BOLLETTINO
DELL’ARCIDIOCESI
DI BOLOGNA

ATTI DELLA CURIA ARCIVESCOVILE

ANNO CXIII - N. 2 - LUGLIO - DICEMBRE 2022



ORGANO UFFICIALE DELLA CURIA ARCIVESCOVILE DI BOLOGNA
Pubblicazione semestrale registrata presso la Cancelleria Arcivescovile al n. 2427 del 15.07.2022
Direttore responsabile: Mons. Fabio Fornale
Tipografia «<MIG» - Via dei Fornaciai, 4 - 40129 Bologna - Tel. 051.32.65.18
DIREZIONE E AMMINISTRAZIONE: VIA ALTABELLA, 6 - 40126 BOLOGNA



«Entrd in un villaggio» Nel cammino sinodale delle Chiese in
TEALEA teereereeeiertee ettt et e e e ee e s s aee e s s s aae e e s s aae e s s anneas 319

Decreto di approvazione dell’itinerario formativo per gli

aspiranti e i candidati al Diaconato permanente................... 338
Decreti di nomina dei Vicari Generali, del Segretario Generale e
dei Vicari EPIiSCOPALL c.cuuvvevereiereeeiiiieirieeeereeereeeeeeeeeeeeereeeeeeereeeeeees 344

Decreto di promulgazione dello Statuto del Consiglio Pastorale
Diocesano e delle Norme per la costituzione del Consiglio

Pastorale Diocesano dell’Arcidiocesi di Bologna..................... 351
Decreto per la costituzione del XIX Consiglio Presbiterale

dell’Arcidiocesi di BOIOZNA.......ccccecurrrreeeeieeeeiereeeeeeeeeeeneneeenn. 357
Decreto di nomina dei Vicari Pastorali 2021-2024

(AZGIOTNAMENTO) teeeeeeieeeeeeeieeieereeeeeerereeeeeeeeeeereeereeeeeeeeeeeaesasesseenns 3064
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Maria Goretti............. 365
Omelia nella Messa per le esequie di Mons. Giulio Cossarini .... 368
Omelia nella Messa con la Comunita genovese di S. Egidio....... 372
Omelia nella Messa per la Festa di S. Benedetto da Norcia........ 375
Omelia nella Messa per il VII anniversario della morte del Card.

(T Tale) 10 Lo J0 25 1 i i R 379
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Clelia Barbieri ........... 382

Omelia nella Messa in occasione del corso di alta formazione
promosso dall’Ufficio per la Pastorale della Famiglia della

O 8 O 385
Omelia nella Messa per le esequie di Don Ubaldo Beghelli........ 388
Omelia nella Messa in ricordo di Don Fabio Betti....................... 391

Omelia nella Messa per la Solennita di S. Giacomo Apostolo..... 394
Omelia nella Messa per il XC genetliaco di Giuseppe De Rita.... 398
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Alfonso Maria

6 <30 B3 F=4 o) o (PR 401
Omelia nella Messa in suffragio delle vittime nel XLII

anniversario della strage alla Stazione di Bologna ................ 405
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Domenico .................. 409
Omelia nella Messa per la Festa della Madonna delle Grazie .... 412
Omelia nella Messa per le esequie di Don Giovanni Poggi......... 416
Omelia nella Messa prefestiva per la Solennita dell’Assunzione

della Beata Vergine Maria ......ucuveeeeeeeeereieneeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesesseeeeen 419

315



Omelia nella Messa per la Solennita dell’Assunzione della Beata

Vergine Maria.ccciiieiiiieiiiieeieeecececeeeeceeeeeee e ee e eee e ee e e e e e e e e e e e e e e 422
Omelia nella Messa in occasione della XLIII edizione del Meeting

di Comunione e Liberazione ........ccccceeeeeeeeveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenens 425
Omelia nella Messa per le esequie di Don Enzo Mazzoni........... 429
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Agostino ........ccccuuuueee 432
Omelia nella Messa in occasione del L Consiglio generale del

Movimento Cristiano dei Lavoratori (M.C.L.) ..c.ceeevvrvueeerrnnnnes 435
Omelia nella Messa per l'ordinazione presbiterale di tre

Missionari del Preziosissimo Sangue.......ccccceeeeeevveeeeeeeeeeecnnnns 439

Omelia nella Messa nella memoria del Beato Olinto Marella e di
suffragio nel V anniversario della morte del Card. Carlo

LOF: 1 i 20 or: PR 442
Omelia nella Messa per la Festa patronale.........cccccceeeeeeeeeeeeennnn. 445
Omelia in occasione dell’apertura del XXVII Congresso

Eucaristico Nazionale.........cccvvveeeeeeieeciiiereeeeeeeeeccineeeeeeeeeeennnnns 449

Ringraziamento a Papa Francesco al termine della Messa in
occasione della chiusura del XXVII Congresso Eucaristico

JA =V 103 s - 1 LN 452
Omelia nella Messa per il XXXII anniversario della morte del
Beato Rosario Angelo LiVatino .......ceccevveveeeeeeeeeiiieneeeeeeeeeeecnnnns 454

Omelia nella Messa di ringraziamento per l’elezione della
Madonna del Ponte di Porretta Terme a Patrona del basket

L2 1§ U L0 SRRt 458
Omelia nella Messa in suffragio delle vittime nel LXXVIII

anniversario dell’eccidio di Monte Sole........ccccceeeeeeeeccnrennnnnn. 401
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Francesco d’Assisi..... 465
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Petronio..................... 469
Omelia nella Messa per il XXV anniversario della morte di Don

LUigi Di LICZTO cuuuueeiieicccc e 472

Omelia nella Messa in occasione dell’inaugurazione dell’Anno
Accademico 2022-2023 della Pontificia Facolta Teologica di
Sicilia “S. Giovanni Evangelista” ........ccccceeeeevvereeeeeeeeeccnnenneenn. 476

Prolusione sul tema “L’'uomo € la via di tutte le religioni. Il
magistero di Papa Francesco sulla pace, il dialogo
interreligioso, i rapporti tra le culture” in occasione
dell’inaugurazione dell’Anno Accademico 2022-2023 della
Pontificia Facolta Teologica di Sicilia “S. Giovanni

| EAVE DT elc] U] R UUURRRN 479
Omelia nella Messa per la Solennita della Dedicazione della
O LT & o U (< PPNt 490

316



Omelia nella Messa per la Solennita della Dedicazione della

O LT & o U (<Pt 493
Intervento in occasione dell’incontro internazionale “Il grido
della pace” promosso dalla Comunita di S. Egidio ................ 496
Omelia nella Messa per le esequie di Mons. Nevio Ancarani..... 500
Omelia nei Vespri solenni in occasione dell’inizio dell’XI
Pellegrinaggio ad Petri SEAEM..............uuueeeeeeeeeeeesirereeeeeeeeeeainnns 503
Omelia durante la Veglia in occasione della Giornata Missionaria
.................................................................................................... 506
Omelia nella Messa per la commemorazione di tutti i fedeli
6 1<) 0 0 L o PP 509
Omelia nella Messa in occasione della Giornata dei poveri....... 512
Omelia nella Messa per la Festa di Maria Virgo Fidelis, Patrona
(6 LY B OF: D1 030 0 1<) E RNt 516
Omelia nella Messa della I Domenica di Avvento al termine
dell’iniziativa “Monastero Wifi” .......cccccceeeeeeciiereeeeeeeeeccneeeeenn. 519
Omelia nella Messa della II Domenica di Avvento .......ccccceeeuuueee 522
Omelia nella Messa per gli universitari in preparazione al Natale
.................................................................................................... 525
Omelia nella Messa per la commemorazione di S. Barbara,
Patrona dei Vigili del fuOCO......ceeeeeeeecciireeeeeeeeccieeee e 528
Omelia nella Messa per la Solennita dell’ITmmacolata Concezione
(e 1< N =T S A\ - § o - PRt 532
Preghiera alla Beata Vergine Immacolata ......cccceeeeevveveeeeeeeeennnnes 535
Omelia nella Messa della III Domenica di Avvento nel centenario
della nascita del S.d.D. Mons. Luigi Giussani .......cccecccuvvveenn. 536
Discorso di ringraziamento in occasione del conferimento della
Cittadinanza ONOTATIA .......uuuuuuuueeeneneneneannenennnnnnnnnnnnnnnnnes 541
Omelia nella Messa per le esequie di Sinisa Mihajlovic.............. 545
Saluto in apertura della Veglia di preghiera per la pace in
L6085 0 o N 549
Omelia nella Veglia di preghiera per la pace in Ucraina............ 551
Omelia nella Messa della Notte di Natale........ccceeeeevvvveeeeeeeeecnnnnes 554
Omelia nella Messa del Giorno di Natale .......cccceeeeevuvevieeeeeeeecnnnnes 557
Omelia al 7e Deum di fine anno .......ccceeeevveeeeeeeeeeccciiireeeeeeeeecnees 560
Pellegrinaggio diocesano a Lourdes.......ccccceeveeeieiieiiiiininieeeeeeeennn, 564

L’annuale “Tre giorni” di aggiornamento del clero diocesano.. 567

Rinunce a ParroCChia c....ieeeeeieieeiiiiiieiieeieeceeeec e ceevaeeeees 596
JA\[0) 5615 s T 596



Sommario

Conferimento dei MiNiSteri .ccccuieirervueeereriieeeisiieeeesceeesssseeeeesseeens 599
INCATAINAZIONT ..vvieieeiiieiiciieeceteeeeee e e ee e e e eee s 600
A\ [Tel 0] Lo <5 B OO UUPRRPP 600
(0(0)1% 181 (072V2 (0] S5 US 608
Consiglio Presbiterale del 27 ottobre 2022 ......ccoeevveeereveeeenennenn 608
Consiglio Presbiterale del 24 novembre 2022.......cccccevvvvveereenneen. 616
CRONACHE DIOCESANE PER L’ANNO 2022 ..ccccovieeeenveeeeecnreeeeecnneeenn. 627
INDICE GENERALE DELL’ANNO 2022 c.cvveeeivieeeeiireeeeecneeeeeenveeeeeinneeens 652

318



«Mentre erano in cammino, entro in un villaggio e una donna, di
nome Marta, lo ospito. Ella aveva una sorella, di nome Maria, la quale,
seduta ai piedi del Signore, ascoltava la sua parola. Marta invece era
distolta per i molti servizi. Allora si fece avanti e disse: “Signore, non
t’importa nulla che mia sorella mi abbia lasciata sola a servire? Dille
dunque che mi aiuti”. Ma il Signore le rispose: “Marta, Marta, tu ti
affanni e ti agiti per molte cose, ma di una cosa sola c’eé bisogno. Maria
ha scelto la parte migliore, che non le sara tolta”» (Lc 10,38-42).

PRIMA PARTE:
TRACCIA DEL CAMMINO DIOCESANO PER L’ANNO 2022-2023

1. Marta e Maria

L’icona biblica di Marta e Maria ci accompagnera in questo anno
pastorale dedicato ai Cantieri di Betania. E motivo di comunione con
tutta la Chiesa in Italia che continua il cammino sinodale. Ci aiutera a
trovare l’atteggiamento spirituale con il quale viverlo. A volte proprio
come Marta ci sentiamo stanchi, incompresi nelle nostre difficolta e
cost in diritto di prendercela anche con Gesu, accusato di averci
lasciati soli. In realta siamo noi che non stiamo con Lui! Certo, ci
affanniamo, facciamo anche molte cose per il Signore, ma come un
dovere, senza capire piu il perché le facciamo, credendo di difenderlo
mentre Lui ci chiede un’altra cosa. Sono le abitudini, il “si & sempre
fatto cosi” che portano Marta a sentirsi non capita da Gesu e da sua
sorella. E come sempre ce la prendiamo con gli altri. Facilmente questo
porta a giustificare la disaffezione pratica, il lasciare perdere sentendo
inutile quello che si sta facendo.

319



2. Ascoltare Gesu

Anche Marta cambia quando ascolta Gesu e comprende qual ¢ la
parte migliore che non sara tolta. Richiede tempo, silenzio interiore,
un cuore libero dagli affanni e dalla banale concentrazione su di sé.
Farlo aiutera lei e tutti noi malati di “martalismo” a ritrovare il senso
del servizio, la gioia di avere una sorella con cui ascoltare e con la
quale lavorare assieme, che non 1’ha lasciata sola perché sta con Gesu.
Maria ascolta, mettendosi ai suoi piedi. Non fa niente. Qualche volta
pensiamo che ascoltare sia perdere tempo e facciamo molta fatica a
fare silenzio. In questo anno di cammino scegliamo la parte migliore
che non ci sara tolta e che é stare con Gesu, fare spazio a Lui,
confrontarci con i suoi sentimenti, con la sua Parola. E solo mettendo
al centro Gesu che sapremo camminare assieme, perché cercare Lui ci
fa ascoltare il nostro prossimo, sentirlo vicino. Siamo sinodali se al
centro c’é Gesu!

Mettiamoci, allora, ai piedi di Gesu sia da soli sia insieme (i gruppi
del Vangelo formano e rigenerano la famiglia di Dio) per imparare a
riconoscerlo e servirlo nei fratelli e nei fratelli pit piccoli che sono
anche loro il corpo di Cristo. Aiutiamo le nostre comunita in questo
tempo che si prevede difficile per tutti, specialmente come sempre per
i piu fragili, a essere attente ai bisogni concreti, a non dire “va in pace”
a chi ha freddo, ma a dare lui coperta e protezione (cf. Gc 2,16).
Ascoltare Gesu ci fa sentire capiti e amati, ci fa capire chi siamo e per
chi siamo. Per questo la Chiesa non sara mai un consultorio, perché
troviamo noi stessi mettendoci di fronte a Gesu che ¢ piu intimo a noi
di noi stessi. E Gesu ¢ amore che cammina con noi sempre. L’incontro
con Lui e con la sua famiglia non ci lascia soli, ma ci rende persone
proprio perché in relazione con Dio e con gli altri. E anche per questo
la Chiesa non sara mai una ONG: la nostra € una relazione di amore
con i nostri fratelli pit piccoli, non “fare qualcosa” ma prendersi cura
di Cristo!

3. Assemblea di Zona

Inizieremo il cammino con un’assemblea di Zona e la /ectio. Per
camminare insieme dobbiamo stare insieme a Gesu, rispondere alla
sua chiamata ad esercitare il ministero, cioé il servizio, che affida ad
ognuno di noi per vivere il Vangelo e testimoniarlo al prossimo. Se
siamo in comunione con Cristo aiuteremo la comunione che ci unisce,
che garantisce il camminare insieme piu di qualsiasi modalita pratica,
pur necessaria, che dovremo individuare. La comunione ci coinvolge
tutti, perché amore. Nella comunione nessuno € spettatore o inutile;

320



nessuno parla sopra gli altri o contro. Per questo la Chiesa non sara
mai una democrazia, perché é molto di piu: ¢ una famiglia. Possiamo
avere - anzi le abbiamo e sono una ricchezza - sensibilita diverse, ma
ci pensiamo assieme, dobbiamo renderle complementari tra di noi. Il
cristiano non e un’isola che fa girare il mondo intorno a sé, ma ¢
elemento di una comunione che coinvolge tutta la sua vita e accoglie
tutta la vita del prossimo e la fa sua, proprio perché nell’amore.

4. Gruppi sinodali nei tre Cantieri di Betania

Per ascoltare dobbiamo incontrare. In questi mesi cercheremo di
farlo tra di noi, seguendo il metodo proposto (gruppi di dieci persone,
un facilitatore, parlare personalmente, non discutere, spazio di
silenzio, fissare le cose importanti dette) che ha gia offerto tanti frutti
in chi lo ha applicato. 11 servizio dei facilitatori € stato davvero
importante e credo che aiuteranno nel nostro cammino che ha
bisogno di noi ma anche di chi ci aiuta a non vincere la casualita e
I'improvvisazione. Certo: non avviamo delle “terapie di gruppo” ma ci
mettiamo in ascolto. Il metodo proposto - che come sempre puo essere
adattato - aiuta a crescere nel confronto e nella maturazione degli
argomenti. Le sintesi (dei gruppi sinodali o degli incontri meno
strutturati, delle Diocesi e della Chiesa in Italia) sono la fotografia di
chi siamo e la loro lettura é stata e sara indicazione importante per un
discernimento dei vari temi e per, appunto, camminare insieme. (ai
numeri 16-19 di questa Nota: indicazioni diocesane per i tre Cantieri).

5. Camminare insieme e i compagni di strada

Non vogliamo camminare in ordine sparso e quindi dispersi.
Dobbiamo camminare insieme per non indebolire questa nostra
madre gia sottoposta a tante sfide e incomprensioni, per non fare
crescere tra noi semi di divisione che non sono mai innocui (come
I’amarezza rivendicativa di Marta verso Maria). Cercheremo di
ascoltarci tra di noi per essere di pit famiglia di Dio, amici suoi e tra
di noi e per dimostrare che senza la comunita ’'uomo si perde, perché
siamo fatti per vivere insieme. Dobbiamo cercare anche i tanti modi
per coinvolgere quanti sono sulla nostra stessa strada: ad esempio i
poveri, i giovani, i colleghi, i genitori del catechismo o quelli dei
compagni dei nostri figli.

321



6. Che vuol dire “Chiesa in uscita”

Papa Francesco da anni ci chiede di essere una Chiesa in uscita.
(£G 47). Vuol dire anzitutto essere accoglienti. «La Chiesa e chiamata
ad essere sempre la casa aperta del Padre. Uno dei segni concreti di
questa apertura € avere dappertutto chiese con le porte aperte. Cost
che, se qualcuno vuole seguire una mozione dello Spirito e si avvicina
cercando Dio, non si incontrera con la freddezza di una porta chiusa»,
che poi diventa essere «rinchiusa in un groviglio di ossessioni e
procedimenti» (EG 49). «Se qualcosa deve santamente inquietarci e
preoccupare la nostra coscienza € che tanti nostri fratelli vivono senza
la forza, la luce e la consolazione dell’amicizia con Gesu Cristo, senza
una comunita di fede che li accolga, senza un orizzonte di senso e di
vita. Piu della paura di sbagliare spero che ci muova la paura di
rinchiuderci nelle strutture che ci danno una falsa protezione, nelle
norme che ci trasformano in giudici implacabili, nelle abitudini in cui
ci sentiamo tranquilli, mentre fuori c’¢ una moltitudine affamata e
Gesu ci ripete senza sosta: “Voi stessi date loro da mangiare” (Mc
6,37)» (EG 49).

7. Uscire per entrare nella vita

Usciamo perché seguiamo Gesut che cammina, non resta fermo,
entra nelle case, le visita, si ferma a mangiare, le rende sua casa con
la sua presenza. Usciamo per entrare con Gesu nelle case e nei cuori
delle persone. Il maestro non ha paura di sporcarsi, di compromettere
la sua immagine. Non resta lontano, ma si fa prossimo. Crea relazione.
Non guarda la pagliuzza, ma la persona. Non € complice ma nemmeno
giudice. Non teme che una peccatrice si avvicini a Lui e la circondi
davanti a tutti di affetto e di aperta richiesta di misericordia. Non ha
paura perché ama. Non giudica perché venuto a salvare, non a
condannare. Per i farisei di ogni tempo questo ¢ ambiguo tanto che lo
accusano di tradire la legge, di non essere chiaro. Per Gesu é il Vangelo
che libera dal peccato, che accende la speranza e salva accogliendo la
fede che muove i cuori. Gesu visita tutti e senza condizioni previe, non
solo le case di quelli che lo conoscono gia, che sono stati vagliati e
messi alla prova, le cui intenzioni sono rassicuranti. Non mette cosr in
discussione la verita ma ¢ la verita, la via, la vita proprio perché si
avvicina e ama. Non asseconda il peccato con la sua misericordia, ma
libera dalla condanna. Gesu cambia la vita di chi lo accoglie, come
Zaccheo, che vede entrare la salvezza nella sua casa. Noi vogliamo
seguire Gesu e ascoltare il suo invito a lavorare nella grande messe del

322



mondo, andando fino agli estremi confini, cioé senza confini,
ovunque. Come conosceranno Cristo se noi non lo comunichiamo?

8. Non avere paura

Il mondo non e piu lo stesso e davvero in pochi anni sono venute
meno tante sicurezze. Possiamo cercare la responsabilita, accusare,
rimpiangere, chiuderci pensando cosi di proteggere il Vangelo,
interpretarci e fare girare tutti intorno alle nostre difficolta. Ma Gesu
ci insegna che solo perdendo che si conserva la vita, che uscendo da
sé che troviamo noi stessi. Gesut continua a non avere paura di
mandarci fino ai confini della terra cosi come siamo, non nascosti da
belle tuniche o indaffarati con le borse, ma solo con la sua parola e
pieni della sua forza che ci accompagna e ci protegge. E basta.

Insomma, non dobbiamo cercare “bei discorsi” ma guardare con i
sentimenti di Gesu le persone che abbiamo vicino e costruire la casa
delle nostre comunita. Ecco la sfida: non lamentarsi per quello che
viene a mancare, non metterci al centro parlando di noi, ma mettere
al centro Gesu, ascoltare Lui e incontrare i tanti che lo cercano.
Costruiamo la Chiesa, senza senso di sconfitta e minorita ma senza
arroganza, a servizio del mondo e degli uomini, vicina a tutti perché
se stessa, «che gode la simpatia» di tutto il popolo, come la prima
comunita e che guarda con simpatia ogni persona.

9. Amare la Chiesa

Amiamo e costruiamo la Chiesa, edificando delle comunita con le
pietre vive che siamo ognuno di noi, nell’ordine che permette a queste
di essere accoglienti, sempre sulla roccia della Parola. Siamo la
famiglia di Dio. Sentiamoci a casa, ma non padroni, tutti servi di
questa nostra madre. Rendiamo le nostre comunita casa per chi non
la ha, per i poveri e per i tanti che cercano senso, futuro, conforto.
Viviamo tra di noi e verso tutti da familiari e non da estranei o da
antipatici utenti. Preti e diaconi, ministri istituiti e non, laici tutti,
abbiamo nei diversi ministeri la responsabilita che viene dal
Battesimo. Unico intento € vivere e comunicare il Vangelo e la verita
che esso contiene.

10. Un mondo sofferente

Camminiamo in un mondo pieno di sofferenza e di angoscia. Le
pandemie hanno lasciato tante rovine e continuano a generare tanta
sofferenza. Non possiamo abbandonarci al fatalismo, che fa osservare

323



pensando che non si possa fare nulla o credendo che i problemi
riguardino sempre gli altri ma non noi, siano sempre rimandabili e
non richiedano decisioni oggi. Confrontiamoci con la realta, con i
tantissimi poveri per i quali la Chiesa é “particolarmente” loro casa,
perché I’amore che Gesu ci chiede non potra mai abituarsi a sciupare
la vita, a privarla di valore dal suo inizio alla sua fine. E in un mondo
come questo che Gesu ci chiede di essere cristiani. Ed € bello esserlo
in un tempo cosI.

11. Zone Pastorali

Parliamo ormai da anni di Zone Pastorali e di Assemblee di Zona
con i suoi presidenti, di Parrocchie Collegiate, di ambiti per
camminare assieme, di ministeri per un edificio ordinato, di Chiesa
famiglia di Dio nella quale tutti siamo coinvolti. Questo impegno deve
continuare a concretizzarsi, a cercare le modalita piu efficaci, perché
dia i suoi frutti.

La Chiesa non vive per se stessa e la costruiamo con piu passione
se consapevoli della sua importanza, seguendo Gesu che «raggiunge
tutte le citta e i villaggi» e che ci manda «fino ai confini della terra».
Altrimenti restiamo a guardia di un museo, sempre piu irrilevante,
che custodiamo con la paura di sporcarlo, mentre € una casa piena di
vita, che non ha paura di questa, anzi la accoglie tutta perché tutta e
amata da Dio.

12. Gli ambiti delle Zone Pastorali

La Nota Pastorale € completata da alcune indicazioni che
riguardano gli ambiti specifici delle Zone Pastorali (le troviamo ai
numeri 20 - 22 di questa Nota). Ognuno di questi coinvolgono in
realta tutta la Comunita e la edificano. Leggiamoli tutti. Ci aiutano a
conoscere e anche a comprendere le tante necessita della nostra casa
e del nostro cammino. Saranno essi stessi de facto parte del nostro
cammino sinodale!

13. 11 Concilio Vaticano II e la desertificazione spirituale

Ricordiamo sessanta anni del Concilio Vaticano II. Disse dieci anni
or sono Papa Benedetto: «Durante il Concilio vi era una tensione
commovente nei confronti del comune compito di far risplendere la
verita e la bellezza della fede nell’oggi del nostro tempo, senza
sacrificarla alle esigenze del presente né tenerla legata al passato:
nella fede risuona I’eterno presente di Dio, che trascende il tempo e

324



tuttavia puod essere accolto da noi solamente nel nostro irripetibile
oggi» (Omelia di Papa Benedetto XVI per ['apertura dell’Anno della
Fede). In questi decenni ¢ avanzata una «desertificazione spirituale.
Che cosa significasse una vita, un mondo senza Dio, al tempo del
Concilio lo si poteva gia sapere da alcune pagine tragiche della storia,
ma ora purtroppo lo vediamo ogni giorno intorno a noi. E il vuoto che
si e diffuso. Ma é proprio a partire dall’esperienza di questo deserto,
da questo vuoto che possiamo nuovamente scoprire la gioia di
credere, la sua importanza vitale per noi uomini e donne.

Nel deserto si riscopre il valore di cio che e essenziale per vivere;
cosi nel mondo contemporaneo sono innumerevoli i segni, spesso
espressi in forma implicita o negativa, della sete di Dio, del senso
ultimo della vita. E nel deserto c’e¢ bisogno soprattutto di persone di
fede che, con la loro stessa vita, indicano la via verso la Terra
promessa e cost tengono desta la speranza. La fede vissuta apre il
cuore alla Grazia di Dio che libera dal pessimismo.

Oggi piu che mai evangelizzare vuol dire testimoniare una vita
nuova, trasformata da Dio, e cosi indicare la strada. Il viaggio é
metafora della vita, e il sapiente viaggiatore € colui che ha appreso
I’arte di vivere e la puo condividere con i fratelli - come avviene ai
pellegrini lungo il Cammino di Santiago, o sulle altre Vie che non a
€aso sono tornate in auge in questi anni. Come mai tante persone oggi
sentono il bisogno di fare questi cammini? Non e forse perché qui
trovano, o almeno intuiscono il senso del nostro essere al mondo?».
(Omelia di Papa Benedetto XVI, 11 ottobre 2012, Inizio dell’Anno della
Fede). Nel deserto c’é tanta sofferenza e tanto bisogno di acqua.
L’invito é sempre quello di mettersi a camminare nei deserti del
mondo. L’acqua puo sgorgare dal nostro cuore.

14. La medicina della misericordia

Abbiamo ancora oggi tanto da imparare dalla storia, che é maestra
di vita, per non diventare, come diceva S. Giovanni XXIII «profeti di
sventura» e per riconoscere i «misteriosi piani della Divina
Provvidenza, che si realizzano in tempi successivi attraverso I’opera
degli uomini, e spesso al di 1a delle loro aspettative, e con sapienza
dispongono tutto, anche le avverse vicende umane, per il bene della
Chiesa», perché risplenda oggi la verita del Signore che rimane in
eterno.

Anche oggi, a sessanta anni, «la Sposa di Cristo preferisce usare la
medicina della misericordia invece di imbracciare le armi del rigore»
e «pensa che si debba andare incontro alle necessita odierne,

325



esponendo piu chiaramente il valore del suo insegnamento piuttosto
che condannando. Non perché manchino dottrine false, opinioni,
pericoli da cui premunirsi e da avversare; ma perché tutte quante
contrastano cosi apertamente con i retti principi dell’onesta, ed hanno
prodotto frutti cosrt letali che oggi gli uomini sembrano cominciare
spontaneamente a riprovarle, soprattutto quelle forme di esistenza
che ignorano Dio e le sue leggi, riponendo troppa fiducia nei progressi
della tecnica, fondando il benessere unicamente sulle comodita della
vita. Essi sono sempre piu consapevoli che la dignita della persona
umana e la sua naturale perfezione é questione di grande importanza
e difficilissima da realizzare. Quel che conta soprattutto é che essi
hanno imparato con l'esperienza che la violenza esterna esercitata
sugli altri, la potenza delle armi, il predominio politico non bastano
assolutamente a risolvere per il meglio i problemi gravissimi che li
tormentano» (Discorso per 'apertura del Concilio, S. Giovanni XXIII,
11 ottobre 1962).

Il rigore illude e allontana, fa sentire chi lo propugna difensore
della verita; ma in realta la umilia perché la verita di Cristo e I’esigente
misericordia. Le pandemie hanno drammaticamente riproposto a tutti
la necessita di difendere la dignita della persona umana e non il
benessere della comodita di vita. Ecco perché ¢ ancora piu vero oggi
che «E appena 'aurora».

SECONDA PARTE:
I CANTIERI DI BETANIA

15. Il documento della Conferenza Episcopale Italiana

Si rimanda integralmente al documento CEI: “I canteri di Betania.
Prospettive per il secondo anno del Cammino sinodale”. Si puo
scaricare da: I Cantieri di Betania https://www.unicatt.it/events-
CantieriDiBetania.pdf

16. Indicazioni diocesane per i tre Cantieri

A partire dalla sintesi diocesana formulata dopo il primo anno del
cammino sinodale, sono stati contestualizzati i Cantieri di Betania,
focalizzando I’attenzione su un aspetto, una domanda su cui si ritiene
necessario esercitare maggiormente 1’ascolto.

326



Desideriamo delimitare il perimetro del Cantiere per evitare la
dispersione e proseguire sul sentiero delle priorita bolognesi
individuate ’anno scorso.

I primo Cantiere ¢ per sua natura maggiormente aperto nei
contenuti e nel metodo, da adattare alle singole realta coinvolte. 11
secondo e il terzo Cantiere adottano la modalita della conversazione
spirituale, gia messa in pratica ’anno scorso, con il coordinamento dei
facilitatori: narrazione, ascolto, silenzio e restituzione.

17. 11 Cantiere della strada e del villaggio

Questo primo Cantiere ci spinge ad uscire verso quegli ambiti che
non sono esclusivamente legati al mondo ecclesiale: poverta, cultura,
lavoro, sport e tempo libero, impegno politico, realta giovanile, ecc.
cercando modi e linguaggi adatti ad intercettare queste realta, che
restano spesso in silenzio o inascoltate.

Per questo ci si potra avvalere di chi conosce piu da vicino i vari
ambienti e linguaggi (Uffici diocesani, Associazioni, Movimenti...),
facendo tesoro anche delle esperienze che gia si sono rivelate proficue
nel primo anno del cammino sinodale.

Entriamo in dialogo adottando un metodo di conversazione
spirituale che permetta di parlare con tutti.

18. Il Cantiere dell’ospitalita e della casa

Nasce dalla necessita, espressa piu volte nello scorso anno, di
sentire la Chiesa come casa. Di vivere la Chiesa come luogo di persone
legate da profonde relazioni e capaci di stare insieme con uno stile di
fraternita.

All’interno delle comunita cristiane ci si potra domandare: “Come
possiamo ‘camminare insieme’ sentendoci responsabili gli uni degli
altri?”. Questa domanda di fondo puo essere cosr affrontata:

“Quali passi sono disposto a compiere per realizzare una comunita
cristiana aperta ed accogliente, capace di aprire nuovi spazi, di curare
le relazioni? Qual € la mia esperienza che posso condividere?”.

19. 11 Cantiere delle diaconie e della formazione spirituale

Il Cantiere é pensato per connettere la dimensione del servizio con
quella dell’ascolto, cioé la necessita di una formazione spirituale che
sostenga il servizio e la missione.

327



Come possiamo “camminare insieme” nel riscoprire la radice
spirituale del nostro servizio?

Come promuovere e sostenere spiritualmente doni, competenze
personali e ministeri a servizio della comunita e della missione? Qual
¢ la mia esperienza e quali proposte posso condividere?

TERZA PARTE:
INDICAZIONI PER GLI AMBITI DELLE ZONE PASTORALI

20. Ambito Liturgia

Le indicazioni delle Note Pastorali precedenti, per ’ambito Liturgia
delle Zone Pastorali, hanno riguardato la recezione del nuovo messale,
la promozione di un maturo spirito di preghiera dei fedeli, il servizio
dell’accoglienza alle Messe domenicali e la cura della Liturgia dei
defunti nelle nostre Zone Pastorali.

Ben sapendo che la formazione ha bisogno di tempi lunghi, e
necessario insistere perché 1a dove piccole luci si sono accese nella
vita liturgica delle nostre comunita, It si diffonda e cresca il chiarore,
che accompagna 'umanita in cui siamo immersi verso il traguardo del
Regno. In particolare si ritiene di dover privilegiare nelle nostre
comunita alcuni tratti della vita liturgica piu sensibili, per la loro
dimensione missionaria e per la loro portata nella crescita spirituale
dei fedeli: 1a cura delle celebrazioni esequiali e la promozione della
Liturgia delle ore.

Cura delle esequie

Ai riti funebri partecipano persone di varia provenienza e
appartenenza religiosa, e in un momento cosr delicato la Chiesa puo
offrire un’importante esperienza della sua maternita, fatta di
misericordia e di speranza. Una comunita presente e accogliente,
attenta nella cura del rito e fervorosa nella preghiera, mostra una
icona vivente del Vangelo di Gesu Cristo, di immediata percezione da
parte di tutti i familiari e gli amici in lutto. E dove questo non fosse
possibile come si pud provvedere? Nel tempo della pandemia é stato
predisposto un sussidio ad uso dei fedeli per accompagnare anche in
assenza di un ministro le varie fasi del congedo dal defunto (il
trapasso, la preghiera accanto al corpo del defunto, la chiusura del
feretro, la sepoltura). Pud essere una strada da predisporre e da

328



percorrere, come stabilisce chiaramente il rituale dei defunti, gia
modulato sulla presenza o meno di un ministro ordinato.

Liturgia delle ore

La Liturgia delle ore si e diffusa nel tessuto ecclesiale, ¢ uno
strumento straordinario di unione a Cristo e al suo mistero di salvezza,
nell’arco della giornata e dell’anno liturgico. L1 la Parola di Dio e i testi
composti dalla Chiesa formano i nostri pensieri e i nostri sentimenti,
lo Spirito di Cristo ci pervade e ci fa gridare «Abba, Padre», la carita
ci fa pregare per tutto il mondo, dando voce di lamento e di
benedizione alle membra del Corpo di Cristo ovunque si trovano.

Desiderio desideravi

Recentemente siamo stati raggiunti da un dono prezioso da parte
di Papa Francesco: la lettera apostolica Desiderio Desideravi sulla
formazione liturgica del popolo di Dio. Non mancheranno occasioni
di lasciarci incoraggiare dalle parole del Papa rivolte a tutti, ministri
e fedeli, per mettere al centro della nostra vita di fede I’esperienza del
mistero di salvezza offerta dalla Liturgia, alla quale partecipare
preparati, e dalla quale lasciarci formare per la somiglianza al Figlio
di Dio.

Oltre a recepire le proposte della presente Nota Pastorale, I’ambito
Liturgia delle Zone Pastorali sia spazio di verifica di come si svolgono
le celebrazioni, quali problemi si avvertono nelle comunita, come
possiamo aiutare a crescere in alcuni aspetti e imparare ad offrire
I’esperienza liturgica anche a chi ne é digiuno, ma vi partecipa per i
piu svariati motivi.

21. Ambito Carita

L’ambito Carita della Zona Pastorale non coincide con le attivita
che svolgono attualmente le Caritas del territorio, né si prefigge di
coordinare le Caritas parrocchiali della Zona. A questo gia stanno
provvedendo le Caritas stesse con ’aiuto della Caritas Diocesana.

Il compito stesso della Caritas ad ogni suo livello non dovrebbe
essere primariamente ’aiuto ai bisognosi, ma svolgere una funzione
pedagogica verso ’esercizio della carita di ogni credente, in qualsiasi
ambito della propria vita e di ogni comunita. Un gruppo Caritas
dovrebbe avere come primo obbiettivo non i poveri, benst i cristiani
delle nostre comunita, formando alla carita, in qualsiasi espressione,

329



forma o destinazione essa possa esprimersi. Allora ecco le attivita
verso i piu bisognosi, gli ammalati, gli anziani, i rifugiati, i profughi, i
migranti; e inoltre uno sguardo sulle vicende del mondo che generano
disuguaglianza e poverta.

Nelle Zone Pastorali I’ambito della Carita dovra tenere presente
tutte le realta e le iniziative, e aiutare possibilmente anche le Caritas
a questo allargamento di orizzonte. E opportuno ricordarcelo anche
perché ci troviamo, in questo tempo storico, davanti a problemi molto
complessi, che richiedono un lavoro in rete e uno sguardo
contemporaneo per essere affrontati. L’assistenza alimentare ed
economica di cui siamo piu esperti non dovra venir meno; ma non
possiamo ignorare che nuove poverta colpiscono fasce di popolazione
che fino a qualche anno fa non si consideravano “povere”.

Dobbiamo considerare alcune nuove poverta alla stregua di
poverta alimentari. La poverta digitale per esempio, impedisce a tanta
gente di accedere a risorse e aiuti, a portali per visite mediche o
colloqui scolastici. Caritas Diocesana ha iniziato a promuovere
sportelli di alfabetizzazione digitale, che auspichiamo vengano attivati
all’interno delle Zone Pastorali, dove si riscontrasse il bisogno. Altra
poverta porta tante famiglie a dover rinunciare ad attivita sportive e
ricreative per i loro figli, con le ricadute sociali prevedibili a cui porta
la noia e l'isolamento. L’ambito Carita puo favorire il dialogo tra le
realta presenti nella Zona Pastorale per prendersi carico insieme di
queste e altre nuove poverta.

Cercando di fare una sintesi e offrire qualche linea per I’anno
pastorale 2022-2023 evidenziamo:

- ’ambito Carita delle singole Zone dedichi almeno un incontro su
come coinvolgere di piu nella carita tutte le componenti della Zona
Pastorale ed aiutare anche le Caritas ad essere piu carita in senso
ampio;

- leggere i bisogni vecchi e nuovi per offrire una risposta adeguata.
E imprescindibile 1’ascolto delle persone che vivono nel nostro
territorio non pensando a risposte soltanto di tipo assistenzialistico,
ma attivando processi di aiuto partendo dalle cause che stanno
all’origine dei bisogni;

- 'importanza di lavorare insieme e non fare da soli: I’attivita di
discernimento a fronte dell’ascolto ¢ utile a superare la pressione di
richieste emergenti che non potremo tutte soddisfare ed ¢ tanto piu
proficua quanto piu viene svolta insieme ad altri per allargare lo
sguardo e condividere le risorse. Occorre abituarsi alla logica del
confronto, a coordinarsi con la Caritas diocesana, per costruire una

330



linea comune per tutti, attraverso anche i percorsi formativi che
verranno proposti e che riteniamo indispensabili. E imprescindibile in
questo momento storico il lavoro di Zona. Singole Caritas parrocchiali
avranno oggettivamente vita breve e a pagarne le conseguenze
saranno le persone bisognose. Occorre strutturare un coordinamento
tra le attivita di Zona, superando particolarismi e “parrocchialismi”.
La complessita dei problemi che ci stanno di fronte ci chiede di fare
questo con ancor piu forza.

22. Ambito Giovani

I1 tempo della giovinezza ¢ sicuramente un’esperienza di cantiere
aperto: un cantiere in movimento, che percorre ed esplora strade
sempre nuove, un cantiere bisognoso di ospitalita, che sostenga, nutra
e doni di ripartire, un cantiere aperto a volti che testimonino, nella
gratuita e nel servizio, 1a bellezza di una strada.

Come ambito di Pastorale Giovanile, si propongono alle Zone
Pastorali alcuni spunti sui Cantieri offerti dall’esperienza del cammino
del Sinodo della Chiesa italiana.

Si apre il cantiere della strada e del villaggio, sfruttando
I’occasione della GMG che si terra a Lisbona nell’agosto 2023, il cui
titolo sara “Maria si alzo e ando in fretta”, facendo del cammino e
degli appuntamenti di preparazione ad essa un’occasione di
missionarieta per i giovani che vi parteciperanno, coinvolgendoli nell’
ascolto e nel dialogo con i loro coetanei.

Questa proposta risponde a una delle finalita che si ritrovano nel
documento “Orientamenti pastorali per la celebrazione della Giornata
Mondiale della Gioventu1”: la GMG a livello internazionale si e rivelata
un’eccellente opportunita per far vivere ai giovani un’esperienza
missionaria. Come dice Papa Francesco «la pastorale giovanile
dev’essere sempre una pastorale missionaria»... i giovani possono
essere anche protagonisti di momenti di evangelizzazione... poiché
sono i giovani i migliori evangelizzatori dei giovani.

Il cantiere dell’ospitalita e della casa é aperto sul tema del fare
casa, fornendo alle Zone Pastorali, durante 1’anno, schede di lavoro
per le fasce di pre-adolescenti e adolescenti, utilizzabili anche
nell’esperienza dei doposcuola, che avranno come tema di fondo il
Vangelo di Marta e Maria. Lo scopo delle schede é quello di lavorare
sulla costruzione del «noi che abita la casa comune” (Fratelli tutti 11),
a partire dal rendere casa le nostre comunita, allargandosi al

331



prendersi cura della casa comune che é il mondo quotidiano che i
giovani vivono.

Si apre il cantiere delle diaconie e della formazione spirituale,
prendendosi a cuore la formazione e l’accompagnamento degli
educatori, offrendo, a livello diocesano e zonale, in contemporanea
all’uscita delle schede del sussidio, alcune mattine formative che
mirano non solo all’attuazione pratica delle proposte contenute nel
sussidio ma anche alla formazione personale e spirituale di chi svolge
la diaconia dell’educazione dei giovani. Continua anche il cammino di
discernimento e formazione dei referenti di Zona della Pastorale
Giovanile.

L’ambito giovani della Zona Pastorale potra progettare in concreto
una iniziativa nell’ambito dei tre Cantieri sopra presentati.

23. Ambito Catechesi e Formazione dei catechisti

I1 Congresso Diocesano dei Catechisti che vivremo il prossimo 9
ottobre 2022 ajutera tutti coloro che sono impegnati nel servizio di
annuncio e catechesi a sostare sull’incontro di Marta e Maria con Gesu,
descritto dall’evangelista Luca (Zc 10,38-42)!.

Nell’anno pastorale appena trascorso l’ambito Catechesi e
formazione catechisti delle Zone Pastorali ha potuto aprire numerose
occasioni e piste di riflessione e formazione sull’esperienza della
preghiera, vissuta dal catechista come discepolo e insegnata come
maestro.

Ora, in continuita con quel cammino intrapreso, in questo nuovo
anno pastorale i nostri passi ci portano nella casa di Marta e Maria,
insieme al Risorto, per sperimentare anche noi oggi come discepoli
che cosa significhi I’ascolto di Dio e in quale rapporto si collochi con
il servizio.

«Maria é tutta assorbita da Gesu stesso. Ne € cost avvinta da non
sapersi piu staccare da Lui. “Sedutasi ai piedi di Gesu, ascoltava la sua
parola”. Si ferma e si dedica totalmente a Lui ascoltandolo, cioe
accogliendolo come Parola, accogliendolo come Colui che é la Parola
vivente, incarnata. Maria ha 'intuizione di trovarsi alla presenza del
Verbo della vita, di Colui che parlando da la vita, quindi si mette 11 ai

1Per tutte le informazioni rispetto al Congresso Diocesano Catechisti 2022,
visita il sito uCh alla pagina dedicata:
https://catechistico.chiesadibologna.it/congresso-diocesano-dei-catechisti-
22/

332



suoi piedi e lo ascolta. Ascoltandolo, lo accoglie come Parola di vita e
si sazia di Lui».?

Papa Francesco ci ricorda:

«La catechesi e ’eco della Parola di Dio. Nella trasmissione della
fede la Scrittura - come ricorda il Documento di Base - é “il Libro; non
un sussidio, fosse pure il primo” (// rinnovamento della catechesi, n.
107, CEI). La catechesi ¢ dunque 'onda lunga della Parola di Dio per
trasmettere nella vita la gioia del Vangelo. Grazie alla narrazione della
catechesi, la Sacra Scrittura diventa “’ambiente” in cui sentirsi parte
della medesima storia di salvezza, incontrando i primi testimoni della
fede. La catechesi ¢ prendere per mano e accompagnare in questa
storia».’

L’Ufficio Catechistico Diocesano pertanto invita 'ambito Catechesi
e formazione catechisti delle Zone Pastorali a lavorare in questo anno
2022-2023 sul tema: “Parola di Dio e catechesi”. Questo significa che
I’ambito potra lavorare in queste due direzioni:

1) riflettere sulla relazione tra la Parola di Dio e la catechesi:
all’interno dei nostri itinerari di catechesi quale ruolo ha la Parola di
Dio? Che cosa significa ascoltare la Parola di Dio e come
concretamente si realizza nelle nostre proposte di catechesi?

2) imparare a vivere esperienze di ascolto della Parola di Dio nei
diversi contesti catechistici delle nostre Zone Pastorali, tenendo conto
dei contesti e dei differenti interlocutori (catechesi biblica, lectio
divina nei gruppi di catechesi...).

Nelle settimane successive al Congresso Diocesano Catechisti
I’Ufficio Catechistico Diocesano incontrera i Referenti di Zona
Pastorale per l’ambito Catechesi e formazione catechisti per
condividere la restituzione dell’esperienza del Congresso. Questa
tappa permettera di arricchire di ulteriori spunti le proposte di lavoro
sul tema Parola di Dio e catechesi all’interno dell’ambito e aiutera a
costruire itinerari di formazione per catechisti all’interno della Zona
Pastorale.

2A. M. Canopi, Incontri con Gesu. Meditazioni sul Vangelo, Elle Di Ci, Torino
1993, 48-49.

3Papa Francesco, Discorso ai partecipanti all’incontro promosso dall’Utficio
Catechistico Nazionale della CEl, 30 gennaio 2021:
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/january/docu
ments/papafrancesco_20210130_ufficio-catechistico-cei.html.

333



CONCLUSIONE

Camminare insieme richiede a ognuno di noi una conversione
personale: quella alla comunione. Non € complicato e nemmeno un
inutile complicarci la vita. Ma non é affatto scontata e dipende da
ognuno di noi. Dobbiamo imparare a farla crescere, a rendere le
nostre comunita case di relazione intelligente tra di noi e con tanti,
cosa che e possibile solo se ascoltiamo e mettiamo in pratica la Parola
di Dio. Quanti atteggiamenti abbiamo che umiliano la comunione, la
riducono a politica ecclesiastica o a scontro di idee o di ruoli. Basta
poco per limitarla, ad iniziare da non difenderla, anzi offenderla,
continuando con il banale fare da sé.

La comunione ¢ aiutare le cose comuni e non affermare il proprio
punto di vista ma quello di Gesu che chiede il meglio per tutti. La
comunione soffre con il paternalismo, con chi impone le proprie
convinzioni o sensibilita, con chi ne fa un fatto privato! Sappiamo che
non e facile né scontato camminare insieme! Possiamo essere e saremo
un «cuore solo e anima sola», che ci aiuta a rendere possibili nuove
risposte, a cercarle insieme per camminare uniti.

Voglia il Signore benedire e accompagnare il cammino personale
e delle nostre comunita, sicuri che il suo Santo Spirito ci guidera e ci
fara parlare la lingua del cuore.

Bologna, 10 settembre 2022
S. Maria della Vita

% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

334



APPENDICE:
CALENDARIO DIOCESANO 2022-2023

SETTEMBRE 2022

sabato 10 (mattina) Assemblea  diocesana (da remoto):
presentazione della Nota Pastorale e del programma
2022-2023

(pomeriggio) Festa di S. Maria della Vita, Patrona degli
ospedali

dal 12 al 14 Tre Giorni del clero: “Ripensare il volto ministeriale
della comunita cristiana”
(lunedi mattina e pomeriggio in Seminario; marteds nei
Vicariati, con pranzo; mercoledi mattina in Seminario)

mercoledi 14 (pomeriggio) Adorazione eucaristica per la pace in
Ucraina indetta dalla CEI: nel Vicariato di Bologna-
Centro si tiene nella Basilica del SS. Salvatore alle ore
19.00. Nel resto della Diocesi, ovunque é possibile.

domenica 25 Termine ultimo per consegnare alla Segreteria del
Vicario Generale la terna per la scelta del Presidente del
Comitato di Zona di ciascuna Zona Pastorale.

OTTOBRE 2022

martedr 4 Si annuncia il programma alla citta/discorso alla citta.
Festa di S. Petronio a cura del Comitato per le
celebrazioni petroniane

domenica 9 (pomeriggio) Congresso diocesano catechisti
martedr 11 Incontro del percorso sinodale dei preti in Seminario

giovedi 20  (mattina) Dedicazione della Cattedrale: Ritiro del clero
(ore 9.45)

(pomeriggio) Incontro per la Giornata mondiale del
creato

sabato 22 Primo incontro del CPD con i nuovi Presidenti dei
comitati delle Zone Pastorali (membri di diritto del CPD).
Preparazione delle Assemblee zonali

domenica 23 Giornata Missionaria Mondiale

sabato 29 (pomeriggio) Incontro con i facilitatori dei gruppi
sinodali

335



NOVEMBRE 2022

domenica 6 Assemblea di ciascuna Zona Pastorale dopo il rinnovo o
la conferma dei presidenti e dei moderatori. Lancio dei
gruppi sinodali nelle Parrocchie e nella Zona.

domenica 13 Giornata Mondiale dei Poveri
domenica 20 Cristo Re: Giornata Mondiale dei Giovani

DICEMBRE 2022

Ci si concentra sull’Avvento e si tiene il primo incontro cammino
sinodale [gruppi sinodali nelle Parrocchie], scegliendo uno dei
Cantieri di Betania proposti dalla CEL

martedr 13 Incontro del percorso sinodale dei preti in Seminario

GENNAIO 2023

domenica 1 Giornata Mondiale per la Pace

dal9 al 12 Tre Giorni del Clero invernale

dal 18 al 25 Settimana di preghiera per I'unita dei cristiani
domenica 22 Domenica della Parola

domenica 29 Giornata del Seminario Arcivescovile di Bologna

Tra la fine del tempo di Natale e l'inizio della Quaresima si tiene il
secondo incontro del cammino sinodale [gruppi sinodali nelle
Parrocchie/, scegliendo uno dei cantieri di Betania proposti dalla CET

FEBBRAIO 2023

giovedr 2 Giornata della Vita Consacrata

sabato 4 Pellegrinaggio a S. Luca per la Giornata della Vita
domenica 5 Giornata della Vita

sabato 11 Giornata Mondiale dei Malati

mercoledi 22 Le Ceneri

giovedi 23  Mattinata promossa dalla FTER per preparare I’annuncio
della Pasqua

336



MARZO 2023

Nel Tempo di Quaresima si terranno due incontri in Cattedrale su
Marta e Maria

mercoledr 8 Primo incontro
mercoledr 22 Secondo incontro

APRILE 2023

sabato 1 Veglia diocesana delle Palme e ingresso nella settimana
Santa

mercoledi 5 Messa Crismale

dal 6 al 9 Triduo Pasquale

dal 17 al 21 Giornate del Clero

domenica 30 Giornata Mondiale delle Vocazioni

MAGGIO 2023
dal 13 al 21 Celebrazioni annuali della B. V. di S. Luca

sabato 13 (pomeriggio) Discesa della B. V. di S. Luca nel Vicariato
di Bologna-Sud-Est e accoglienza in Cattedrale

domenica 14 Messa con gli ammalati
mercoledi 17 Benedizione alla Citta in Piazza Maggiore (ore 18.00)
giovedi 18  Giornata sacerdotale

domenica 21 Processione per la risalita della Beata Vergine di S. Luca
al Santuario

sabato 27 Veglia di Pentecoste (affidata alle Zone)
domenica 28 Pentecoste

GIUGNO 2023
giovedi 8 Corpus Domini cittadino

337



Atti del Card. Arcivescovo

ATTI DEL CARD. ARCIVESCOVO

Decreto di approvazione
dell’itinerario formativo per gli aspiranti
e i candidati al Diaconato permanente

Cancelleria Arcivescovile Prot. 2450 Tit. 29 Fasc. 8 Anno 2022

Al fine di consentire un percorso di formazione piu dettagliato e
organizzato in vista del conferimento dell’Ordine diaconale, abbiamo
deciso di predisporre uno strumento adeguato alle esigenze ecclesiali
attuali, che si pone come aggiornamento dei paragrafi B e C (pag. 7 e
8) del “Direttorio per la promozione e la formazione dei Diaconi
permanenti” del 26 dicembre 1990”.

Pertanto con il presente nostro Atto
APPROVIAMO

I'Itinerario formativo per gli aspiranti e i candidati al Diaconato
permanente, di seguito allegato.

Il suddetto Itinerario formativo costituisce parte integrante del
presente Decreto ed e approvato ad experimentum per il triennio
2022-2025 a partire dal mese di settembre prossimo venturo.

Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, 23 luglio 2022.

% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

338



ITINERARIO FORMATIVO
PER GLI ASPIRANTI e I CANDIDATI AL DIACONATO PERMANENTE
ad experimentum nella Diocesi di Bologna
dal settembre 2022 al settembre 2025

Aggiornamento dei paragrafi B e C (pag. 7 e 8) del “Direttorio per la
promozione e la formazione dei diaconi permanenti" del 26 dicembre
1990”.

PREMESSE

Il percorso di formazione al Diaconato ha una durata di almeno tre
anni.

Distinguiamo qui ’aspirante al Diaconato (prima della candidatura) e
il candidato al Diaconato.

Una fase previa di discernimento permettera, attraverso i dialoghi con
I’aspirante, con il Parroco che lo presenta e con la moglie (se
coniugato), di comprendere meglio se intraprendere il percorso e
quale sia l’itinerario pit idoneo da proporre.

E opportuno che il Parroco coinvolga nella scelta la comunita e si
confronti con i Parroci della Zona Pastorale.

Per quanto riguarda il percorso formativo triennale, l’itinerario
integra la formazione teologica all’ISSR “Santi Vitale e Agricola” (A.
Ordinamento degli studi) con una proposta formativa laboratoriale,
pensata specificamente per i candidati dall’Ufficio diocesano per il
Diaconato (B. Percorso di formazione al Diaconato).

A. ORDINAMENTO DEGLI STUDI IN VISTA DEL DIACONATO
PERMANENTE
Per la formazione teologica degli aspiranti e candidati al Diaconato ci
si avvale, in accordo con le “Norme” della Congregazione per
I’educazione cattolica, dell’ISSR “Santi Vitale e Agricola”.
Nel delineare il percorso di studi sara necessario tenere conto delle
differenti eta e delle variegate appartenenze geografiche, sociali,
culturali e familiari degli aspiranti.
Piu precisamente: ’'Ufficio diocesano per il Diaconato, coinvolgendo
eventualmente anche il Direttore dell’ISSR, si impegna a fare un primo
discernimento con il singolo aspirante, per aiutarlo a individuare la
modalita piu adatta per la sua formazione intellettuale.
Ogni aspirante sara invitato a iscriversi all’ISSR e a frequentarne i corsi
in una delle tre possibili modalita:

1) studente ordinario - (percorso completo del triennio all’ISSR di
Bologna per il Baccalaureato in Scienze religiose);

339



2) studente ospite - (dai 16 ai 30 corsi con esami valevoli per
Baccalaureato in Scienze religiose);

3) studente uditore - (dai 16 ai 30 corsi con dialogo finale con
professore ed eventuale possibilita di seguire le lezioni anche online).

1) Chi intende da subito iscriversi a tutti i corsi erogati dall’ISSR, con
la prospettiva di conseguire il Baccalaureato in Scienze religiose, si
iscrivera come studente ORDINARIO.

2) Chi intende frequentare i corsi richiesti per il Diaconato
permanente, sostenendo i relativi esami, si iscrivera come OSPITE.
Sostenuti gli esami, potra eventualmente iscriversi ai restanti corsi
erogati dall’ISSR fino a conseguire il titolo di Baccalaureato in Scienze
religiose. Gli studenti “ospiti” sono tenuti ad attenersi alle richieste di
frequenza previste dalla Congregazione dell’educazione cattolica.

3) In taluni casi, in considerazione degli impegni familiari e
professionali nonché delle risorse culturali, 'impegno di studio
potrebbe risultare troppo oneroso e la frequenza di alcune delle
lezioni personalmente impraticabile. In questi casi ’aspirante sara
invitato a iscriversi in qualita di UDITORE. Godra di maggiore liberta
sia per la frequenza sia per la modalita con cui sosterra i colloqui con
il professore, sempre da concordare con il Direttore dell’ISSR. L’esito
positivo del colloquio tenuto con l'insegnante varra per 1’Ufficio
diocesano per il Diaconato al fine di riconoscere il conseguimento
della necessaria preparazione culturale. I corsi frequentati come
uditore non sono validi ai fini del conseguimento del titolo di Laurea
triennale dell’ISSR. L’ISSR permette agli uditori aspiranti e candidati
al Diaconato di seguire lezioni online o attraverso registrazione. Agli
aspiranti e candidati al Diaconato uditori ¢ richiesto di frequentare in
presenza almeno 1/3 delle lezioni.

Da settembre 2022 si propone di indicare, come richieste
obbligatoriamente per tutti gli aspiranti e candidati al Diaconato, le
materie di area biblica e sistematica, I'introduzione alla spiritualita e
almeno un corso di morale, per un totale di 16 corsi.

All’offerta formativa dell’ISSR saranno aggiunti, per tutti gli aspiranti
e candidati, due corsi organizzati dall’Ufficio diocesano per il
Diaconato: uno di approfondimento teologico sul ministero
ordinato/Diaconato e uno sulla liturgia legata al ministero diaconale.
Alcune tematiche dei corsi non pit obbligatori (patrologia, storia della
Chiesa, morale, diritto canonico) saranno riprese in forma seminariale
in alcuni degli incontri specifici della formazione al Diaconato (vedi
b.1). La partecipazione alle altre materie dell’ISSR sara comunque

340



proposta agli aspiranti e candidati, il cui orario lavorativo e la
preparazione culturale lo permettano. Tutti saranno stimolati e
incoraggiati a continuare a frequentare altri corsi e seminari negli
anni successivi I’ordinazione, in vista di una formazione teologica
permanente.

B. PERCORSO DI FORMAZIONE AL DIACONATO

Al gruppo degli aspiranti e candidati in formazione viene proposto
anche un itinerario formativo costituito da diversi tipi di incontri
pensati in forma esperienziale e laboratoriale. Tale percorso é mirato
alla maturazione della persona a tutto tondo, in quegli aspetti umani,
spirituali e pastorali che possono aiutare a vivere il ministero e la
missione con la Chiesa nel mondo. In alcune occasioni si potra trattare
un tema legato a quelle materie teologiche che non sono indicate come
obbligatorie.

Fanno parte integrante del percorso di formazione le seguenti
proposte:

1) dodici/quindici incontri annuali messi a calendario o al sabato
mattina o alla domenica pomeriggio da settembre a giugno. Si intende
creare un percorso di integrazione dei diversi aspetti umani,
spirituali, pastorali e di riflessione teologica importanti per la
preparazione al ministero del Diacono. In alcune occasioni saranno
invitate a partecipare anche le mogli. Si alterneranno esperienze per
una formazione umana di comunione; riflessioni inerenti alla
pastorale, evangelizzazione e catechesi oggi, a partire dalle esperienze
di ciascuno; occasioni di confronto sul cammino di studio o di
approfondimento di alcune tematiche.

2) due corsi specifici di preparazione al Diaconato organizzati
dall’Ufficio diocesano per il Diaconato (come gia segnalato in
precedenza): uno di approfondimento teologico particolare sul
ministero ordinato /Diaconato e uno sulla liturgia legato al ministero
diaconale.

3) la proposta nel periodo estivo di un fine-settimana insieme (o
per anno di formazione se i candidati sono troppo numerosi) per una
esperienza integrata di preghiera, approfondimento, amicizia.

4) nel percorso dei tre anni si verifichera per ciascun candidato la
possibilita di fare stages pastorali in ambienti in cui sono gia coinvolti
i Diaconi in Diocesi (ospedali - case di riposo — Caritas e mense — cura
pastorale di gruppi giovanili - esperienze di evangelizzazione o
missionarie) o anche in Parrocchie e Zone diverse da quelle di
provenienza.

341



La fase precedente la candidatura é dedicata in modo specifico a
discernere se l’aspirante e idoneo a proseguire ufficialmente il
percorso verso I'ordinazione diaconale (il rito della candidatura e
previsto a gennaio del secondo anno).

L’Ufficio wvalutera a quali momenti annuali della formazione
permanente dei Diaconi invitare o gli aspiranti o i candidati o
entrambi. Nella animazione del percorso sara coinvolta la
Commissione diocesana per il Diaconato permanente, con la
collaborazione di persone competenti individuate dalla Commissione
stessa. Fanno parte dell’Ufficio diocesano per il Diaconato il Direttore
e i responsabili della formazione spirituale e teologica sotto la guida
del Vicario episcopale per la comunione e il dialogo.

Fanno parte della Commissione diocesana per il Diaconato i membri
dell’Ufficio diocesano per il Diaconato e un gruppo di Diaconi e

rispettive mogli nominati dal Vescovo.
Bologna, 23 luglio 2022

ELENCO DELLE MATERIE DELL’ISSR

RICHIESTE PER TUTTI I CANDIDATI AL DIACONATO

- AT: Pentateuco 30h 4 ects
- NT: Sinottici 30h 4 ects
- AT: Profeti 30h 4 ects
- NT: Atti e Lettere di Paolo 30h 4 ects
- AT: Salmi e Sapienziali 30h 4 ects
- NT: Scritti Giovannei 30h 4 ects
- Teologia fondamentale 36h 4.5 ects
- Cristologia 48h 6 ects
- Trinitaria 36h 4.5 ects
- Antropologia teologica ed escatologia 36h 4.5 ects
- Ecclesiologia 48h 6 ects
- Sacramentaria generale 24h 3 ects
- Sacramentaria speciale BCE 24h 3 ects
- Sacramentaria speciale altri sacramenti 24h 3 ects
- Introduzione alla teologia spirituale 24h 3 ects

+ Un corso di teologia morale a scelta

342



ELENCO DELLE MATERIE DELL’ISSR SUGGERITE
AI CANDIDATI CHE SI ISCRIVERANNO COME OSPITI O UDITORI

- Introduzione alla liturgia 24h 3 ects
- Introduzione al diritto canonico 24h 3 ects
- Introduzione alla Scrittura 24h 3 ects
- Teologia morale fondamentale 1 24h 3 ects
- Teologia morale fondamentale 2 24h 3 ects
- Teologia morale sociale 24h 3 ects
- Morale familiare e sessuale 24h 3 ects
- Bioetica 36h 4.5 ects
- Patrologia 24h 3 ects
- Storia della Chiesa: i primi quattro secoli 24h 3 ects
- Storia della Chiesa dal V secolo all’anno Mille 24h 3 ects
- Storia della Chiesa dei secoli XI-XVI 24h 3 ects
- Storia della Chiesa contemporanea 24h 3 ects

343



Cancelleria Arcivescovile Prot. 2567/a Tit. 3 Fasc. 13 Anno 2022

Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un
nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi cosi da
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari
Generali e Vicari Episcopali;

visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i
quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali
di questa Arcidiocesi;

con il presente nostro Atto confermiamo la nomina del

Rev.mo Mons. STEFANO OTTANI
quale
VICARIO GENERALE PER LA SINODALITA

Esercita la potesta di Vicario Generale soprattutto nel coordinare
e verificare la pastorale nel territorio: Vicari Pastorali, Vicariati, Zone
Pastorali, Parrocchie collegiate e Parrocchie.

Da lui dipendono direttamente: I’Ufficio diocesano per le
Comunicazioni sociali, [’Ufficio Diocesano per 1la Pastorale
universitaria per quanto riguarda il rapporto con listituzione, i
docenti e i progetti di collaborazione tra Universita e FTER, 1’Ufficio
diocesano per I’Ecumenismo, I’Ebraismo e il dialogo interreligioso, il
Direttore dell’Ufficio per la Vita consacrata.

Ci riserviamo di conferirgli con Decreto a parte altre eventuali
facolta che richiedano speciale mandato ai sensi dei can. 134 § 3 e
479 § 2 del Codice di Diritto Canonico, o che comunque possano
essere opportune per lo svolgimento del suo ufficio.

Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella
Solennita di S. Petronio.

% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

344



Cancelleria Arcivescovile Prot. 2567/b Tit. 3 Fasc. 13 Anno 2022

Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un
nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi cosi da
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari
Generali e Vicari Episcopali;

visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i
quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali
di questa Arcidiocesi;

con il presente nostro Atto confermiamo la nomina del

Rev.mo Mons. GIOVANNI SILVAGNI
quale
VICARIO GENERALE PER I’AMMINISTRAZIONE

Esercita la potesta di Vicario Generale soprattutto nell’ambito
amministrativo e nel coordinamento di tutti gli Uffici di Curia, in
collaborazione con il Segretario Generale e Moderatore della Curia.

Coordina il servizio ordinario dei Vicari Episcopali.

Da lui dipendono direttamente la Cancelleria Arcivescovile e
I'Incaricato diocesano per I’Assistenza al Clero.

Ci riserviamo di conferirgli con Decreto a parte altre eventuali
facolta che richiedano speciale mandato ai sensi dei can. 134 § 3 e
479 § 2 del Codice di Diritto Canonico, o che comunque possano
essere opportune per lo svolgimento del suo ufficio.

Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella
Solennita di S. Petronio.

% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

345



Cancelleria Arcivescovile Prot. 2567/c Tit. 3 Fasc. 13 Anno 2022

Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un
nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi cosi da
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari
Generali e Vicari Episcopali;

visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i
quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali e
del Segretario Generale di questa Arcidiocesi;

con il presente nostro Atto confermiamo la nomina del

Rev.mo Mons. ROBERTO PARISINI
quale
SEGRETARIO GENERALE E MODERATORE DELLA CURIA

Sovrintende alla vita ordinaria della Curia e al funzionamento
dei singoli uffici; imposta e verifica i bilanci preventivi e consuntivi
degli uffici; gestisce il personale dipendente e volontario a servizio
dell’Arcidiocesi. Inoltre dirige la Segreteria Generale, segue la
programmazione e il calendario annuale diocesano, coordina le
manifestazioni diocesane. Predispone ’ordine del giorno del Consiglio
Episcopale, 1o modera e ne redige il verbale.

Da lui dipendono direttamente: 1’Ufficio Economato e 1’Ufficio
Amministrativo e Beni Culturali dell’Arcidiocesi, salve le competenze
dell’Ordinario Diocesano.

Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella
Solennita di S. Petronio.

% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

346



Cancelleria Arcivescovile Prot. 2567/d Tit. 3 Fasc. 13 Anno 2022

Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un
nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi cosi da
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari
Generali e Vicari Episcopali;

visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i
quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali
di questa Arcidiocesi;

con il presente nostro Atto nominiamo il

M.R. Don ANGELO BALDASSARRI
quale
VICARIO EPISCOPALE PER IL SETTORE “COMUNIONE”

Esercita la potesta di Vicario nel settore della Comunione
ecclesiale: coordina gli organi di partecipazione diocesani (Consiglio
Pastorale e Consiglio Presbiterale); a lui faranno riferimento i seguenti
uffici diocesani: Formazione Permanente del Clero, Cooperazione
missionaria tra le Chiese, Diaconato, Ministeri, Migrantes, Rom e Sinti.

La presente nomina si intende valida fino al 3 ottobre 2025.

Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella
Solennita di S. Petronio.

% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

347



Cancelleria Arcivescovile Prot. 2567/e Tit. 3 Fasc. 13 Anno 2022

Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un
nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi cosi da
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari
Generali e Vicari Episcopali;

visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i
quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali
di questa Arcidiocesi;

con il presente nostro Atto nominiamo il

M.R. Don STEFANO ZANGARINI
quale
VICARIO EPISCOPALE PER IL SETTORE
“TESTIMONIANZA NEL MONDO”

Esercita la potesta di Vicario nel settore della Testimonianza nel
mondo. A lui faranno riferimento i seguenti uffici diocesani e le
relative commissioni: Pastorale del Mondo del Lavoro, Giustizia e Pace,
Tavolo del Creato, Ufficio diocesano per la Pastorale dello Sport,
Pellegrinaggi e del Tempo libero, Pastorale Scolastica, Insegnamento
della Religione Cattolica nelle Scuole.

Presiede la Consulta delle Aggregazioni Laicali.

La presente nomina si intende valida fino al 3 ottobre 2025.

Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella
Solennita di S. Petronio.

% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

348



Cancelleria Arcivescovile Prot. 2567/f Tit. 3 Fasc. 13 Anno 2022

Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un
nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi cosi da
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari
Generali e Vicari Episcopali;

visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i
quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali
di questa Arcidiocesi;

con il presente nostro Atto confermiamo la nomina del
M.R. Don MASSIMO RUGGIANO
quale
VICARIO EPISCOPALE PER IL SETTORE “CARITA”

Esercita la potesta di Vicario nel settore della Carita. A lui faranno
riferimento: Caritas Diocesana, Tavolo per le Dipendenze, Tavolo per
il Carcere, Tavolo per la Disabilita, Ufficio Diocesano per la Pastorale
della Salute, Servizio Diocesano Pastorale degli Anziani.

La presente nomina si intende valida fino al 3 ottobre 2025.

Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella
Solennita di S. Petronio.

% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

349



Cancelleria Arcivescovile Prot. 2567/g Tit. 3 Fasc. 13 Anno 2022

Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un
nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi cosi da
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari
Generali e Vicari Episcopali;

visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i
quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali
di questa Arcidiocesi;

con il presente nostro Atto confermiamo la nomina del

M.R. Don DAVIDE BARALDI
quale
VICARIO EPISCOPALE PER IL SETTORE “FORMAZIONE CRISTIANA”

Esercita la potesta di Vicario nel settore della Formazione
cristiana. A lui fanno riferimento i seguenti Uffici diocesani e relative
commissioni: Catecumenato degli adulti, Liturgico, Catechistico,
Pastorale Giovanile, Pastorale della Famiglia, Pastorale Vocazionale,
Pastorale Universitaria per quanto riguarda la cura degli Studenti
Universitari, il Servizio Diocesano tutela minori e persone vulnerabili.

La presente nomina si intende valida fino al 3 ottobre 2025.

Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella
Solennita di S. Petronio.

% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

350



Cancelleria Arcivescovile Prot. 2579 Tit. 1 Fasc. 9 Anno 2022

Tra gli organismi ecclesiali nati su impulso del Concilio Vaticano
IT il Consiglio Pastorale Diocesano € una delle forme piu evidenti di
partecipazione dei fedeli alla vita della Chiesa locale: in tale assemblea
soprattutto i laici, arricchiti dei doni di grazia del Battesimo e della
loro esperienza in campo professionale, sociale, familiare e di
apostolato, esprimono il loro contributo, sotto la guida del Vescovo,
attraverso lo studio, la valutazione e la proposta di conclusioni
operative su quanto riguarda ’attivita pastorale della Diocesi.

Negli ultimi tempi tuttavia, avendo modificato alcuni profili
relativi alla struttura della nostra Curia diocesana, abbiamo
constatato la necessita di adeguare lo Statuto e le Norme per la
Costituzione del Consiglio Pastorale Diocesano, prima di procedere
alla sua ricostituzione, cost da renderli pienamente coerenti con le
modifiche dei profili curiali suddetti.

Pertanto con il presente nostro Atto
DECRETIAMO:

1. e promulgato lo STATUTO DEL CONSIGLIO PASTORALE
DIOCESANO di questa nostra Arcidiocesi di Bologna nella forma
allegata al presente Decreto di cui costituisce parte integrante;

2. sono promulgate le NORME PER LA COSTITUZIONE DEL
CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO di questa nostra Arcidiocesi di
Bologna nella forma allegata al presente Decreto di cui costituiscono
parte integrante.

Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 12 ottobre 2022.

% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

351



STATUTO DEL CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO
DELL’ARCIDIOCESI DI BOLOGNA

Art. 1 - E costituito il Consiglio Pastorale Diocesano dell’Arcidiocesi di
Bologna, secondo i voti del Concilio Ecumenico Vaticano Il e a norma
dei Canoni 511-514 del Codice di Diritto Canonico.

Art. 2 - E compito del Consiglio Pastorale Diocesano (d’ora in poi CPD),
sotto l'autorita del Vescovo, studiare, valutare e proporre conclusioni
operative su quanto riguarda le attivita pastorali della Diocesi.

Art. 3 - Sono membri di diritto del CPD, in ragione del loro ufficio,
I’Arcivescovo che lo presiede, i Vicari Generali, il Vicario Episcopale
per la Comunione, il Direttore dell’Ufficio Diocesano per la Vita
Consacrata, i Segretari per la Sinodalita, i Presidenti delle assemblee
delle Zone Pastorali, il Segretario Generale della Consulta Diocesana
per le Aggregazioni laicali, il Presidente Diocesano della Azione
Cattolica.

Art. 4 - Fanno inoltre parte del CPD:

- i 6 membri del Comitato di Presidenza della Consulta Diocesana per
le Aggregazioni laicali, eletti dall’Assemblea Generale della Consulta
stessa;

- 2 diaconi, 1 lettore e 1 accolito eletti dalla Delegazione Diocesana
per il Diaconato permanente e i Ministeri Istituiti;

- i tre segretari di C.I.S.M., U.S.M.L,, C.I.LS., gia eletti dalle rispettive
Conferenze.

Art. 5 - E facolta dell’Arcivescovo cooptare nel CPD altri membri, fino
ad un massimo di 7, al fine di meglio garantire la rappresentanza di
tutto il popolo di Dio.

Art. 6 - Tutti i membri del CPD dovranno avere almeno 18 anni
compiuti, e distinguersi per fede sicura, buoni costumi e prudenza.

Art. 7 - I componenti il CPD hanno il grave dovere morale di
partecipare personalmente alle riunioni del Consiglio e delle sue
eventuali articolazioni (commissioni e gruppi di studio) e non possono
farsi rappresentare o sostituire. La loro assenza ingiustificata per tre
sedute consecutive comporta la decadenza dal Consiglio e la loro
sostituzione.

352



Art. 8 - In seno al CPD é costituito 1’Ufficio di Presidenza composto dal
Vicario Episcopale per la Comunione, 1 presbitero, 1 diacono, 1
consacrato/a e 3 laici eletti in seno allo stesso Consiglio in prima
seduta, con il compito di:

- preparare ’ordine del giorno delle riunioni, secondo le indicazioni
dell’Arcivescovo;

- assicurare la necessaria preparazione degli argomenti da trattare,
fornendo all’atto della convocazione del CPD opportuni sussidi e
indicazioni di metodo di lavoro;

- provvedere all’ordinato svolgimento dei lavori del CPD e coordinare
I’attivita delle eventuali commissioni o gruppi di studio;

- designare il Moderatore delle riunioni del CPD e il Segretario del CPD
che annota le presenze, verbalizza gli interventi e assicura
I'osservanza dello Statuto e del Regolamento.

Art. 9 - 11 CPD pu0 articolarsi in commissioni permanenti, o costituire
gruppi di lavoro temporanei per l’approfondimento di singoli
problemi, anche con la partecipazione di esperti esterni al Consiglio
stesso.

Art. 10 - Spetta unicamente all’Arcivescovo:

- convocare il CPD, tramite I’Ufficio di Presidenza, almeno tre volte
all’anno;

- rendere di pubblica ragione le materie trattate o le conclusioni
raggiunte nel CPD;

- affidare eventuali conclusioni operative maturate in CPD ai
competenti organismi diocesani o ad appostiti gruppi di lavoro,
perché ne curino I’attuazione secondo le sue direttive.

Art. 11 - La convocazione del CPD pud essere richiesta
eccezionalmente dal Consiglio Presbiterale a maggioranza semplice
dei suoi membri, o da almeno 1/3 dei componenti il CPD, con
domanda scritta e motivata, indirizzata all’Ufficio di Presidenza, che
la trasmette all’Arcivescovo, accompagnandola con un proprio parere.

Art. 12 - A giudizio dell’Arcivescovo potranno essere convocate
riunioni congiunte del Consiglio Presbiterale e del CPD.

Art. 13 - Il CPD si esprime attraverso la riunione plenaria dei suoi
componenti e la loro libera partecipazione al dialogo, secondo le
indicazioni del Moderatore. Per facilitare la partecipazione di tutti, il
CPD puo articolarsi in gruppi, anche stabilmente costituiti.

353



L’Arcivescovo puo chiedere al CPD di esprimersi con un voto su una
particolare tesi.

Art. 14 - La durata del CPD é determinata volta per volta dalle Norme
emanante dall’Arcivescovo per la sua costituzione, per un periodo non
inferiore a tre anni, né superiore a cinque anni.

Art. 15 - Con la vacanza della Sede Arcivescovile il CPD cessa dalle sue
funzioni. E pero facolta del nuovo Arcivescovo riconfermarlo fino alla
sua scadenza naturale o ad un termine inferiore da lui stabilito.

Art. 16 - Per gravi ragioni I’Arcivescovo puo sciogliere il CPD prima
della sua naturale scadenza, e provvedere entro un anno alla
costituzione di un nuovo Consiglio.

Art. 17 - I1 CPD puo adottare un proprio Regolamento, per quanto
riguarda la procedura di svolgimento delle riunioni.

Art. 18 - Per quanto non contemplato nel presente Statuto, valgono le
norme generali del Diritto Canonico. Le eventuali modifiche al
presente Statuto sono riservate all’Arcivescovo pro tempore di
Bologna.

Bologna, 12 ottobre 2022.

354



NORME PER LA COSTITUZIONE DEL
CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO DELL’ARCIDIOCESI DI BOLOGNA

Art. 1 - Il Consiglio Pastorale Diocesano € composto:

a) dall’Arcivescovo, che lo presiede;

b) dai Vicari Generali;

c) dal Vicario Episcopale per la Comunione;

d) dal Direttore dell’Ufficio diocesano per la Vita Consacrata;

e) dai Segretari per la Sinodalita;

f) dal Segretario Generale della Consulta Diocesana per le
Aggregazioni Laicali e i 6 membri del Comitato di Presidenza della
stessa Consulta, eletti dall’Assemblea Generale;

g) dal Presidente Diocesano dell’Azione Cattolica;

h) dai Presidenti delle assemblee delle Zone Pastorali;

i) dai 3 Segretari di C.I.S.M., U.S.M.1,, C.L.LS,;

j) da 2 diaconi permanenti;

k) da 1 lettore e 1 accolito;

1) da un massimo di 7 membri liberamente nominati dall’Arcivescovo.

Art. 2 - Il Consiglio Pastorale Diocesano viene cosi formato:

a) per cooptazione dei membri di diritto; dei tre segretari C.I.S.M.,
U.S.M.L e C.LLS., gia eletti dalle rispettive Conferenze; dei 6 membri
gia eletti in seno all’Assemblea Generale della Consulta delle
Aggregazioni Laicali;

b) per elezione da parte della Delegazione per il Diaconato
permanente di 2 diaconi; da parte della Delegazione per i Ministeri
istituiti di 1 lettore e 1 accolito;

c) per libera nomina da parte dell’Arcivescovo.

Art. 3 - Le votazioni di cui ai paragrafi precedenti si svolgono a
scrutinio segreto, nell’ambito di ciascun organismo designato. Ci si
assicuri per iscritto che chi € risultato eletto o designato accetti
I'incarico e sia nelle condizioni e abbia la volonta di partecipare alle
sedute del CPD; altrimenti si proceda a nuova elezione o designazione.
Il nominativo degli eletti o designati unitamente all’atto scritto di
accettazione, sia comunicato quanto prima alla Cancelleria della Curia
Arcivescovile.

Art. 4 - In caso di decadenza, trasferimento ad altra Diocesi o Zona
Pastorale rispetto a quello per cui si venne eletti, o dimissioni accettate

355



dall’Arcivescovo, morte, si procedera alla sostituzione dell’interessato
con le stesse modalita della nomina.

Art. 5 - Una volta ultimate le operazioni per le elezioni o designazioni,
I’Arcivescovo procedera alla nomina dei componenti di cui alla lettera
1) dell’art.1, al fine di integrare nel Consiglio Pastorale Diocesano
rappresentanti di ambiti pastorali o di esperienze e competenze che
ritiene utili.

Art.6 - Il Consiglio Pastorale Diocesano cosrt costituito durera in carica
fino al 4 ottobre 2025.

Art.7 - Entro il 13 ottobre 2022 si procedera alle elezioni e
designazioni di cui sopra.

Art.8 - Entro il 15 ottobre 2022 I’Arcivescovo - effettuate le nomine
di sua diretta competenza - procedera a fissare la prima convocazione
del nuovo Consiglio Pastorale Diocesano cosr costituito, che si terra il
22 ottobre 2022.

Bologna, 12 ottobre 2022.

356



Cancelleria Arcivescovile Prot. 2010/f Tit. 2 Fasc. 4 Anno 2022

Essendo prossimo alla scadenza il 18° Consiglio Presbiterale di
questa Arcidiocesi di Bologna, e ritenendo necessario provvedere per
tempo al rinnovo di questo organismo, prezioso aiuto allo svolgimento
del ministero episcopale;

visti i cann. 495-501 del Codice di Diritto Canonico;
con il presente nostro Atto
DECRETIAMO:

1) si costituisce in questa Arcidiocesi di Bologna il 19° Consiglio
Presbiterale, secondo le Norme allegate al presente Decreto, di cui
formano parte integrante;

2) le operazioni per le elezioni di cui alle Norme allegate si
svolgeranno dal 5 al 17 ottobre 2022. La Cancelleria della nostra Curia
Arcivescovile e incaricata di curare ’esecuzione di tali operazioni;

3) il Consiglio Presbiterale cosi costituito durera in carica fino al 4
ottobre 2025.

Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il giorno 26 settembre
2022.

% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

357



NORME PER LA COSTITUZIONE
DEL 19° CONSIGLIO PRESBITERALE DELL’ARCIDIOCESI DI BOLOGNA

Art. 1 - II Consiglio Presbiterale dell’Arcidiocesi di Bologna é
composto:
— dai membri di diritto, che sono i Vicari Generali ed Episcopali, il
Segretario Generale, il Cancelliere Arcivescovile, il Rettore del
Seminario Arcivescovile;
— da 25 membiri eletti cost suddivisi:

a) 12 in rappresentanza ciascuno di un Vicariato dell’Arcidiocesi;

b) 10 in rappresentanza generale dei presbiteri diocesani, dei
presbiteri secolari extradiocesani residenti in Diocesi e dei presbiteri
religiosi stabilmente residenti e operanti in Diocesi alle dirette
dipendenze dell’Ordinario Diocesano;

¢) 3 in rappresentanza degli altri presbiteri religiosi presenti in
Diocesi;
— da membri nominati direttamente dall’Arcivescovo, in numero non
superiore a 5.

Art. 2 - Per la designazione dei presbiteri di cui alle lettere a) e b)
dell’art. 1 hanno diritto di voto, oltre ai presbiteri incardinati nella
Diocesi, anche i presbiteri extradiocesani residenti in Diocesi e i
presbiteri religiosi parroci, amministratori parrocchiali, vicari
parrocchiali o svolgenti altro ufficio a tempo pieno per incarico e alle
dipendenze dell’Ordinario Diocesano.

Sono eleggibili tutti i presbiteri di cui al comma precedente, ad
eccezione dei membri di diritto e ad eccezione dei presbiteri che sono
gia stati eletti nei due mandati precedenti, a qualsiasi titolo.

Per I'elezione dei religiosi di cui alla lettera c) dell’art. 1, sono
elettori ed eleggibili tutti gli altri presbiteri religiosi stabilmente e
legittimamente residenti in Diocesi.

Art. 3 - Per ’elezione dei presbiteri di cui alle lettere a) e b) dell’art.
1, la Curia Arcivescovile inviera a tutti gli elettori la scheda per la
votazione e I’elenco dei presbiteri della Diocesi, sia dei presbiteri
appartenenti ad un Vicariato e individuati per il ministero che
svolgono (parroco o equiparato; vicario parrocchiale; addetto ad altro
ministero), sia dei presbiteri non afferenti a uno specifico Vicariato.

358



Art. 4 - Ogni elettore vota indicando sulla scheda nelle apposite parti:
— due presbiteri del proprio Vicariato, che egli ritiene atti a svolgere
I’incarico di rappresentanti di Vicariato;
— cinque altri presbiteri della Diocesi, che egli intende designare per
la rappresentanza generale.

La scheda portera l'indicazione del Vicariato a cui l’elettore
appartiene.

I presbiteri non afferenti a uno specifico Vicariato voteranno per
la sola rappresentanza generale.

Art. 5 - Ogni candidato dovra essere indicato una sola volta, con
cognome e nome; in caso di omonimia, il candidato dovra essere
individuato aggiungendo l’indicazione del luogo di residenza o
dell’incarico o dell’eta o di altra indicazione atta a individuarlo senza
possibilita di dubbio.

Saranno considerati nulli i voti espressi senza indicazione univoca
del candidato, e quelli eccedenti i numeri indicati nell’art. 4.

Per il rappresentante di Vicariato saranno inoltre considerati nulli
i voti dati a presbiteri appartenenti ad altro Vicariato.

Saranno considerate nulle le schede non anonime.

Art. 6 - La scheda, chiusa in busta sigillata e anonima, dovra pervenire
alla Cancelleria della Curia Arcivescovile entro il giorno 17 ottobre
2022. La scheda, sempre chiusa in busta sigillata e anonima, potra
altresr essere inserita nell’apposita urna collocata presso la Cancelleria
Arcivescovile.

Art. 7 - Le operazioni di scrutinio avverranno presso la Curia
Arcivescovile il giorno 18 ottobre 2022, alle ore 14.00. Alle operazioni
di scrutinio potranno assistere e cooperare tutti i presbiteri elettori.

Art. 8 - Risulteranno eletti:

a) come rappresentanti di Vicariato, i 12 presbiteri che abbiano
riportato la quota piu alta per tale incarico nel rispettivo Vicariato;
b) come rappresentanti generali, i 6 parroci o equiparati, i 2 vicari
parrocchiali, i 2 presbiteri non afferenti a uno specifico Vicariato o
addetti ad altro ministero nei rispettivi Vicariati.

Se fra i 10 eletti di cui alla lettera b) del precedente comma non
figurasse nessun presbitero religioso, il religioso che ha ottenuto il piu
alto numero di voti subentra al posto dell’ultimo eletto nel rispettivo
ministero.

359



Qualora due o piu presbiteri riportassero un uguale numero di
voti, precedera in graduatoria il piu anziano per ordinazione, e a
parita di anzianita di ordinazione il piu anziano di eta.

Qualora un presbitero risultasse eletto sia come rappresentante di
Vicariato sia nella rappresentanza generale, entrera a far parte del
Consiglio come rappresentante generale; nell’altro titolo gli
subentrera il primo dei non eletti secondo le disposizioni del presente
articolo.

Art. 9 - Per la designazione dei presbiteri religiosi di cui alla lettera c)
dell’art. 1, la Segreteria Diocesana della C.I.S.M. provvedera a
determinare e comunicare le norme di elezione e sostituzione, fermo
restando il principio che tutti i presbiteri religiosi stabilmente e
legittimamente presenti in Diocesi e non operanti alle dirette
dipendenze dell’Ordinario Diocesano abbiano diritto di partecipare
alla elezione.

Art. 10 - Per I’elezione dei religiosi di cui sopra, la Curia Arcivescovile
provvedera, d’intesa con la Segreteria Diocesana della C.I.S.M., a
inviare a ciascun elettore un elenco indicativo di religiosi eleggibili e
la scheda per la votazione, fermo restando il principio sopra espresso
all’art. 9.

Art. 11 - Le schede di cui all’art. 10 dovranno pervenire in busta
chiusa sigillata e anonima alla Curia Arcivescovile entro il giorno 17
ottobre 2022. La scheda, sempre chiusa in busta sigillata e anonima,
potra altresi essere inserita nell’apposita urna collocata presso la
Cancelleria Arcivescovile.

Art. 12 - Lo scrutinio delle schede di cui all’art. 10 verra effettuato il
giorno 18 ottobre 2022, subito dopo quello di cui all’art. 7.

Art. 13 - Prima della proclamazione ufficiale, l’elezione sara
comunicata agli eletti, per chiedere ’esplicita accettazione.

Art. 14 - L’Arcivescovo provvedera, quindi, alla nomina di non piu di
5 presbiteri diocesani o religiosi che, in base alle loro qualita,
ministero ricoperto, eta o residenza, possano concorrere a
perfezionare la rappresentativita del Consiglio.

360



Art. 15 - La decadenza dal Consiglio avviene per morte, trasferimento
in altra Diocesi, dimissioni accettate dall’Arcivescovo, decadenza
decretata a norma dell’art. 17.

Per i rappresentanti di Vicariato la decadenza avviene inoltre per
trasferimento ad altro Vicariato.

Non comporta decadenza il successivo cambiamento di ministero
per gli eletti alla rappresentanza generale.

Art. 16 - In caso di decadenza di un membro eletto, o di sua nomina
a un ufficio che comporti I'appartenenza di diritto al Consiglio
Presbiterale, gli subentra il primo dei non eletti secondo le norme di
cui all’art. 8 o, per i religiosi, di cui all’art. 9.

La divisione dei ministeri di cui alla lettera b) del primo comma
dell’art. 8 verra sempre considerata, agli effetti della rappresentanza
generale, con riferimento alla data di costituzione del Consiglio.

In caso di decadenza di uno dei membri di diretta nomina
arcivescovile, o di sua nomina ad un ufficio che comporta
I’appartenenza di diritto al Consiglio Presbiterale, I’Arcivescovo stesso
provvedera all’eventuale sostituzione.

Art. 17 - Nel caso che si verificassero tre assenze consecutive non
giustificate alle riunioni del Consiglio, il consigliere eletto decade
automaticamente, subentrando il primo non eletto allo stesso titolo, il
consigliere di nomina Arcivescovile viene sostituito con
provvedimento dell’Arcivescovo.

Bologna, 26 settembre 2022.

361



Cancelleria Arcivescovile Prot. 2619 Tit. 2 Fasc. 4 Anno 2022

Visti i risultati delle elezioni per la costituzione del 19° Consiglio
Presbiterale dell’Arcidiocesi di Bologna svoltesi dal 5 al 17 ottobre u.s.
e preso atto dell’accettazione dell’elezione da parte degli eletti,
decretiamo:

IL 19° CONSIGLIO PRESBITERALE
DELL’ARCIDIOCESI DI BOLOGNA E COSI COSTITUITO:

A - MEMBRI DI DIRITTO

Mons. Stefano Ottani, Vicario Generale

Mons. Giovanni Silvagni, Vicario Generale

Don Angelo Baldassarri, Vicario Episcopale

Don Davide Baraldi, Vicario Episcopale

Don Massimo Ruggiano, Vicario Episcopale

Don Stefano Zangarini, Vicario Episcopale

Mons. Roberto Parisini, Segretario Generale

Mons. Fabio Fornale, Cancelliere Arcivescovile

Mons. Marco Bonfiglioli, Rettore Seminario Arcivescovile

B - MEMBRI ELETTI

a) in rappresentanza generale del Presbiterio
Don Stefano Bendazzoli
Don Marco Bernardoni S.C.I.
Don Daniele Bertelli

Don Carlo Bondioli

Mons. Juan Andrés Caniato
Don Massimo D’Abrosca
Don Paolo Dall’Olio jr.

Can. Gian Carlo Leonardi
Mons. Adriano Pinardi

Don Tommaso Rausa

b) in rappresentanza dei Vicariati

Don Pietro Giuseppe Scotti, Bologna-Centro
Don Filippo Passaniti, Sologna-Nord

Don Francesco Bonanno C.PP.S., Bologna-Ovest
Don Roberto Mastacchi, Bologna-Sud-Est

362



Don Giovanni Benassi, S. Lazzaro-Castenaso

Don Stefano Gaetti, Budrio-Castel S. Pietro Terme

Don Daniele Nepoti, Galliera

Don Enrico Faggioli, Cento

Don Marco Cippone, Persiceto-Castelfranco

Don Remo Borgatti, Valli del Reno, Lavino e Samoggia

P. Pier Luigi Carminati S.C.1., Valli del Setta, Savena e Sambro
Don Cristian Bisi, A/ta Valle del Reno

¢) in rappresentanza dei Religiosi

Don Giovanni Danesi S.D.B.

Don Erasmo Magarotto F.D.P.

P. Dorival Cristiano Teles del Menezes O.P.

C - MEMBRI NOMINATI DIRETTAMENTE DALL’ARCIVESCOVO

Don Sandro Laloli

Mons. Roberto Macciantelli
Don Alessandro Marchesini
Don Emanuele Nadalini
Don Fabio Quartieri

Dato a Bologna, dalla residenza Arcivescovile, il giorno 24 ottobre
2022.

% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

363



Cancelleria Arcivescovile Prot. 2653 Tit. 3 Fasc. 2 Anno 2021

Con nostro Decreto del 4 febbraio 2021 avevamo nominato il M.R.
Don Stefano Zangarini Vicario Pastorale per il Vicariato di Bologna-
Sud-Est.

Poiché in seguito il medesimo Don Stefano Zangarini € stato
nominato Vicario Episcopale per il settore “Testimonianza nel
Mondo”, incarico non compatibile con quello di Vicario Pastorale;

con il presente nostro Atto
NOMINIAMO
il M.R. Don MARIO FINI
VICARIO PASTORALE
per il Vicariato di Bologna-Sud-Est

in luogo del M.R. Don Stefano Zangarini, fino al 4 ottobre 2024.

Il Vicario Pastorale cosi nominato ha pertanto le facolta e i doveri
propri di questo ufficio sanciti dal Codice di Diritto Canonico e dal
Decreto Arcivescovile in data 4 marzo 1979 (Boll. Dioc. 1979, pp. 147-
1438).

Bologna, 4 novembre 2022.

% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

364



Santuario di Nostra Signora delle Grazie e di S. Maria Goretti -
Nettuno (Roma)
Mercoledr 6 luglio 2022

a Parola di Dio e sempre anche la nostra povera parola di

uomini. Dio parla e la sua Parola permette di capire quello

che altrimenti sarebbe per noi incomprensibile. Essa diventa
nostra e la nostra sua ma solo se ci lasciamo condurre dallo Spirito
Santo, cioé dal suo amore.

La Parola ispira la nostra vita e rivela il suo senso profondo,
risponde al desiderio che contiene, esprime quello che noi non
sappiamo comprendere. Dio parla e se lo ascoltiamo impariamo anche
noi a parlare la lingua pitt umana che c’e, quella che parleremo in
cielo, che i santi parlano gia oggi perché pieni di Dio: la lingua
dell’amore. E quella che permette di capire e spiegare. Per questo Gesu
e l'alfa e 'omega, la prima e l'ultima lettera del nostro alfabeto:
veniamo dall’amore e andiamo verso ’amore. La Parola ci aiuta a
capire quello che viviamo anche quando, e avviene spesso, facciamo
fatica a comprenderne il significato, ci sembra non ne abbia nessuno,
siamo pieni di paure e finiamo per credere che la vita sia quella delle
apparenze. Siamo spesso alla ricerca di una forza che non troviamo e
che ci rende disumani, perché ci obbliga ad essere duri, possessivi,
pieni di confronti, di comparativi, individualisti. I1 problema della
nostra vita non e cercare il benessere, stare bene a tutti i costi,
convinti che ne abbiamo diritto (e perché?) e ignorando i limiti pure
evidenti. Solo cercando il bene capiamo per chi viviamo, chi amiamo.
Questo ¢ il problema vero della vita, cost diverso dal benessere a tutti
i costi, che spesso ci rende individualisti, bulimici di attenzioni, poco
capaci di donare, attenti al possedere.

II chicco di grano che siamo ognuno di noi trova se stesso solo
gettandosi nella terra, nei tanti incontri, donando quello che é e che
ha, smettendo di cercare tutte le risposte, ma accettando di donare
per capire il senso di essere seme. Basta pensare che abbiamo paura
del futuro o siamo cost poco disposti a pagare il prezzo di cercarlo e
di prepararlo per altri. La vera forza che sa affrontare le difficolta, le
tante avversita che mettono alla prova e che accompagnano la nostra
vita € quella dell’amore. Come quella di Marietta, S. Maria Goretti,

365



adolescente che amava Gesu, che si sentiva amata da Lui, determinata
a resistere alla brutalita che la minacciava. Le parole del Siracide sono
proprio quelle di S. Maria Goretti, Marietta, e di quelle tante donne,
come lei, che diventano una preda per chi non sa amare ma possedere.
Come lei quante persone vivono la stessa angoscia, spesso nella
solitudine! «Mi rivolsi al soccorso degli uomini, e non c’era», dice il
Siracide. La piccola grande Marietta, piccola di eta, fragilissima eppure
maestra di vita per aiutarci ad essere grandi, ci mostra qual ¢é la vera
forza che dobbiamo cercare, senza compromessi. In una generazione
fluida, che pensa tutto possibile e relativizza ogni cosa perché tutto e
catturato dall’onnipotente ego, Maria Goretti ci ricorda la fortezza,
virtu davvero cardinale, cioé sulla quale possiamo costruire la nostra
vita, le nostre scelte. Non € stata santa solo per la morte, ma per tutta
la sua vita. Lei si ricordava sempre del suo Signore, «della tua
misericordia, Signore, dei tuoi benefici da sempre, perché tu liberi
quelli che sperano in te, li salvi dalla mano dei nemici». E chi ha detto
che gli adolescenti non abbiano questa forza? Il problema non sono
piuttosto gli adulti che scappano e che diventano adolescenti?
«Imparero a fare tutto bene!» diceva. E aveva chi la aiutava, a farlo e
a crederlo. Noi siamo s1 incerti, indeterminati, paurosi che crediamo
poco perché relativizziamo tutto all’io tanto da non prendere sul serio
la fede! Noi evitiamo i problemi. Le tante avversita di una vita dura si
affrontano con il solo bene, senza farsi incattivire. Amare sempre:
questa é stata la santita della porta accanto. La morte del papa e lei
che si pensava per la mamma e i fratelli. Ecco la santita. Davvero, come
scrive I’'apostolo, Dio ha scelto: «Quello che é debole per il mondo, Dio
lo ha scelto per confondere i forti» senza sentimento, che riducono
I’altro a quello che serve a me, ad oggetto, e la donna a possesso,
perché semplicemente non si sa amare. E viene da chiedersi come sia
possibile una vita pornografica, cioé esibita, da prestazione, vitalistica,
da successo e da modelli finti tanto da diventare influencer, invidiati
e temuti.

Marietta é stata un chicco di grano, caduto in terra, per amore di
Dio che la rivestiva di importanza e non era un corpo da possedere.
Maria Goretti ci insegna la forza grandissima del cristiano, che non
ama la sofferenza, ovviamente, ma ha un amore piu grande della
cattiveria che lo investe, per cui non cede al compromesso, mostra la
forza della Marietta, ce lo propone senza prediche, senza distribuire
verita o istruzioni per I’'uso, con la sua vita. Ecco la sua forza, possibile
a tutti, che ci disarma e ci chiede di amare e basta, come possiamo,
nelle fatiche della vita quotidiana, senza vittimismo, senza
egocentrismo, anzi, aiutando fino alla fine, con un amore piu forte

366



della paura. Chi ama la propria vita la perde, e chi odia la propria vita
in questo mondo la conservera per la vita eterna.

Infine la forza del perdono, suo e della sua mamma, Assunta. Non
era scontato. Siamo nel tempo dell’odio, conservato, digitalizzato,
dell’offesa gratuita e della mancanza di riguardo, anche del rispetto
per 'altro. “Dio non vuole, tu vai all’inferno”. La preoccupazione era
per Alessandro. Io lo perdono e lo voglio con me in Paradiso.
Dall’inferno (“non lo fare - Dio non vuole - tu vai all’inferno”) al
paradiso del suo cuore, capace solo di amare. Nel Natale del 1934
Alessandro varca la canonica della Parrocchia di Corinaldo e chiede
perdono alla mamma. Risposta semplice, di fede: “Vi ha perdonato
Dio, vi ha perdonato Marietta mia, vi perdono anch’io”. “Al mattino ci
recammo alla Messa - racconta commosso Alessandro - e facemmo la
santa Comunione, insieme uniti nella carita e nel perdono di Dio”.
Marietta compie una rivoluzione di civilta, ridonando valore ad ogni
persona, restituendo dignita in mezzo al degrado piu estremo,
tracciando la via per un cammino di speranza e di ricostruzione dei
valori civili. Quanti inferni gia sulla terra, dove vince il male, quando
il fratello non riconosce piu suo fratello e nemmeno se stesso.
Misericordia € mettere amore dove c’é il male. E rispondere al male
con ’amore. Il perdono ¢ la vera radice della pace. Lei perdona e fa
rinascere Serenelli, lo libera.

«Bambina di Dio, tu che hai conosciuto presto la durezza e la
fatica, il dolore e le brevi gioie della vita; tu che sei stata povera e
orfana, tu che hai amato il prossimo facendoti serva umile e
premurosa; tu che sei stata buona e hai amato Gesu sopra ogni altra
cosa; tu che hai versato il tuo sangue per non tradire il Signore; tu che
hai perdonato il tuo assassino, intercedi e prega per noi, affinché
diciamo si al disegno di Dio su di noi. Ti ringraziamo, Marietta,
dell’amore per Dio e per i fratelli che hai seminato nel nostro cuore.
Amen”.

367



Chiesa parrocchiale di Piumazzo
Giovedr 7 luglio 2022

uando una vita e sazia? Quando é sazia di giorni, come

recita la Scrittura? Non e questione di anagrafe, perché puo

esserlo sia nella sua brevita (davvero e sempre ’esperienza
del fiore del campo che oggi e domani non trova piu il suo posto) sia
quando e lunga e benedetta come quella di Don Giulio. Si preparava
a cantare I’alleluia per il secolo, anche per lui davvero breve. La vita
e sazia quando sente I’amore di Dio, la benedizione di essere suoi. E
sazia nel dono di sé, che ogni volta non finisce e trova un suo
compimento. E sazia e piena quando non smette di guardare il
domani, come ha sempre fatto Don Giulio insegnandoci a pensarci in
relazione a Dio e a pensare tutto insieme a Lui. Sempre con il sereno
abbandono fiducioso alla provvidenza di un Dio che non smette di
rendere forte e bella la vita. Lo aveva contemplato da sempre nel
crocifisso di Pieve, dove aveva le sue radici. E questo sentirsi amato
era il segreto della sua gentilezza, ferma, per niente compiacente, ma
piena di riguardo per la persona, attenta, sensibile, personale ma
senza possedere, legando a Dio e non a sé. E, proprio per questo, un
vero legame di amore univa tanti, di varie generazioni, alla sua vita.
Non posso non ricordare i suoi “ragazzi” della Sacra Famiglia. Sentirsi
amato ed essere amabile. E chi é amabile rende tutto piu facile,
semplifica i problemi al prossimo, aiuta a compiere con gioia anche
qualcosa di pesante.

Gentilezza e amabilita. La sua gioia era sempre ringraziare il
Signore per quei doni, orgoglioso, perché I'unico vanto € nel Signore
e lo é perché nessuno ce lo potra togliere. Perché resta ed é davvero
nostro solo quello che ci unisce agli altri, che doniamo loro, non quello
che possediamo. E il rapporto tra Dio e 'uomo che abbiamo ascoltato
dal profeta. Giulio lo sentiva per sé e lo rifletteva per tutti, con
equilibrio e tanta maturita umana. «Quando Israele era fanciullo, io
I’ho amato e dall’Egitto ho chiamato mio figlio». Il dispiacere di Dio €
quello di un padre che non é corrisposto, che vede non capito il suo
amore, che é ferito dalla distanza da coloro che ama e che «si
allontanavano da me». Il dispiacere, insomma, di vedere l’amato
correre verso qualche idolo, cercare la gioia da chi la ruba. Giulio si &
sentito come Efraim fino alla fine: si é lasciato aiutare da Dio che non

368



ha smesso di «insegnare a camminare tenendolo per mano». E Giulio
con docilita si é lasciato condurre. Non solo ha compreso che «aveva
cura di noi», che ci «trae con legami di bonta, con vincoli d’amore, che
era per loro come chi solleva un bimbo alla sua guancia, si chinava su
di lui per dargli da mangiare». Ha trasmesso questo amore con la sua
amabilita, che rendeva amabile tutto, anche relativizzando i tratti
antipatici di ognuno. Amabilita e fermezza! Perché cosr, come fa Dio
con noi, ha aiutato a scoprire la bellezza, ad essere belli, eleganti!

Il suo modo di guardare, tenendo la testa leggermente inclinata,
era come se stesse immediatamente riflettendo sulle singole immagini,
viste e registrate nella mente. Manifestava sempre interesse verso
nuovi elementi e occasioni per arricchire il proprio bagaglio umano.
Con la sua cultura, senza esibizioni e paternalismo, rendeva familiare
qualche citazione letteraria o simbologia di pittori e scultori. E non ha
mai smesso di ricordarcelo, di esercitarlo con il suo tratto, che faceva
sentire importante il suo interlocutore perché amato, sempre senza
nessuna compiacenza, senza esaltare, come spesso fa chi non ama, ma
indicando I'amore di Dio come il centro di tutto, che «si commuove
dentro di me, il suo intimo freme di compassione». E stato davvero un
apostolo, un uomo centrato che aiutava a trovare il centro, che
nell’accoglienza mostrava come il Regno dei cieli € vicino, attento
verso la sofferenza, partecipe e buono. Consolando e liberando dal
male. Si, il segreto ¢ in quel «Gratuitamente avete ricevuto,
gratuitamente date» per cui non abbiamo bisogno di procurarci oro e
argento, di cercare sicurezza in quello che il mondo offre per farci
sentire importanti. Lo siamo perché amati da Lui. E Giulio ha
trasmesso tanto amore perché pieno dell’amore di Dio. Per questo
amava con tanta venerazione, sempre in maniera personale, originale,
la Chiesa, che ha servito con disponibilita e generosita. Raccontava
divertito, con leggerezza e con quell’'umorismo che lo ha sempre
accompagnato (e anche in questo era cosr simile a Biffi), con il suo
sorriso e il suo scherzare mai volgare ma tanto arguto, la predica di
Nasalli Rocca ai preti che erano stati ordinati con lui nel 1946,
esattamente il numero di quelli che erano stati uccisi I’'anno prima.
“Sapete quello che vi aspetta!”, concluse il cardinale. “Andammo”,
aggiungeva con un sorriso buono. Sempre con tanta fiducia, perché il
credente si mette in cammino e non resta prigioniero delle paure.

Aveva iniziato subito alla Sacra Famiglia, facendo crescere una
generazione di chierichetti, di giovani che aiutava dando la fiducia
che sentiva per sé. Abituo all’applicazione del Direttorio liturgico
prima ancora della riforma. Quante paraliturgie (rappresentazioni) in
giro per la Diocesi! Era diventato naturale vedersi quasi tutti i giorni

369



nella “sede” della Parrocchia per chiacchierare sino a tarda ora. Erano
gli anni cinquanta, con le contrapposizioni politiche di allora. Grazie
a lui non esistevano divisioni, differenze tra lavoratori (gia a
quattordici anni!) e studenti, nonostante I’AC avesse questa divisione.
Don Giulio era rispettoso delle scelte che ognuno faceva e la sua porta
era sempre aperta anche dopo anni, a dimostrazione della vera
amicizia che, volendosi bene, si era instaurata. La vera amicizia é nella
liberta delle proprie scelte. In questa chiesa di Piumazzo ha speso la
maggiore parte del suo sevizio pastorale. L’amore lo manifestava con
tanto buon gusto nell’arredo, sobrio ma raffinato, nello scrivere testi
e appunti per ’omelia. Riusciva, in modo entusiasmante, ad affrontare
argomenti complicati, donando il suo sapere e le sue emozioni come
linfa vitale per far crescere nuove piante e nuove speranze. Ed e
rimasto tale fino all’ultimo respiro. Ci indica come vivere per strada,
come camminare insieme a tanti, anzi direi a tutti, ascoltando, mai
giudicando, sopportando, obbedendo (penso a quando fu spedito a
Caselle di Crevalcore, anno 1960), dialogando, offrendo e ricevendo
amicizia vera. Era un signore. Ripeto, qualcuno dice che ogni cristiano
deve essere un signore, un signore perché ha tutto, senza mai
abbassarsi a polemiche di piccolo conto, magari sapendo tenere per
sé le cose con riserbo e rispetto. La comunita che ha lasciato qui, gioia
per i suoi due successori e per tutti gli abitanti della citta, € ben
strutturata, piena di tradizioni come un grande dono, “I’Ottavario
della Madonna della Provvidenza”, la processione e la Messa al
cimitero, ma anche le “cene Pasquali”.

Teneva moltissimo alla fraternita sacerdotale, ospitava ogni
settimana i preti della zona ad un pranzo curatissimo dalla Lella, la
sua perpetua, preceduto dalle letture. Recitava le ore liturgiche,
spesso a memoria, grato al Signore di poter supplire con questa
capacita al declinare della vista. La fraternita iniziava parlando con
rispetto di “Monsignore” (il parroco), che pure a volte lo aveva
trattato senza troppi riguardi! Ando a benedire, inviato rudemente in
situazioni, come quando fu mandato a benedire le case dentro ai
portici che portano al cimitero. Ogni occhio di portici era una casa
abitata da ladruncoli, prostitute e balordi. Si preparo tutto per bene.
La cotta bianchissima, il turibolo con acqua benedetta e i santini.
Ritorno pieno di pulci e pidocchi, cosi sporco che il parroco non
sapeva dove farlo entrare!

Oggi i suoi occhi si aprono a quella bellezza che ha cercato, saputo
vedere e far vedere, che ha scoperto anche dove ce n’era poca perché
aveva uno sguardo pieno di amabilita, e che oggi si apre pienamente
per lui. Prega per noi, prega perché possano venire tanti preti quanti

370



quelli che ci hanno lasciato, insegnaci a comunicare con gioia il
Vangelo, con semplicita intelligente ed elegante umanita, con tanta
attenzione alle relazioni e mettendo in relazione con Dio. Con
gentilezza e amabilita.

371



Metropolitana di S. Pietro
Domenica 10 luglio 2022

on smettiamo di comprendere il Vangelo che ci aiuta ad

aprire gli occhi sulla storia, a vedere il mondo con gli occhi

di Gesu, vero samaritano. Sono quelli della compassione,
che illuminano gli occhi, come recita il Salmo 18, gli unici che vedono
il prossimo e che, per certi versi, generano il prossimo. Noi non
smettiamo anche di giustificarci. Perché ci giustifichiamo verso chi
non ci attacca? Perché ci giustifichiamo davanti a chi ci ama? Perché
abbiamo paura di amare, di un amore senza limiti che non
controlliamo e che ci fa perdere anche il controllo di noi, perché
amore € abbandonarsi, perdere le misure, i limiti che pensiamo
definiscano, e a volte condannano, la nostra vita. Spesso siamo piu
servi che figli! Cio che propone Gesu al dottore della legge &, invece,
capire il senso di quello che osservava da figlio e non da esecutore.
Invece di attaccarsi alla lettera propone di vivere lo Spirito, invece
delle proprie abitudini religiose di affidarsi allo Spirito che crea,
genera.

Non dimentichiamo Marta e Maria, che come insegnava Vinay, non
casualmente sono l'incontro successivo in quel cammino, per strada.
Marta non si ferma con Gesu, come il levita e il sacerdote non si
fermano con I'uomo mezzo morto. Non ci pensano proprio! Dovevano
osservare le loro leggi, in realta obbedire all’egocentrismo anche se
con un risvolto religioso, per cui non avevano tempo, cuore per
quell’uvomo che ignoravano chi fosse. Non si fermano perché non
rientrava nell’osservanza dei loro doveri, che anzi li autorizzavano ad
andare avanti, a passare dall’altra parte. Obbedivano ad un Dio che
rassicura il loro io, che garantisce benessere, grande interprete dell’io
o indistinta fonte di energia che ricarica e rassicura. Un Dio ente di
riferimento, impersonale, che in realta acquista la fisionomia di
ciascuno, che non chiede niente di piu di quello che vuoi, che ti
permette di essere solo quello che vuoi e che nutre ’autosufficienza.

Dio é compassione: ama e come chi ama fa sua la sofferenza
dell’amato, non sopporta che sia esposto alla fragilita, ama tanto da
dare tutto, da umiliarsi Lui, da chinarsi come Maria che si china. E chi
si china ai piedi di Gesu si china su quelli dei suoi fratelli piu piccoli.

372



Chi non ama pu0 provare un sentimento di vicinanza, anche un moto
di filantropia - ci mancherebbe - ma non si ferma, non cambia tutti i
suoi programmi, non si impegna alla fedelta, come chi ama. Solo la
compassione fa vedere per davvero e cosi quell’'uomo non resta un
estraneo, ma diventa prossimo. Tutti in qualsiasi condizione di
sofferenza. Gestt non da un’ennesima regola al dottore della legge, ma
racconta la vita, una storia di tutti i giorni, imprevedibile, da vivere.
Parla del prossimo e lo indica, parlandone non in maniera psicologica:
non quello che provi tu, ma quello che fai, che tocchi, che prendi sul
tuo asino, per il quale ti dai da fare. Chi insegna la compassione di
Dio? Chi mostra con la vita, che ¢é il primo modo di comunicare il
Vangelo, un Dio che é compassione. L’amore supera tutte le misure
perché é la misura! Gesu indica un samaritano anche per liberare quel
dottore della legge dai suoi giudizi per cui ha tutto chiaro e,
certamente, non poteva credere che un samaritano potesse diventare
per lui esempio di come si fa a trovare il prossimo! L’amore rende
tutto possibile.

Il prossimo é colui che io rendo tale fermandomi, facendomi carico
di lui e che la compassione mi fa “vedere!”. Non é un programma.
Non ¢ una categoria fissa, che porta inevitabilmente a escludere
qualcuno. Non € nemmeno in base ai suoi meriti morali, etici. Non
sappiamo niente dell’'uomo mezzo morto. Il samaritano non sapeva
nemmeno perché fosse in mezzo alla strada! Poteva anche essere uno
dei banditi che aveva avuto problemi! Vedere e avere compassione. E
vedere che porta alla compassione oppure vediamo perché siamo
pieni di compassione? II Vangelo e la compassione di Dio che
manifesta la sua passione per noi e diventa con noi. Ma perché quel
samaritano si ferma? Il pregiudizio era che erano infingardi, pagani,
superstiziosi, pericolosi. Li allontanavano. Non passavano per la
Samaria, per prudenza. Perché aveva avuto compassione di lui! Ecco
perché si ferma: perché aveva visto uno fare lo stesso, forse perché
qualcuno si era fermato a parlare con sua madre ad un pozzo ed era
diventato colui che aveva detto tutto quello che aveva fatto (altro che
oroscopo o infinite interpretazioni o la banale conferma di un
pregiudizio!).

La compassione produce compassione, abitua a rendere possibili,
anzi normali, quei gesti che altrimenti sono pericolosi, impossibili. Si
prese cura gratuitamente senza sapere nulla, ma sapendo quello che
conta, quello che permette di sapere tutto. Il samaritano non sapeva
chi fosse e anche lui solo dopo avra scoperto il suo prossimo, si sara
affezionato a lui: adottandolo scopre che era fatto per lui e che lui
aspettava proprio il suo passaggio. La chiave di tutto e la gratuita, il

373



non avere alcun interesse, come ’amore. Gratuitd é anche fermarsi
senza che nemmeno ’'uomo lo chieda, solo perché la sofferenza é gia
una domanda di aiuto, una richiesta di amore, di compassione che
non si puo far aspettare. Solo gratuitamente, senza convenienze, come
Maria che ascolta senza fare niente, senza obblighi di servizio, solo
per amore.

Il samaritano e la base di fratelli tutti, di quella stirpe santa della
comunita, del popolo di amati che hanno compassione. Come disse
qualcuno, il prossimo per l'ucraino e il russo, per chi sta bene il
malato. Prendersi cura di lui vuol dire restare It la notte con lui e
affidarlo all’albergatore, coprendo ogni spesa futura, perché quello
che gli interessava non era fare qualcosa, svolgere una prestazione
limitata, ma fare tutto quello che serviva a lui, proprio come facciamo
con una persona cara, di casa. Si allea con I’albergatore che diventa
anche lui amico di quello sconosciuto. Cost il mondo cambia. Perché e
proprio vero che chi salva un uomo salva il mondo intero. E salva se
stesso dalla cattiveria che indurisce e rende indifferenti, che fa
scappare dalla sofferenza, che poi, inevitabilmente, ci travolge. Il
samaritano trova se stesso trovando il prossimo, dando felicita a chi
era stata rubata. Ecco il cristianesimo felice.

374



Chiesa di S. Donato d’Arezzo e S. Ilariano -
Monastero di Camaldoli (Arezzo)
Lunedi 11 luglio 2022

evo ringraziare personalmente per questa celebrazione che

mi riporta in un luogo familiare. Sessanta anni fa venivo

con la mia famiglia e contemplavo, bambino, il mistero
della presenza di Dio nella magia dei canti, nel silenzio, nella bellezza.
Tornai ragazzo, nei primissimi anni della Comunita di S. Egidio, con
una famiglia di amici che intuivano nel monastero la stabilita del
pensarsi insieme e come la comunita del cuore solo e dell’anima sola
richiedesse una costruzione umana individuale e collettiva sapiente,
cost diversa dall’accattivante spontaneismo, ma vera garanzia della
spontaneita. L’accoglienza a S. Gregorio al Celio sostenne con liberta
evangelica e monastica gli inizi della Comunita, che trovo lo spazio
per pregare, riunirsi, maturare al riparo da inevitabili critici severi.
Non dimentico P. Anselmo Giabbani, P. Benedetto Calati, P. Innocenzo
e tanti altri, non ultimo il mite P. Bonifacio, che ci ha lasciato da poco
e che ricordo con affetto grato per quello che lui ha sempre avuto per
me. La Comunita iniziava e la vostra famiglia, punto di incontro di
tanti nella preparazione e negli anni del dopo Concilio, ritrovava
nuova giovinezza ripartendo dai suoi inizi, da S. Romualdo con la sua
«contestazione strutturale permanente» del mondo, rimettendo al
centro la Parola di Dio, I’accoglienza ai tanti pellegrini della vita, con
intelligenza e sapienza umana, senza confini che non fossero il
dialogo, la carita, il sacramento del fratello.

Inoltrandoci nel terzo millennio, per voi che vi preparate - penso
- a qualche anniversario millenario, la memoria di S. Benedetto ci
aiuta come non mai a confrontarci con le domande che la Chiesa oggi
deve affrontare, con l'incertezza e la crisi del mondo che geme e
soffre, creazione che deve sempre partorire il suo futuro, che
sperimenta terribilmente la caducita come € avvenuto per le terribili
pandemie. E come sta avvenendo per quella tragica guerra mondiale
a pezzi che ci riguarda tutti e che getta un’ombra inquietante di
vulnerabilita, rivelando tanta debolezza dell’'umano e la terribile forza
del disumano. Epoca di cambiamento come fu per Benedetto.

375



II monastero é tutt’altro, come evocato da qualcuno, l'unica
opzione possibile per proteggere il Vangelo, facendo cosr della chiesa
e del monastero stesso quello che non e, un luogo fuori dalla storia,
che deve solo garantire la nostra difesa, pensando ingenuamente che
siano le mura a tenere lontano lo spirito del male, la secolarizzazione
che tanti effetti di desertificazione spirituale produce. Se c’é deserto
significa anche che c’¢ un bisogno enorme di acqua! La comunita
monastica, famiglia di Dio, non guarda con distacco il mondo, magari
giudicandolo. Certo, ’egocentrismo senza limiti confonde, rende tutto
fluido, schiavi mediante le sue tentazioni (in fondo sempre quelle),
che fanno perdere ’anima, ma anche il sapore al sale o nascondere la
luce sotto il moggio.

Il monastero vive la presenza dentro il mondo e indica come ’ego
trova se stesso solo trovando l'altro. £go vobis, vos mihi é la vostra
sapienza. Il tralcio si secca, invece, proprio nella presunzione che per
essere se stessi bisogna essere autonomi, isolarsi, mentre é aprendosi
che ci si trova, legandosi alla vite, restando in quella circolazione di
vita che é 'amore fraterno, indispensabile per dare frutto. E solo
dando frutto, vivendo per donare, che la vita trova se stessa. Come
rimanere in Lui e Lui, con le sue parole, in noi? E una dinamica di
amore. Per questo la protezione dal male e dalle sue insidie e essere
pieni del suo amore, costruire legami forti con Dio e tra le persone,
aiutare a frequentare la cella del cuore, rendere i cenobi pieni di vita
comune per relativizzarsi a Dio e ai fratelli, riunendo comunita nelle
quali al centro ci sia il Signore. Non per scappare, ma per scendere tra
le pieghe profonde del mondo e della storia! E una casa, quella voluta
da S. Benedetto, dove si costruisce la propria interiorita, da soli ma
insieme. Dove siamo responsabili ma figli non orfani e soli. Autonomi
ma legati, liberi perché obbedienti, fratelli in tanto individualismo.
Dove si e insieme non per caratteristiche comuni, ma perché insieme
si € generati a figli e il prossimo sono tutti.

Nel monastero cerchiamo la stabilita che e la vera garanzia di
dinamica, tutt’altro che fissita e conservazione. Nel monastero
I’accoglienza e la porta aperta dove i pellegrini sono accolti con tutto
il riguardo e la premura possibile, perché e proprio in loro che si
riceve Cristo. Uscire nel monastero € accogliere. Nel monastero
I’obbedienza all’abate si completa con quella tra i fratelli che si
obbediscono tra loro, cercando non il personale vantaggio, ma
piuttosto cio che si giudica utile per gli altri, vivendo - cercando di
vivere! - un amore scevro da ogni egoismo. Una comunita che penetra
le profondita della storia, che trasforma le sue ansie in preghiera, che
la sa capire con lintelligenza del cuore piu penetrante della

376



sociologia, e di una conoscenza umana pitu profonda della psicologia
perché inserita in una comunita e con una paternita. In un mondo
come il nostro, agitato, compulsivo, che non sa rispettare il mistero
della persona, attratto da modalita digitali e puritane, che
corrompono con la superficiale rapidita e con un pigro non fermarsi,
sentiamo oggi l'invito di S. Benedetto ad «inclinare il cuore alla
prudenza». Solo cosi possiamo costruire noi stessi, il nostro personale
eremo e la comunita umana sulla roccia dell’amore di Dio, della sua
parola che strappa da una vita fluida dove tutto € possibile, che fa
della propria soddisfazione I’'idolo e finisce preda di dipendenze
gestite da poteri occulti (in realta molto palesi) e da intelligenze
artificiali inquietanti.

S. Benedetto ci insegna ad andare alla scuola dell’ascolto, del
servizio divino, liberi dalla ricerca compulsiva del risultato, ma nella
profondita del cuore, liberi dall’infinita navigazione di sé, di un’anima
ridotta a digitale, a frammenti che si susseguono, a esperienze che non
hanno un cardine e un legame. La nostra generazione si studia molto.
Potremmo dire si contempla con quel narcisismo per cui cerchiamo i
nostri tratti e siamo alla ricerca del nostro volto, che poi diventa
considerazione, appagamento, ruolo, il successo dell’apparire, fosse
solo in qualche campionato digitale dei tanti antagonismi digitali.
Rassomigliamo ai monaci sarabaiti, «molli come piombo, perché non
sono stati temprati come 1’oro nel crogiolo dell’esperienza di una
regola, per cui chiamano santo tutto quello che torna loro comodo,
mentre respingono come illecito quello che non gradiscono». Quanti
monaci girovaghi, che finiscono per passare da un paese all’altro,
vagabondi e instabili, schiavi delle proprie voglie! Ecco, invece, che
nella profondita del nostro cuore troviamo la sorgente di Dio, quella
santita che € donata a ciascuna persona creata a sua immagine,
chiamandoci ad essere santi come Lui é santo. Ecco, da questa liberta
nasce 'umanesimo del quale sentiamo tanto la necessita, non da
salotto, ma da strada, perché molte strade passavano qui e da qui
ripartivano. Per uscire, insomma, bisogna custodire una casa stabile,
piena di vita.

E vero: «<Abbiamo bisogno di uomini il cui intelletto sia illuminato
dalla luce di Dio e a cui Dio apra il cuore, in modo che il loro intelletto
possa parlare a quello degli altri e il loro cuore possa aprire il cuore
degli altri. Abbiamo bisogno di uomini come Benedetto da Norcia il
quale, in un tempo di dissipazione e di decadenza, si sprofondo nella
solitudine piu estrema, riuscendo, dopo tutte le purificazioni che
dovette subire, a risalire alla luce, a ritornare e a fondare a
Montecassino, la citta sul monte che, con tante rovine, mise insieme

377



le forze dalle quali si formo un mondo nuovo». Aiutiamoci a rimanere
noi in Lui e Lui in noi, come solo ’amore permette. E chi rimane in Lui
trova la comunita, cosr indispensabile per tante monadi chiuse nella
solitudine, che vive con ogni umilta, dolcezza e magnanimita,
sopportandosi a vicenda nell’amore, avendo a cuore di conservare
I'unita dello spirito per mezzo del vincolo della pace. Continuate a
istituire la scuola del servizio del Signore nella quale non vi sara nulla
di duro o di gravoso, perché tesa ad avere un cuore dilatato
dall’indicibile sovranita dell’amore. «E ora di scuotersi dal sonno!» e
di costruire stabilita per essere pellegrini con i tanti compagni di
strada.

378



Metropolitana di S. Pietro
Lunedi 11 luglio 2022

e tu accoglierai le mie parole e custodirai in te i miei

precetti, se appunto invocherai lintelligenza, se la

ricercherai come I’argento e per averla scaverai come per
i tesori, allora comprenderai il timore del Signore e troverai la
conoscenza di Dio». Queste parole descrivono l’ispirazione che ha
guidato tutta la vita del Cardinale Giacomo Biffi, che oggi ricordiamo
nel giorno della sua nascita al cielo, nel suo dies natalis, mistero che
lui stesso, saggiamente, non ha mai inteso spiegare con dovizie di
particolari, parlando solo di Cristo. Solo Cristo offre luce a quello che
altrimenti resta un buio imperscrutabile, irritante, angosciante, e solo
l1a luce della fede in Gesu, della sua resurrezione dai morti, offre un
senso a cio che lo toglie e non ne ha. Noi, infatti, non capiamo e solo
se accogliamo le sue parole e custodiamo i suoi precetti arriviamo alla
sapienza del cuore.

Viviamo in un mondo che ascolta molto se stesso e poco il Signore
e anche il prossimo, perché ’ascolto vero richiede tempo, pazienza,
silenzio. Spesso finiamo per ascoltare tutto in superficie, anche noi
stessi e per non capire la nostra stessa vita. Chi non ascolta non sa
nemmeno parlare ed esprimere i suoi sentimenti. Un bambino é
difficile da interpretare (“infante” significa proprio senza parola) e se
ha qualche problema lui non sa spiegarlo con esattezza. Il bambino
impara il linguaggio ascoltando il padre e la madre. Solo cost puo farsi
capire. Ecco cosa porta l’ascolto della Parola, perché ascoltarla ci
insegna non solo a capire Dio ma a capire noi stessi. Il nostro ¢ un
mondo di persone indebolite, confuse, che si sentono deboli e cercano
una grande forza nella difesa di sé proprio perché si capiscono poco,
non sanno esprimere, lasciano tutto fluido e possibile. Siamo piu soli.
E allora crescono le paure e le difese. Ci difendiamo con I’egoismo, che
diventa un’ossessione tanto da portarci a non accorgerci della vita che
facciamo. Ci difendiamo imponendo noi stessi, difendendo la nostra
identita anche quando in realta non sappiamo cosa fare o quando
significa praticamente la nostra solitudine. Ci difendiamo con il nostro
orgoglio e con il possesso di cid che pensiamo sia nostro, a volte con
I’odio, con la rozzezza giustificata proprio dal sentirci attaccati.
Attaccati da chi? Da nemici che possiamo identificare con qualcuno o

379



con qualche categoria. Quando accettiamo di averne finiscono per
diventarlo potenzialmente tutti e la nostra stessa vita ci diventa,
nonostante il tanto che abbiamo, come nemica. Ci difendiamo con la
furbizia, il sospetto, i giudizi e poi, come spesso avviene, nascondiamo
tanta paura, tanta insicurezza e debolezza di fronte ad un mondo
drammaticamente pieno di rischi e di problemi. Ecco perché ascoltare
la parola di Dio ci fa scoprire chi siamo, ci fa capire cosa abbiamo nel
cuore - il desiderio - e ci insegna a chiedere aiuto e a chi rivolgerci, ci
libera dalla tentazione di rifugiarci in un mondo medicalizzato che
finisce per essere debole ed egocentrico, che pensa di vincere la paura
perché aumenta le difese, si chiude in fortezze piu inespugnabili o
protette da armi piu sofisticate. La vera difesa & solo ’amore: solo
questo ci libera dalle prigioni delle nostre difese e delle paure.

I discepoli hanno paura di avere lasciato tutto (e loro avevano
lasciato tutto!) e di restare senza niente. Noi cosa avremo? Spesso
cerchiamo di avere le garanzie prima di lasciare e non lasciamo nulla
se non siamo prima sicuri. Il Signore non spreca tempo per
convincerci! Anzi, ci sconsiglia di seguirlo senza fiducia e senza amore,
ricordandoci che con Lui non avremo nemmeno un posto dove
poggiare il capo. Non garantisce le tuniche, o il denaro per garanzia,
e chiede di andare fino ai confini della terra senza niente, fidandoci
di Lui. Questo non si capisce senza amarlo e senza fiducia e non si
capisce nemmeno restando fermi. Il centuplo lo troviamo
camminando! Ecco perché latteggiamento prudente, fintamente
previdente, di chi contrappone la verita alla via e alla vita, porta a
perdere il Signore. Gesu rassicura le nostre inevitabili incertezze del
cammino. Pietro, invece, una volta tanto chiede di portarsi i dubbi nel
cuore per finire a discutere di nascosto su chi e il piu grande. Gesu
non si scandalizza del nostro peccato e perdona, a differenza degli
uomini che condannano - gli altri - e rendono il giogo dolce e leggero
pesante, insopportabile, con carichi che loro, perd, non vogliono
portare. Avrete il cento volte tanto di quello che avete lasciato! E la
vita che non finisce. Quando pero lo riceveremo? Fin da adesso. La
vita del cristiano € piena, € beata. E ’esperienza di un cristianesimo
felice, cioé di una vita piu ricca umanamente di quella che abbiamo
tenendoci stretto il nostro possesso. Ma per vivere questo bisogna
lasciare e smettere di cercare la felicita accumulando,
impadronendosi, sostituendo la logica del servizio con quella del
merito, credendosi a posto invece di ricordarci che tutto € grazia e
quindi tutto é da regalare gratuitamente perché cosi abbiamo
ricevuto. E questo avviene amando e facendo esperienza del suo
amore.

380



Il Cristo non puo esser ridotto a un esempio di buona condotta:
sarebbe cosa troppo umana. Egli € la primizia dei morti. «l
cristianesimo - prima ancora che un culto, una concezione, una
morale, una religione - € un avvenimento: l’avvenimento
dell’incarnazione redentrice del Figlio di Dio», scriveva Biffi. «Il
cristianesimo nella sua sostanza € un avvenimento in atto:
I’avvenimento della risurrezione del Figlio di Dio, che si fa principio
del rinnovamento del mondo. Quando uno é convinto che Dio esiste,
ed é Padre e approdo di tutti gli esseri; e che Gesu Cristo € risorto,
primizia della nostra vittoria, non puo non essere allegro nel profondo
del suo essere, per quanto male gli vadano le cose e per quanto
deludente gli possa sembrare la cristianita. Tanto piu che la fede
cattolica gli dice che nella vita sacramentale I’esistenza divina e risorta
gia ci e stata comunicata». Con la consueta ironia aggiungeva:
«Qualcuno pero ha osservato che a guardare le facce di quelli che
partecipano alla Messa festiva, in generale non si capisce affatto che
sono dei “salvati”. Ma perché sono poco credenti, e ha dunque ragione
I'interpellante di lamentarsene. Hilaire Belloc all’inizio del secolo
poteva descrivere I'impressione che gli avevano dato i suoi nuovi
fratelli di fede con questi versi: “Che regni tra i cattolici buon vino e
allegria,/ questa, posso giurarlo, e I’esperienza mia”. Noi «ci
dimentichiamo troppo delle nostre fortune. Ma come si fa a non essere
felici, quando si ha un Padre nel cielo, che non muore mai, quando si
ha un Salvatore che ci salva alla fine da ogni guaio, quando nella
Chiesa abbiamo un’appartenenza che non viene mai meno, quando si
ha la possibilita di cominciare sempre da capo dopo ogni sbaglio,
anche il piu grave, quando si € incamminati verso una vita eterna?».
Ringraziamo il Signore anche del dono del Cardinale Biffi che ha
insegnato ad amare Cristo e a metterlo al centro di tutto per trovare
il senso, la felicita e la pienezza della nostra vita.

381



Chiesa parrocchiale di S. Maria delle Budrie
Mercoledr 13 luglio 2022

ingraziamo la piccola-grande S. Clelia che non smette di

insegnare, senza fare lezione, con la sua vita tutta donata,

santa perché piena di tenero e fortissimo amore. Clelia ci
insegna a parlare con le sue poche parole che dicono tutto perché di
solo amore, parole che rivelano quanto sono vuote quelle dei sapienti
e degli intelligenti. Ringraziamo S. Clelia che si ¢ sempre pensata in
relazione a Dio e, per questo, agli altri, chiamando con sé altre sorelle,
volendole come la sua famiglia perché pensava la casa di Dio come la
sua casa e perché di Dio casa accogliente ad iniziare dai poveri.

S. Clelia non nascondeva la sua debolezza, pur volendo «piacere
sempre piu al Signore», tanto che nella sua lettera scrisse che di forze
non ne aveva abbastanza grandi. Ci ricorda che ¢ un problema di
amore se ci lasciamo raggiungere da quella «grande quantita di
fiamme d’amore» che accendono il nostro cuore perché «bruci
d’amore». S. Clelia immagina come in un dialogo di amore (cos’altro e
la preghiera? Inoltrare una pratica? Parlare col principale? Compilare
un modulo?) la risposta di Gesu, che la invita a credere alla grandezza
del suo amore e le comunica la sua speranza di «vederla santa e
straordinaria», rassicurandola che tutto andra bene, invitandola nelle
angustie a confidare in Lui. E un dialogo di amore. Seguiamo il suo
esempio, sentiamo la forza e la bellezza dell’amore di Dio nella nostra
vita e anche a noi gli occhi si apriranno di nuovo e riconosceremo oggi
la presenza del pellegrino che ci affianca nelle nostre strade spesso
faticose e tristi. In effetti il primo cammino sinodale lo fa Gesu
camminando insieme a noi, aspettandoci, modificando il suo
programma per seguire il nostro e perché noi possiamo conoscere il
suo, ma solo dopo che il nostro petto arda di amore.

Ringraziamo S. Clelia perché ci aiuta a scrivere la nostra lettera
personale a Dio e a farlo con le nostre povere parole, da mendicanti
di vita come siamo, tutti desiderosi di futuro, con il nostro limite
personale e superandolo per amore. Ringraziamo S. Clelia perché lei,
giovane, ci insegna ad essere grandi, e la sua determinazione ci fa
vergognare delle nostre prudenze, del rimandare sempre, dei
vittimismi che non ci fanno accorgere dei doni che pure abbiamo e

382



rendono tutto troppo difficile. E proprio vero: sono gli umili che
compiono le cose grandi mentre ai saggi ed agli intelligenti i segreti
del Regno restano nascosti. Madre Clelia é stata proprio come Maria,
la sorella di Marta e Lazzaro: si € messa ai piedi di Gesu, si € sentita
amata da Lui, ha imparato a parlare ascoltando la sua parola, come i
bambini. I testimoni del tempo restavano stupiti di come lei «metteva
nell’insegnare tutta la sua vita e la sua anima». Non dovrebbe essere
cost in tutte le cose che facciamo? E non ci chiede dove abbiamo il
cuore e quanto mettiamo cuore nelle «cose di Dio»? Clelia é stata una
donna di comunione e ha creduto nell’amicizia. Ha sempre condiviso
il poco che aveva. Voleva diventare santa, non ha vissuto la tentazione
di una perfezione individuale ma ha cercato il meglio di sé, di
migliorare, insieme alle sue sorelle. La santita cresce nell’amore tra i
fratelli e le sorelle e nel servizio gratuito, concreto, umile, come quella
lavanda dei piedi, sacramento di servizio e di amicizia. Non accettiamo
come normale non fare niente per gli altri e non riduciamo mai il
servizio al nostro ruolo, alla personale considerazione, tanto che poi
nessuno puo piu dirci niente e il servizio diventa possesso e non una
grazia. Lo riduciamo ad affanni e lo perdiamo, come Marta che fa tante
cose, finendo addirittura per credere che Gesu non ci capisce. Clelia
era piena di Gesu e non di se stessa, al punto che «tanta grazia
scaturiva dalle sue parole e dalla sua espressione che ci si sente
commossi e non poche delle donne anche piu vecchie all’udirla
piangevano».

Chi si lascia toccare il cuore di Gesu parla al cuore perché ama.
Chi si fa prendere da sé - non C’entrano i tanti servizi spesso non
richiesti - ferisce gli altri, diventa aggressivo, rivendicativo, scontento.
Ringraziamo S. Clelia perché lei, povera di spirito, si e lasciata ispirare
dall’amore, senza paura, ed € un seme caduto in terra che ha prodotto
un frutto senza confini. Ringraziamo S. Clelia perché ci fa tornare
all’essenziale in un tempo difficile, pieno di sconvolgimenti, come
quello che lei visse. Per fare cose grandi non servono i mezzi che
cerchiamo, pensando cosi di essere sicuri, ma serve solo I’amore. Ecco,
in questo tempo di cammino sinodale che vogliamo percorrere con
decisione, perché non ¢ girare intorno a noi stessi ma ¢ la via unica
per imparare ad essere insieme, a capire come e con chi camminare,
chi cercare, come camminare insieme e non in ordine sparso. S. Clelia
ci indica il cielo e ci chiede di arrivare a tanti che il cielo lo cercano in
molti modi. Per camminare insieme dobbiamo imparare
personalmente e comunitariamente a seguire Gesu. La prima
sinodalita e con Cristo! E poi, proprio per questo, con i tanti compagni
di strada, tutti, senza preclusioni, senza confini o muri, quelli che a

383



volte le nostre paure alzano e che tengono lontano il prossimo. Piccoli
si diventa come Maria piena di Gesu e come Clelia che attirava le
anime a Dio. «Dio continua a scegliere chi e debole per il mondo per
confondere i forti». In questo tempo di tanta sofferenza, un’altra
pandemia, sentiamo tutti la stanchezza e I’oppressione, andiamo come
S. Clelia da Gesu nostro ristoro. Prendiamo il suo giogo sopra di noi,
leghiamoci a Lui e tra di noi e impariamo da Gesu mite e umile di
cuore. Solo cosi il suo giogo diventa dolcissimo, come per Clelia, e il
suo peso leggero ci rende leggeri, capaci di cose grandi.

«Compagna nella vita del verbo di Verita. Clelia: com’e bello il tuo
nome! Tu, orfana di padre, nel Padre trovasti riparo; povera, fosti
arricchita nell’anima; sola, avesti intorno la Chiesa. Non ti bastava:
I’Addolorata ti chiamava a fondare, a prenderti cura degli infermi e
degli anziani, dei Bambini analfabeti e poveri. La Congregazione delle
Minime dell’Addolorata fiort: e il profumo effuse nell’aria, primavera
della Chiesa. Ma il Signore ti volle tutta per sé, ti chiamo nel Paradiso,
nel Giardino eterno: avevi ventitré anni! Giovanni Paolo II ti fece santa,
la fontana, che ¢ Dio misericordioso, e la preghiera, che e 1'acqua,
t’'irrorano. Amen» (Cristina di Lagopesole).

384



Basilica di S. Maria Maggiore - Trento
Domenica 17 luglio 2022

estt cammina per le strade di tutti. Non si fa cercare come

le persone importanti, non si nasconde né fa vedere solo

quello che vuole e conviene a Lui, come gli influencer. Gesu
fa sempre il primo passo verso di noi. Imitiamolo noi verso gli altri!
Entra nelle nostre case, diviene ospite della nostra vita intima,
personale, ordinaria, povera, ripetitiva, talvolta grigia, cost com’e. Lui
non si vergogna di farsi vicino, prossimo. Diventa ospite, «dolcissimo»,
e intorno a Lui si crea la famiglia. Gesu, infatti, vuole che i suoi
discepoli non siano una squadra di operai, un esercito di cui disporre
e a cui chiedere solo obbedienza. Gesut mette su famiglia: si pensa per
noi e ci vuole “i suoi”! Cosi anche i nostri legami familiari diventano
pieni, perché trasformati dal suo amore. Famiglia di Dio: ecco cos’e la
Chiesa, cosa sono e cosa sono chiamate ad essere le nostre comunita,
piccole e grandi che siano. Le nostre famiglie aiutano la Chiesa ad
essere famiglia e viceversa! Essere famiglia € un legame stabile. Gesu
vuole che I’amore non si riduca a un’esperienza rapida, superficiale,
a tempo, spesso con una scadenza sempre piu rapida perché cosi,
consumandone tanto, pensiamo di fare molte esperienze e ci
illudiamo di amare tanto! No. L’amore unisce, lega, e se viene usato e
sciupato, ridotto a possesso e quindi a scarto, il cuore é ferito, si
indurisce, diventa diffidente e rimane solo.

Gesu restera sempre legato alla famiglia di Marta e Maria e nel
Vangelo di Giovanni viene condannato a morte proprio perché, per
amicizia del loro fratello Lazzaro, morto, torna in Giudea nonostante
il pericolo. 1l cristiano rende tutto il prossimo una famiglia. In un
mondo di nazionalismi che alzano frontiere e cost non amano la
propria patria, la Chiesa parla di fratelli tutti, dell’'unica casa comune,
della stanza del mondo, perché «la nostra societa vince quando ogni
persona, ogni gruppo sociale, si sente veramente a casa. Nessuno €
escluso. Le gioie e i dolori di ciascuno sono fatti propri da tutti» (/7
230). La pandemia ci ha reso consapevoli che questo e 'impegno che
puo permettere di salvarci. Non ci si salva da soli! Ne usciamo solo

385



insieme! Se I’altro non ¢ il mio prossimo, peraltro, diventa facilmente
un nemico, un concorrente, un estraneo pericoloso da cui difendersi.
E proprio della famiglia, invece, pensarsi insieme, armonizzare le
differenze, farne una ricchezza, relativizzarsi 'uno all’altro e per
questo sopportare le sofferenze, come scrive I’apostolo, non per amore
del dolore, ma per amore di chi soffre! Oggi ci sentiamo tutti piu isolati
e fragili, diventiamo individualisti e cosI ci troviamo a guardare le
sofferenze del prossimo da estranei, come se non ci riguardassero. La
pandemia c¢i ha insegnato, dolorosamente non dimentichiamolo, il
contrario. «Prendersi cura del mondo che ci circonda e ci sostiene
significa prendersi cura di noi stessi» (F7"17). Gesu si lascia ospitare
nelle nostre case, entra nelle nostre famiglie e le apre, «perché é
impossibile capire me stesso senza un tessuto pit ampio di relazioni»
e «la nostra relazione, se € sana e autentica, ci apre agli altri» tanto
che anche il «legame di coppia e di amicizia é orientato ad aprire il
cuore attorno a sé, a renderci capaci di uscire da noi stessi fino ad
accogliere tutti» (F7° 89).

Abramo accoglie quegli stranieri e la sua vita trova futuro. Se
restiamo chiusi rimaniamo sterili, perché I’amore per noi stessi senza
I’amore per Dio e per l’altro non genera vita e ne avra sempre piu
paura. Non abbiamo tanti da adottare, aiutandoli a trovare un futuro,
quello che cercano? Lo stesso amore coniugale nasce dall’accoglienza
(“Io accolgo te” ha sostituito “Io prendo te”, riconoscendo che ’altro
¢ un dono da ricevere e da onorare) e ci prepara a donare al prossimo!
Maria a differenza di Marta non si mette a servire. Marta perde
I’amore riempiendosi di affanni e poi non sa piu perché lo fa! Maria,
invece, tradisce il ruolo che automaticamente la sorella assume e che
la autorizza a trattare male - come spesso avviene - anche lo stesso
Gesu. Pensa di non essere capita, quando € lei che non capisce perché
presa dall’egocentrismo. L’amore e esattamente il contrario: uscire
dall’ego mettendo al centro il prossimo! Maria non ¢ affatto una
sognatrice fuori dal mondo o una dei tanti opportunisti che cercano
il modo per sottrarsi ai propri doveri! Ama Gesu e lo ascolta, lo
accoglie nel cuore e prende il tempo necessario perché questo
avvenga, come il tempo che dobbiamo avere in casa e tra noi per
ascoltarci e non finire con un’anima digitalizzata che naviga, conosce
tutto ma sempre in superficie, proprio perché non si ferma e non
ascolta. Lasciamoci riempire il cuore dall’amore di Gesu, ascoltando
assieme la sua Parola, per non stancarci con i tanti affanni e perché
questi non diventino motivo per dividerci e pensarci da soli. Se
abbiamo un cuore pieno di amore serviamo con gioia gli altri e se ci
stanchiamo lo facciamo volentieri! La parte migliore ¢ Gesu. Non

386



manchi mai in famiglia il tempo della preghiera, anche breve: ci
aiutera a ritrovare sempre la parte migliore, che si perde cosi
facilmente, e quindi il senso di tutto!

Ringrazio la C.E.L. e I’Ufficio per la Famiglia per questo bellissimo
corso di alta formazione in consulenza familiare, perché la famiglia
sia forte e abbia tutti gli strumenti per capirsi, crescere, e non sia,
come accade, lasciata sola e poco aiutata. Eppure e proprio la famiglia
che deve sopportare le difficolta terribili che si abbattono su ciascuno
e su di essa. Se non ci fosse la famiglia quanta sofferenza in piu per le
persone, specie le piu fragilil Il colloquio personale di Maria e I’alta
formazione che continua e che rende saggio il semplice. La presenza
di Gesu permette di superare le crisi, che ci sono sempre in famiglia,
come quella di Marta che si arrabbia con la sorella, quando in realta
¢ lei che lascia soli Gesu e la sorella! L’ascolto della Parola e i suoi segni
ci aiutano a trovare la parte migliore che non ci sara mai tolta perché
amando Lui impariamo ad amarci tra di noi e a rendere il mondo come
Dio lo vuole: una sola famiglia, la sua famiglia, tutti a sua immagine.
Ogni volta che con i gesti concreti trattiamo l’altro come il nostro
prossimo, come il nostro fratello piu piccolo, come uno del «cento
volte tanto» in padri, madri, fratelli e sorelle, ecco si rivelera anche
per noi il senso e la bellezza della nostra povera vita, amata per
sempre da Gesu. E capiremo la gioia di essere “suoi”, amando come
Lui ci ama.

387



Chiesa parrocchiale di Monteveglio
Martedr 19 luglio 2022

1, 1a volonta di Dio é avere sempre e per sempre pieta di noi,

anche a costo di apparire troppo buono, come qualche volta

risulta il Dio della misericordia. In fondo ha ragione Giona
che rimprovera Dio di essere troppo tenero, di non distruggere,
sconfiggere, umiliare, rendere inoffensiva Ninive, come sarebbe stato
giusto, invece di costringere lui ad andare a cercare di salvare I'intera
citta nemica. La misericordia risulta ambigua a chi pensa che la verita
sia altra cosal Non bisogna dare una possibilita al peccatore, ma solo
eseguire la sentenza che si era meritato! Il nostro Dio invece «getta in
fondo al mare tutti i nostri peccati». Come? Non se li ricorda? Cost
rischia si ripetano! Non fa pagare il dovuto? Si, il nostro Dio e giusto e
misericordioso e la sua giustizia, la vera giustizia, € per Lui sempre e
solo la misericordia. Questa e stata sempre una casa di misericordia.

Per il saluto a Ubaldo, per la sua ultima celebrazione in terra e la
prima eterna nel cielo - e le due sono unite - non abbiamo scelto noi
le letture, proprio come amava lui. Non lo sapevo. Anch’io lo faccio
abitualmente, perché penso che il Signore parla sempre e che quelle
che ci sono offerte contengono proprio cid che ci permette di
comprendere il nostro oggi. Ubaldo aveva tanta e immediata fiducia
nella Parola, lampada per i nostri passi che 1li illumina quando
I'oscurita e grande. Nel nostro tempo, oggi, mentre Gesu parla alla
folla, quelli che secondo il mondo sono convinti di essere suoi e Lui il
loro, lo mandano a chiamare, restano fuori e cercano di parlargli. Non
entrano. Sono loro a mettere le condizioni, si sentono in diritto. Lo
conoscono. E loro. Cercano di parlargli invece di ascoltarlo. Succede
cost a chi crede di essere ’erede della verita senza ascoltare Gesu,
tanto da pensare di essere loro a imporre le condizioni. Alcuni vanno
subito da Gesu a dirgli: guarda che stanno I fuori, ricevili, sono i tuoi,
c’é tua madre, i tuoi fratelli, cercano di parlarti! Gesu e sempre piu
largo del nostro cuore e lo si capisce solo, ma davvero solo, aprendo
il cuore e non cercando di costringere Lui a confermare le nostre
categorie e sicurezze. Si sentono depositari della verita. Non ascoltano
la risposta di Gesu, come avvenne a Nazareth, dove proprio per questo
non poté compiere nessun miracolo. La risposta di Gesu ¢ davvero
sorprendente. Ci spiazza perché pensiamo facilmente di essere suoi

388



senza amarlo, senza ascoltarlo, seguirlo. Ma é anche sorprendente per
noi che pensiamo di essere estranei, condannati a essere soli,
peccatori, e invece siamo sua famiglia: adottati non per i nostri meriti
ma solo per il suo amore. Chi sono i miei fratelli, i miei padri e le mie
madri? «Chiunque fa la volonta del Padre mio che e nei cieli, egli e per
me fratello, sorella e madre». Prego Gesu che lo possa dire di tutti noi.
La volonta é chiara, € quella che noi chiediamo recitando il Padre
nostro: che nessuno dei piccoli vada perduto, che i suoi fratelli piu
piccoli siano sfamati, abbiano acqua, vestito, visita, accoglienza,
amicizia. Insomma, amore per i suoi fratelli perché sono fratelli e sono
nel bisogno.

Ecco, oggi Gesu stende con affetto, tenerezza, la sua mano verso
Ubaldo e dice: vieni, tu sei stato per me madre, fratello, figlio. E la sua
mano non solo lo indica e ce lo indica, ma lo solleva per condurlo,
stringendolo a sé, nella casa del cielo. Ubaldo costruiva intorno a lui
la sua famiglia. L’ha vissuta per sé, grande motivazione del celibato
che altrimenti ¢ una prigione o una disciplina senza senso. Era
familiare e faceva sentire amati. Voi siete la sua famiglia e tutti
sentiamo cosi familiare Ubaldo. Guardate, non € per una questione di
anagrafe! Ci sono presenze che accompagnano tutta la vita ma non
generano nulla, restano distanti. Alla fine tutti noi raccogliamo quello
che abbiamo seminato, sempre, nel male ma anche nel bene. Ubaldo
ha pensato la Chiesa come la sua famiglia ed e stato familiare, anche
quando non gli conveniva e poteva apparire un amore eccessivo,
troppo buono. Ubaldo faceva sentire importanti tutti, ad esempio i
giovani, tanto da restare Ii con loro, magari addormentandosi, ma i,
come un padre, un nonno che c’era sempre. La famiglia inizia
nell’ascolto della Parola di Dio, che lui prendeva sul serio, che
conosceva a memoria e davanti alla quale si metteva in ginocchio. Era
un uomo semplice e profondo, come i piccoli del Vangelo, quelli che
conoscono, a differenza dei sapienti e degli intelligenti, il segreto del
Regno. Era entrato in seminario a undici anni e la famiglia di Dio per
lui era quella dei sacerdoti del’lOnarmo che venivano d’estate a
Medelana. «Se ho fatto bene dovete domandarlo ai miei
parrocchiani...» aggiungeva, parco di parole, con la modestia e la
semplicita con la quale ha conquistato la comunita che ha guidato per
quarantacinque anni, dopo essere stato a Corticella e a Decima. Ha
costruito la casa della sua famiglia, bella, accogliente, calda. Come
Gesu, ha preso sul serio i suoi familiari e verso di noi non aveva mai
un atteggiamento freddo, paternalista, distaccato. Al contrario:
avvicinava e si faceva avvicinare, metteva a proprio agio. Disponibile,
buono e generoso, senza far mai pesare, con tanta umilta, con la

389



semplicita evangelica che e tutt’altro che superficialita (mamma mia
quanta mediocrita in tante sapienze da quattro soldi perché senza
vita, senza amicizia, senza amore!), avendo trovato 1’essenziale e non
perdendo tempo con quello che non conta! Era il “don” di tutti,
credenti, non credenti, praticanti e non praticanti, gente di passaggio
ed immigrati, accogliente e vicino alle famiglie. Era familiare degli altri
perché familiare di Gesu. Penso che non si e familiare degli altri senza
esserlo di Gesu e viceversa. Altrimenti si puo essere dei tecnici, degli
esperti che come in un consultorio spiegano le cose oppure ti aiutano
a capirti. Ma Gesut non ha aperto un consultorio, ha dato la vita per i
suoi amici e I’ha data quando non lo erano, quando non pagavano,
quando non avevano interesse! Finché non capiamo questo non
capiamo niente del Vangelo o lo riduciamo a formula dei tanti benefici
tranquillizzanti e non amore che produce amore, che inquieta, che
spinge ad aprire la porta verso l’esterno, come sempre € l’amore,
invece di chiuderla per paura o per lavori in corso, perennemente in
corso, occupati come siamo dal nostro io, indaffarati ad affermarlo o
a studiarlo.

Ubaldo era proprio il contrario dell’egocentrico: per lui al centro
C’era Gesu, e il prossimo. Lo incontrava prima attorno all’altare e poi
camminando, meditando la Parola, spezzandola come aveva imparato
da Don Giuseppe Dossetti. Non parlava di sé, ma di Gesu. Che lezione
per tutti noi! Davvero un pastore, uomo mite, disponibile, profondo,
che traeva la sua sapienza dalla preghiera e dalla lettura della Parola.
Cost come le sue omelie erano sempre ed esclusivamente incentrate
sulla Parola di Dio. Cercava di non essere mai d’ostacolo per nessuno.
La Messa per lui era una festa. Come un padre e una madre, imbandiva
la tavola per noi e ci aspettava pazienti. Sempre accogliente. Ironico,
disponibile. Ecco mio padre, mia madre, mio fratello. Mio. E mio
perché ha amato e si é fatto amare. Senza inganno, senza furbizia,
senza possedere, regalando.

Grazie Don Ubaldo, maestro grande delle cose di Dio, che ci aiuti
a non sentire i sapienti e gli intelligenti. Grazie per la tanta fiducia,
perché sei stato familiare e hai creato famiglia, insegnaci ad esserlo. 11
tuo ricordo ispiri tanti a seguirti, a perdersi per una famiglia cosrt, per
la quale non sacrifichiamo nulla ma troviamo tutto. Ecco mio figlio!
Prega per noi e perché molto si mettano a disposizione
generosamente, con tutto se stessi. Con gioia e semplicita di cuore.

390



Santuario della Beata Vergine della Consolazione di Montovolo
Domenica 24 luglio 2022

i ha colpito vedere I'immagine che Don Fabio Betti aveva

nella copertina della sua Bibbia: i campi, Gest1 che semina

e un grande albero, quello che cresce proprio dal seme
piu piccolo. Si, 1a Parola di Dio, quando raggiunge la terra buona - che
non € una particolare ma e solo quella del nostro cuore pur malconcio
com’e - genera frutti. Dio non vuole che la nostra vita rimanga sterile.
La vita produce vita e trova se stessa donando vita. Se il seme caduto
in terra non muore rimane solo, ma se muore si conserva. Solo
morendo, cioé amando, il seme diventa frutto. Gesu vuole che la
nostra vita dia frutto, perché cosi trova se stessa. Chi la perde - non
perché I’ha lasciata da qualche parte o semplicemente non la trova
piu ma perché la regala, cioe fa qualcosa per il prossimo - la conserva
e la trova. Chi ama lo capisci e si capisce solo amando. Regala e
possiedi. E esattamente il contrario di quello che il nostro istinto pieno
di paure porta a fare. Ma c’é un altro istinto, che pure abbiamo dentro
ognuno di noi, che ci fa amare e perdere quello che abbiamo perché
vogliamo sia dell’amato. Non facciamo i regali proprio per questo?
L’amore piu c’é piu cresce! Non € ad esaurimento! Si esaurisce quando
lo conserviamo, calcolando, cercando solo la nostra convenienza, il
nostro interesse e finiamo per davvero a non fare il nostro interesse!
Tutti noi, tutti, in modi a volte davvero complicati (ma il Signore li
conosce tutti perché ci ama), cerchiamo I’amore. Veniamo da questo
e aneliamo a questo, perché ’amore € vita. Ecco, oggi ringraziamo per
i tanti frutti che il Signore ci ha donato attraverso Don Fabio, portando
nel cuore l'amarezza per l’assenza, ma anche misurando e
contemplando la presenza. E Don Fabio, in modo diretto, come sapeva
fare lui, rimette al centro di tutto Gesu, senza aggiunte, da credente
rigoroso, essenziale qual €. Non a caso amava questo Santuario - il
primo della Diocesi - e lo riempiva di vita, di accoglienza, di preghiera,
di amicizia. Capiamo quello che non finisce, che vedremo, nella
pienezza, in cielo. E questo ci aiuta a vivere bene, libera dalla paura,
consola, riempie di luce.

Dio vede il male e non ¢ indifferente. L’'uomo si! Per chi ama il
male e insopportabile. Possiamo vedere la persona che amiamo e non
fare niente per lui o per lei? E Gesu ci chiede di guardare con amore

391



il nostro prossimo e ci chiede di considerare I’estraneo come il tuo
prossimo, e tu puoi esserlo per lui. Ma pensiamo: € un estraneo, non
lo conosco, non so come reagisce o cosa pensa. No, ripete Gesu, ¢ il
tuo prossimo, il tuo fratello piu piccolo! Siamo discepoli di Cristo, di
Colui che «ha dato vita anche a voi, perdonandoci tutte le colpe e
annullando il documento scritto contro di noi». E lo ha fatto solo per
amore. E noi possiamo vedere il dolore degli altri e non fare niente?
Abramo prega, intercede, con insistenza. La preghiera libera sempre
dallo sconforto e dalla rassegnazione. Chi prega non esce fuori dal
mondo, anzi, direi, ci entra dentro, nel profondo, porta con sé le
speranze e le angosce. Come Abramo che si fa cuore e voce degli altri.
Papa Francesco ha definito la preghiera «antenna» di Dio in questo
mondo, un chiedere in favore di un altro, per tutti, senza distinzioni.
«Siamo tutti foglie del medesimo albero: ogni distacco ci richiama alla
grande pieta che dobbiamo nutrire, nella preghiera, gli uni per gli
altri». Preghiera e fraternita con tutti, universale.

Ma noi sappiamo pregare? I discepoli vedono Gesu che prega e
vogliono imparare a fare come Lui. E la chiave dell’amore e del
cristiano: imitare Gesu. Essere come Lui. Gesu ci insegna non solo a
fare la volonta di Dio (che poi in fondo e anche la nostra perché dentro
di noi un pezzo di Dio ce lo abbiamo tutti, anzi é il pezzo pit profondo,
personale, il vero io, I’anima), ma ci insegna ad essere persone vere.
Non smettiamo di imparare a pregare! E Gesu non dice: “Sei troppo
ignorante” oppure “sei troppo materiale”, non ci impone una
preparazione previa ma ci insegna. Questo significa che tutti possiamo
imparare a pregare. Quando si imparava a scrivere iniziavamo a fare
tanti, infiniti esercizi, scrivendo sempre le stesse vocali e consonanti,
finché poi, poco alla volta, componevamo le parole e le frasi. Ripetere
ci puo apparire poco personale, noi che scambiamo profondita per
emozione superficiale. Insistono i poveretti. I ricchi, i forti, i pieni di
sé, quelli che si considerano molto, vogliono essere esauditi subito e
se non lo sono si disorientano; si arrabbiano, difendono la loro
reputazione, la dignita, il ruolo e quindi lasciano perdere perché
insistere significa umiliarsi. Insiste chi ha bisogno. A volte pensiamo
che la preghiera sia un istinto, come un’ispirazione che non si puo
certo comandare ed é di fatto indipendente dalla nostra decisione. Ed
in parte e vero che la preghiera e ispirata dallo Spirito e che questo
traduce i gemiti inesprimibili della nostra vita. Ma senza “imparare”
restiamo analfabeti, in fondo pagani pratici, cioe uomini che vivono
senza Dio, orfani, a volte con l’esaltazione del protagonismo e altre
con la disperazione di essere soli ad affrontare il non senso e le
tempeste del male. Impariamo ripetendo le parole di Gesu, che

392



plasmeranno il nostro cuore e lo apriranno alla fiducia. Infatti Gesu
non dice: provate un po’, vediamo se ho tempo, se la vostra domanda
viene presa in esame! Gli uomini fanno cosi! Gesu ci rassicura:
«Chiedete e vi sara dato, cercate e troverete, bussate e vi sara aperto!».

Ci rivolgiamo ad un Padre. Dio, il cui nome ¢ impronunciabile, che
non possiamo vedere perché troppo grande, ¢ Padre, Padre mio e
Padre nostro, di altri, come me. Non siamo figli unici, anche se a volte
ci comportiamo cosi! E pregare il Padre ci ricorda che anche quando
siamo soli facciamo parte di un “noi”. E sempre nostro e noi siamo di
qualcuno! La preghiera é personale e per certi versi sempre al plurale,
per imparare a pensarci assieme! Abba. Babbo, con la confidenza e la
liberta dei bambini che imparano a parlare proprio riconoscendo il
Padre. Fabio aveva una chiara dimensione comunitaria della fede.
Diceva: «Cos’é la preghiera? Cosa significa pregare? Ricordarsi
continuamente di Dio. Rivolgersi a Dio con amore. E sguardo d’amore:
chi non ama non prega, chi non prega non ama. Non ho tempo, il
tempo € cosa relativa, ho il tempo che Dio mi dona; se ho molto da
fare devo pregare molto. Avro poco tempo, ma il problema forse € un
altro: la scarsita d’amore. Amore: chi ama dona il suo tempo».
Continua a farci scuola di spiritualita! Per lui il cammino di fede
richiede un lavoro personale di apertura spirituale senza il quale il
cristianesimo rischia di essere solo apparato esterno che non
trasforma la vita. Aveva ragione.

La sua memoria, il seme della sua vita dona ancora tanti frutti,
anzi, forse oggi lo capiamo ancora di pitu e ci spinge a scegliere di
essere cristiani, a costruire comunita. Padre mio e nostro, oggi e
sempre.

393



Cattedrale di S. Zeno - Pistoia
Lunedi 25 luglio 2022

roprio dieci anni or sono, in occasione del L anniversario

dell’inizio del Concilio Vaticano II, Papa Benedetto XVI ne

ricordo lo scopo, citando le parole di Papa Giovanni XXIII: «La
dottrina certa ed immutabile deve essere fedelmente rispettata e sia
approfondita e presentata in modo che risponda alle esigenze del
nostro tempo». In fondo e quello che ci é chiesto oggi nel nostro
cammino sinodale, perché altrimenti finiamo anche noi per valutare
«i fatti senza sufficiente obiettivita né prudente giudizio», ad esempio
polarizzando, cercando solo ossessivamente il negativo e
diventandone zelanti e divisivi complici, a volte per interesse e
presunzione personale altre volte per zelo mal riposto. Finiamo anche
noi per vedere solo rovine e guai! Certo. Ci sono tante rovine. Ma nella
visione cristiana queste devono rappresentare un’opportunita per
alzare lo sguardo, per convertirsi, per comunicare il Vangelo che e
luce proprio perché c’e ancora piu bisogno quando si € nelle tenebre!
La lotta tra luce e tenebre ci accompagnera sempre ma sappiamo che
le tenebre non spengono la luce. Siamo discepoli di un Signore che
non si ritira dal mondo, pensando cost di proteggere la luce, che ci
chiede di non nasconderla sotto il moggio ma ci manda ad amare gli
uomini e combattere il male, ad annunciare il suo amore vivendolo,
non comunicando dei principi. Insomma, non siamo chiamati ad
essere semplicemente cristiani e non condottieri di un mondo
cristiano immaginario e comunque sempre in salotto o in sacrestia?

Papa Benedetto osservd che per annunciare Cristo all’'uomo
contemporaneo era necessario aprirsi con fiducia al dialogo con il
mondo e affrontare la «desertificazione» spirituale, il vuoto che si e
diffuso, proprio perché serenamente forti della nostra fede,
trasmettendo la gioia di credere. «Nel deserto si riscopre il valore di
cio che e essenziale per vivere; cosi nel mondo contemporaneo sono
innumerevoli i segni, spesso espressi in forma implicita o negativa,
della sete di Dio, del senso ultimo della vita». Proprio nel deserto c’e
bisogno di persone di fede che con la loro vita trasmettono la speranza
e mostrano, vivendolo, il di piu dell’amore cristiano, gratuito, verso
tutti, senza alcuna altra ragione che I’amore per Dio e per il prossimo.
L’amore cristiano ¢ allergico alle grandi enunciazioni perché non ¢ un

394



principio di cui pensiamo avere I’esclusiva, ma servizio umile verso
tutti. Da come ci amiamo e amiamo saremo riconosciuti. «Il viaggio é
metafora della vita, e il sapiente viaggiatore € colui che ha appreso
I’arte di vivere e la puo condividere con i fratelli - come avviene ai
pellegrini lungo il Cammino di Santiago, o sulle altre Vie che non a
€aso sono tornate in auge in questi anni. Come mai tante persone oggi
sentono il bisogno di fare questi cammini? Non e forse perché qui
trovano, o almeno intuiscono, il senso del nostro essere al mondo?».
Ecco la chiave: il senso di essere al mondo! Cosi non guardiamo i
pellegrini passare come fossero estranei e noi spettatori, ma ci
mettiamo in cammino con loro per aiutare a trovare il senso loro e
nostro, perché anche noi dobbiamo ritrovarlo per capire la verita che
Gesu ci ha affidato. Via, verita e vita si aiutano sempre. Non c’é verita
senza vita e vita vera, non da laboratorio, ma via, strada, quindi
cammino accidentato e duro come quello di tutti. Mi sembra che sia
proprio quello che ci e chiesto e che avete scoperto voi che a S.
Giacomo e al suo cammino siete cosi legati. Mettersi in viaggio e
sempre un’avventura, un rischio ma non lo facciamo per dovere
(saremmo svogliati o presuntuosi!) ma perché ¢ un bisogno scritto nel
profondo del nostro cuore.

Certo, possiamo anche pensare follemente di restare dove siamo,
bloccando il presente, cercando di renderlo eterno per poi trovarsi
solo consumatori o illusi proprietari della vita. Si muore restando
fermi non camminando! E per di piu in viaggio ci siamo lo stesso,
pellegrini che seguono il pellegrino e che incontrano con Lui tanti
compagni di strada insospettabili, diversi, feriti. Solo per strada si vive
I’avventura di parlare senza difese e solo per strada i ruoli si
verificano per davvero, si riscoprono poco alla volta, non
condizionano il dialogo. Per strada capiamo chi siamo e perché lo
siamo. Senza maschere. La pandemia stessa ci ha fatto capire il
pericolo di briganti, sempre in agguato, come il virus o le armi che
uccidono. Ma nel cammino relativizziamo il nostro io - finalmente - a
noi stessi, a Dio e al prossimo. Per strada capiamo di piu la fatica di
chi percorre cammini pericolosi in cerca di futuro. Il cammino di S.
Giacomo porta a Finis Terrae, perché Compostela era la parte estrema
della terra. E anche il Campus stellae, come fu trovata con il bagliore
celeste. Le «stelle non le vediamo pit» perché siamo chiusi a casa e c’é
tanto inquinamento dentro il nostro cuore e nella stanza del mondo.
Ma all’aperto, seguendo Gesu, aiutiamo come possiamo. Le strade del
cammino passavano per buona parte dell’Europa, per certi versi la
univano. Allora era divisa da quelle frontiere che il secolo scorso
hanno causato la morte di milioni di persone. Ecco cosa ci chiede oggi

395



il cammino di Santiago! Quando non ci ricordiamo che siamo tutti
poveri pellegrini, che I’altro non € un nemico o un estraneo, ma un
pellegrino come me, viandante della vita. Il nostro cammino cerca la
strada del cielo, altrimenti se tutto finisce sulla terra diventiamo pieni
di idoli e schiavi di dipendenze! S. Giacomo ci aiuta a ritrovarci
pellegrini e mendicanti di vita, a ricostruire la comunita tra di noi, per
superare le tante frontiere, le piu pericolose, quelle che portiamo nel
cuore.

Siamo sempre dei vasi di creta. Non dobbiamo invidiare vasi di
metalli preziosi, credendo cosi di imporci, di essere presi sul serio o
di piegare l’altro alle nostre ragioni. I prossimo non dobbiamo
vincerlo, ma amarlo! Quanti guasti ha creato (e crea) un
atteggiamento forte, paternalistico o supponente! Anche perché il
cristiano € perfetto solo nell’amore e se ama, e la sua forza e la
debolezza! Siamo e restiamo deboli, creta! «Noi abbiamo il tesoro in
vasi di creta»! Proprio per questo appare chiaro come «questa
straordinaria potenza appartiene a Dio, e non viene da noi» (ZCor
4,7). Funziona anche al contrario! Non e grande chi si impone, chi
deve sempre dimostrare chi e lui, chi ha il potere (o pensa di averlo),
chi possiede, chi non deve chiedere niente, ma solo chi, ed é questa la
differenza del cristianesimo, ama, serve il prossimo, serve al prossimo.
Cosrt diventa davvero importante. Tutti possiamo servire, e direi anche
che tutti dobbiamo servire. Ci pu0 essere un cristiano che non faccia
un servizio? E quando non possiamo “fare” piu niente, se amiamo
serviamo lo stesso! La nostra generazione ha rinunciato tanto al
gratuito. Tutto e interesse, calcolo, e volere bene e basta sembra di
poco conto! Non ¢ solo la gratuita nel senso di regalo, senza alcuna
ricompensa, ma anche il farlo gratuitamente e senza farselo chiedere;
continuare a farlo per farlo meglio, quando serve all’altro, non a me;
fare quello che serve a lui e non quello che penso io; farlo a tutti e a
tutte le ore, non a quelli che penso io e quando voglio. Perché e amore,
non prestazione di opera.

Siamo tutti in viaggio, cercatori di senso, di infinito, di futuro.
Abbiamo tanto bisogno di verita e di bellezza, di vedere il Campus
stellae, perché se guardiamo il cielo sappiamo camminare sulla terra.
E se abbiamo un cuore acceso di amore e di fede saremo noi come
stelle di consolazione e di luce per tanti che son avvolti nel buio,
terribile, angosciante, della guerra, della solitudine, della
disperazione, della depressione, dell’incertezza, precipitati nel
proprio abisso. Non troviamo quello che cerchiamo, come chiede la
Madre di Zebedeo, pensando a sé senza il noi, cercando una felicita
individuale senza quella degli altri, insomma banalmente salvando se

396



stessi. Il primo tra voi, sara vostro schiavo! Lo crediamo poco. L’amore
e gratuito e libero da condizionamenti, per tutti, come gli ospedali del
cammino. Il servo vuole che I’altro stia bene. E un perdente? No. E il
piu grande!

Nelle difficolta di questi tempi duri che chiedono cristiani veri e
che rivelano anche il tono della nostra fede, nella necessita di tornare
a guardare le stelle nell’oscurita, S. Giacomo, e il suo cammino, ci aiuta
a pensarci insieme, a non lasciare indietro nessuno, a cercare chi si
perde senza interrogarci perché gli € successo, ad aspettare con
pazienza e impazienza come il Padre della parabola che non vede I’ora
di abbracciare il figlio, ad aiutare a camminare chi non ce la fa piu, a
ricordarci che non camminiamo verso il nulla ma verso la pienezza
della vita, seguendo Gesu, pellegrino, via, verita e vita che si e fatto
servo perché anche noi troviamo la nostra gioia donando per amore.
Solo per amore.

397



Basilica di S. Croce in Gerusalemme - Roma
Mercoledr 27 luglio 2022

ggi non diremo tante parole (spero), ma cercheremo solo

di ascoltare la Parola che le riassume tutte, che dona senso

ed eternita alla nostra povera voce e alle nostre parole. Le
ricorrenze ci aiutano nella difficile e mai compresa arte che € «contare
i nostri giorni», consigliata dal Salmo perché arte che porta alla
sapienza del cuore. Temo funzioni anche al contrario, cioe che
viviamo dissennati se non lo facciamo! La sapienza del cuore significa
essere consapevoli di quello che siamo, che siamo stati, del soffio che
e sempre la nostra vita (una rapidissima sbirciata dalla finestra che si
chiude comunque troppo presto) e che non smette di porsi quella
domanda che sempre l’accompagna sul suo senso e sulla sua
direzione. La vita, infatti, non € un cerchio che si chiude - sarebbe
insulso e drammaticamente inutile - ma una linea, un punto che
avanza verso il compimento, per raggiungere la sua pienezza. Il
profeta ci aiuta, ricordandoci, senza nessuno sconto, che «ogni uomo
e come I’erba». La Parola, al contrario di quello che qualcuno ancora
pensa, € l'opposto dei tanti narcotici o degli specchi deformanti
cercati per garantire sicurezza e benessere ad ogni costo e che, in
realta, finiscono per angosciare ancora di piu, perché quando si
allontana il limite e non sappiamo piut confrontarci con questo, lo
stesso limite diventa ancora piu presente, invadente e condizionante.
In realta scappiamo dalla fragilita e questa si ripresenta
continuamente, spadroneggiando e obbligandoci a cercare una forza
che non ¢ la nostra, pericolosa, perché di una vita da “prestazione”.

La gloria dell’'uomo, per la quale investiamo cosI tante energie,
finisce con noi ed é come un fiore del campo. Quella di Dio - che a
ben vedere é molto pitl umana, tenera, possibile - ¢ nostra proprio
perché la doniamo al prossimo. Per questo resta. Secca l’erba,
appassisce il fiore. Allora ci domandiamo anche noi: «Signore, da chi
andremo?». Da chi andiamo? «Tu solo hai parole di vita eternal». Ci
mettiamo davanti alla sua grandezza, quella per cui tutte le nazioni
sono come un nulla davanti a Lui, eppure € preoccupato di dare forza
allo stanco e di moltiplicare il vigore allo spossato. Una sproporzione
che si spiega solo con I’amore.

398



«Quanti sperano nel Signore riacquistano forza, mettono ali come
aquile, corrono senza affannarsi, camminano senza stancarsi». Direi
che Giuseppe € un testimonial molto credibile! Oggi con il Signore
presente nella Santa Eucaristia - punto di incontro solenne e familiare,
tra terra e cielo, tra passato e futuro, tra spirituale e vita concreta -
iniziamo a trovare la risposta. Giancarlo Zizola confidava: «Nei
momenti ultimi che si avvicinano per me una sola parola mi da un
poco di pace, quella di Paul Claudel alla sua fine: Infine sto per sapere,
Enfins, je vais savoir». Questo “infine” inizia sempre quando siamo
con il Signore, quando ci mettiamo in quella dimensione cosi umana
e particolare che é quella spirituale, interiore, personale, ma non
individualista, che non ci isola, anzi ci unisce ai nostri compagni di
viaggio e fa capire al nostro piccolo la grandezza che noi stessi non
sappiamo misurare. Ecco il senso della celebrazione di oggi, vera
Eucaristia per e con Giuseppe. Ringraziamo Dio per lui, per la sua vita,
per il dono che € e che ha speso, perché ci ha trasmesso con
intelligenza vita e tanta bellezza di questa. Direi che ci ha aiutato a
comprendere, in modo concreto, libero, un po’ controcorrente,
accettando di essere un po’ “matto”, qualche sfuriata del padre e
comprensibile paura, scrutando sempre il presente e intuendo il
futuro nascosto in esso, sapendo vedere nel particolare il generale e
viceversa, sempre con tanta passione per I’'uomo. Insomma, a leggere
i segni dei tempi, grande categoria senza la quale si diventa profeti di
sventura (ci sono vari aggiornamenti e varianti, ossessivi o piu
scanzonati della tipologia, opportunisti oppure isolati savonarola
senza la mistica del fiorentino, spesso solo a libro paga di qualche
convenienza). Perché «le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce
degli uomini d’oggi, dei poveri soprattutto e di tutti coloro che
soffrono, sono pure le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce dei
discepoli di Cristo e nulla vi é di genuinamente umano che non trovi
eco nel loro cuore».

Ecco perché ringraziamo per Giuseppe, che ci ha aiutato e ci aiuta
a vivere questa dimensione fondamentale, e a farlo con intelligenza
ma mai con supponenza, con realismo ma senza scetticismo e cinismo
(e per un romano non € poco!), con passione, tanto da sorprendersi
ancora di tanta irrazionalita. Ha cercato e incontrato un Dio vicino,
compagno di strada e per questo appassionante, sorprendente,
coinvolgente, profondo, possibile. Tanta vita. Perché limitarla ad una
misura grama, mediocre? Se sappiamo capirla e viverla c’é sempre una
grandezza della vita, molto diversa dagli indicatori con cui spesso
pensiamo di attribuirle valore. E quella che Giuseppe ha vissuto,
ascoltando e seguendo ’autore della vita, della bellezza, vicino e tanto

399



piu grande, severo e misericordioso, libero e molto esigente, insomma
quel Padre che lo ha accompagnato e che credo Giuseppe ringrazia e
noi con lui. Insieme a Giuseppe ringraziamo per i suoi cari, i tanti che
lo hanno “fatto”, perché siamo fatti dagli altri e quanto e vero che
nessuno si e fatto da sé, ma, per fortuna, tutti siamo fatti dai nostri
incontri, quelli piu decisivi come quelli provvidenziali da apparire
casuali, quelli piu duraturi come quelli brevi e intensissimi. Perché il
regno dei cieli, del quale il gia ci accompagna e ci insegna a vivere
nell’oggi, e a sapere quello che scopriremo pienamente alla fine, € una
gioia, la scoperta che proprio nel mio campo ho trovato quello che
cercavo, per cui vendere tutti i beni.

Non smettiamo di andare in cerca della perla preziosa e, trovatala,
mettiamo tutto il cuore, quello che abbiamo. Ecco perché ringraziamo
Dio insieme a Giuseppe: perché I’ha trovata nella sua vita, perché I’ha
messa apposta It sapendo che noi la cercavamo, perché il Signore gli
ha donato tanto. Maria Luisa, terziaria francescana, indispensabile e
intelligente meta, vera meta, che ha costruito una casa bella, anzi case
belle con lei, «case - prendo le parole di uno per tutti i figli - di
genitori, sorelle, fratelli, belli; circondato da amici, mobili, pensieri,
idee e sentimenti belli». Grazie. E bello, non € questione di estetica ma
e quello che viene dall’amore e risplende di amore. Otto figli: Betta,
poi Giorgio, Giulio, Andrea, Lorenzo, Cecilia, Daniele, Alessandro e la
voglia di vivere sempre con Cristo nella dimensione dell’amore, della
relazione, appunto dell’orizzontalita. Ringraziamo commossi per chi
gli e stato vicino negli anni e quelli che sono usciti di scena e sono
entrati ancora di piu nel cuore di Dio, elenco lungo, e che
immancabilmente si allunga. Rappresentano un vuoto difficile da
colmare. Penso, tra i tanti, a Don Clemente “prete di famiglia” (nei
battesimi, negli anniversari di matrimonio, nei funerali); che con lui
ho fatto presenza parallela in tante occasioni pubbliche (in convegni,
seminari e comitati); che ricorda con quel grande riassunto della vita
che e (“ti voglio bene”, “anch’io”). Umile coraggio di dialogare con
tutti, anche ai confini della sua appartenenza sociale ed ecclesiale.
Qui di seguito la poesia di Mario Luzi, che il piu grande raccoglitore
di ritagli, Filippo Ceccarelli, mi ha fatto trovare, a sorpresa,
all’interno di uno dei rapporti Censis sulla societa italiana:
«...penetrare il mondo/ opaco lungo vie chiare e cunicoli/ fitti di
incontri effimeri e di perdite/ o d’amore in amore o in uno solo/ di
padre in figlio fino a che sia limpido». Grazie caro Giuseppe perché
nella tanta confusione della storia siamo aiutati da te a vedere il
mondo e le persone con gli occhi limpidi raccomandati dal Signore.
Sono gli unici che vedono e che aiutano ad amare.

400



Basilica di S. Alfonso Maria de’Liguori - Pagani (Salerno)
Lunedr 1 agosto 2022

iamo mandati a fasciare le piaghe dei cuori spezzati, a

consolare gli afflitti. 11 cuore si spezza facilmente: lo

induriamo, ma resta sempre delicatissimo. Quante ferite che
non si vedono immediatamente e che poi provocano grandi
sofferenze! Per vedere 1’oggi nel quale si realizza questa profezia
dobbiamo metterci in ricerca, come quei tanti che verranno da oriente
e occidente e siederanno a mensa nel regno dei cieli perché si sono
messi umilmente in cammino, non sono restati fermi a misurare il
presente ma hanno cercato il futuro. Ecco la quercia di giustizia che e
S. Alfonso, sapiente perché si e fatto piccolo, pieno di amore che ha
saputo sentire e trasmettere, con quel di pit che € la misericordia,
canto e poesia del cuore, perché ’amore non € mai una spiegazione,
una regola, ma sempre una musica che compone ed esprime le note
profonde della vita.

E stato ed € un grande consolatore per cuori spezzati, non
accontentandosi di fornire qualche sollievo o qualche “parola buona”,
ma restituendo vita a chi I’aveva rovinata, la speranza a chi aveva
perduto tutto, 'innocenza al peccatore senza futuro.

Per consolare, pero, bisogna saper soffrire. Consola chi ha
compassione, non chi esamina una pratica, un tecnico che fornisce
spiegazioni e indicazioni. Consola chi piange perché fa sua la
sofferenza del prossimo e sara consolato con lui. Come dice I’apostolo:
«Come un buon soldato di Gesu Cristo, soffri insieme con me». Quando
non proviamo pit il freddo e il caldo della strada e ci rifugiamo nella
comodita delle nostre sicurezze e giudizi, cercando di stare bene
anche a costo di fare morire la pieta; quando non piangiamo pitt con
chi e nel pianto perché ci costa e pensiamo sufficiente offrire a
distanza indicazioni perché ognuno se la cavi come puo, teorizzando
di non essere coinvolti, finiamo in realta prigionieri del nostro
individualismo e di una vita senza il suo vero senso, che é ’amore, e
senza aver trovato per chi vivere, che ¢ il nostro prossimo.

Alfonso aveva tutto il successo ma, come S. Francesco, aveva capito
che non era il ruolo o il riconoscimento del mondo a dargli quello che
cercava e di cui aveva bisogno. Da ricco si e fatto povero e senza niente

401



ha reso ricchi tanti. Non ha usato la sua intelligenza per il suo successo
individuale nel mondo, ma per consolare tanti e aiutare tanti a farlo,
fondando la morale, cioe aiutando a scegliere come vivere, come
scegliere, da che parte andare nei difficili incroci della vita, evitando
di compiacere o di condannare, le maniche larghe e quelle corte. S.
Alfonso non era un asettico dispensatore di istruzioni per 1’'uso, ma un
padre che ascoltava le tante sofferenze delle persone, ponendosi dalla
parte degli abbandonati, difendendo il loro diritto al Vangelo e alla
santita, trovando il giusto equilibrio tra severita e liberta,
riconducendo tutto all’amore di Dio, perché la perfezione di Dio e
sempre e solo nell’amore. E la perfezione del cristiano non é non
sbagliare, ma lasciarsi amare da Dio e con Lui amare il prossimo e se
stesso.

Dio e giudice, ma sempre medico e padre. Dio ci ama e ci dona il
suo amore perché conoscendolo possiamo seguirlo e trovare, a volte
con itinerari davvero complicati, la vera morale, cioé tornare da Lui,
perché Dio ci dira costantemente “guarda che questa sara sempre la
tua casa”. Che ipocrisia il freddo puritanesimo e il moralismo senza
amore! La misericordia non e relativizzare la legge o accomodarla, ma
ne e il compimento. L’'impegno di S. Alfonso era proprio questo: fare
conoscere a tutti 'amore di Gesu, «lasciare in ogni predica i suoi
uditori infiammati del santo amore» ad iniziare dai poveri che amava
teneramente e concretamente. Seguiva Gesu che «percorre tutte le
citta e i villaggi». L’amore non resta fermo, si mette in cammino, si
espone al rischio dell’incontro e della strada. Tutti i villaggi, tutte le
persone, perché sono tutti da raggiungere e amare. Forse Gesu non si
rende conto del rischio o, addirittura, ¢ complice del male come lo
giudicavano i farisei? Dobbiamo temere il peccato, non il peccatore!
L’amore di Gesu é piu forte del male e questo potere lo affida ai suoi
discepoli. Vedendo le folle ne senti compassione, perché erano
stanche e sfinite come pecore che non hanno pastore. Questi versetti
spiegano la nostra vocazione. Un egocentrico non avrebbe visto nulla
perché relativizza tutto e tutti a sé. Un filantropo avrebbe organizzato
dei servizi di assistenza, ma non si sarebbe certo fatto carico della
folla. Un intellettuale si sarebbe esercitato nelle interpretazioni,
attento a mostrare la sua intelligenza nelle analisi, distaccato
osservatore di fenomeni. Un fariseo, ossessionato a combattere il male
negli altri, zelante e implacabile difensore di una verita senza amore,
avrebbe espresso la condanna pensando cosi di difendere la legge.
Gesu ama la folla. E venuto a salvare, non a giudicare. E Lui che
riconosce le ferite, anche quelle nascoste, e le fascia con la grande
medicina della misericordia. Ci coinvolge e ci chiama ad essere operai

402



del suo amore, a rendere concreta la sua compassione, a liberare il
cuore e le relazioni degli uomini da tutti gli spiriti impuri, quelli che
rovinano la persona, la deformano, la rendono dura, violenta, schiava
delle paure, arrabbiata. Diceva S. Alfonso: «Una persona, quindi, che
ama Dio, ama tutti quelli che sono amati da Dio e ben volentieri, per
quanto le é possibile, soccorre, consola e accontenta tutti. La dolcezza
bisogna praticarla specialmente con i poveri, i quali, ordinariamente,
perché poveri, sono maltrattati; e anche gli infermi, afflitti da malattia
e poco assistiti. Bisogna vincere 1’odio con I’amore, le persecuzioni con
la dolcezza».

In un mondo spaventato e violento siamo tutti chiamati ad essere
operai della sua compassione, prendendoci cura di tutti, anche di chi
non puo guarire ed ha ancora piu bisogno di sentirsi amato, non un
peso inutile. La folla se non si ama incute paura. E proprio vero: il si
salvi chi puo finisce in tutti contro tutti. L’amore di Gesu e il Vangelo
che rende preziosa, perché amata, la vita di ognuno, che restituisce il
volto, il nome a chi altrimenti si sente perduto nel mare della
solitudine, che ne svela la bellezza, la riveste di importanza. Siamo
operai della compassione perché non manchi la medicina della
misericordia, quella che Papa Giovanni scelse sessanta anni or sono
invece di imbracciare le armi del rigore, mostrandosi «madre
amorevolissima di tutti, benigna, paziente, mossa da misericordia e da
bonta verso i figli da lei separati». Ecco perché S. Alfonso ha tanto da
dire ancora oggi! La sua capacita affettiva, di coinvolgere in una
relazione di amore con Dio, la pedagogia della misericordia, permette
di fare scoprire sempre I'incanto di un amore che continua a scendere
dalle stelle, che e sempre tanto piu largo del nostro cuore e dei nostri
giudizi. Ecco la sfida che dobbiamo vincere: un Vangelo affettivo,
capace di comunicare emozioni, di coinvolgere in relazioni, perché
altrimenti la Chiesa diventa come un consultorio, strumento
importante che ascolta e offre soluzioni, ma che non risponde alla
domanda del perché e per chi. Gesu, del resto, guarda la folla con
I’amore di una madre, con I’'incanto di chi vede la bellezza nascosta in
ogni persona. La folla non € un insieme di categorie ma di storie,
ciascuna importante. Alla folla stanca e sfinita S. Alfonso faceva vivere
I’amore di Dio, riunendo le persone per pregare e per meditare la
Parola di Dio, nelle “cappelle serotine”, quelle che oggi chiameremmo
comunita della Parola, Vangelo per tutti che diventa educazione alla
vita. Insegnava a pregare gustando «la delizia di starsene avanti ad un
altare con fede... e presentargli i propri bisogni, come fa un amico a
un altro amico con cui si abbia tutta la confidenzal!».

403



«Dio mio, sii tu 'unico Signore del mio cuore; possiedilo tutto.
L’anima mia ami solo te, a te solo obbedisca e cerchi di piacere in tutto
a te. O Amore, degno di infinito amore, tu mi hai amato fino a morire
per me. Io ti amo con tutto il cuore, ti amo piu di me stesso e nelle tue
mani abbandono ’anima mia» (S. Alfonso Maria de’Liguori). Il Signore
ci doni di sentire il suo amore per essere operatori della sua
compassione in un mondo ferito e di amministrare con larghezza la
sua misericordia.

404



Chiesa parrocchiale di S. Benedetto
Martedi1 2 agosto 2022

i sono delle ferite che appaiono proprio come descrive il

profeta Geremia: incurabili. Il suo lamento ¢ lo stesso che ha

accompagnato la sofferenza della strage del 2 agosto, ferita
resa amarissima dalla constatazione che «nessuno fa giustizia»,
sentendosi dimenticati da quanti promettevano di amare e poi, come
descrive sempre il profeta in maniera laconica, «non ti cercano piu»,
e rivelano nei fatti di non avere interesse a cercare giustizia, cioé non
hanno interesse per chi soffre. Perché la ferita fa male, condiziona la
vita, tutta.

La memoria di quel tragico 2 agosto 1980 ci ha accompagnato
questi anni, tanti, quasi due generazioni, perché non e possibile
arrendersi di fronte al male dell’ingiustizia. Questa memoria ci rende
tutti parenti dei familiari, direi che ha aiutato a sentirci, come siamo
o come dobbiamo imparare ad essere, familiari tra noi. Lo siamo
diventati nella solidarieta, nella ricerca della giustizia e della
consolazione, proprio perché in realta siamo stati colpiti tutti. Chi la
ferita la porta nel proprio corpo, privato dei legami piu cari o lui
stesso colpito, si sente spesso come un sopravvissuto. Qualcosa di sé e
finito quel giorno. E la domanda del profeta. Questa e la nostra
consapevolezza, della quale non vogliamo perdere la vivezza del
dolore provocato e del prezzo umano.

Memoria & anche sentire e rivivere dolorosamente le urla, il
silenzio, 1o sgomento, la polvere, le sirene, le lacrime. Questo ci rende
sensibili e attenti alle tante stragi, piccole e grandi, che sentiamo
nostre, accadano in posti isolati e periferici o sotto gli occhi di tutti,
nei conflitti dichiarati e nelle violenze anonime di villaggi sperduti, in
Africa o nelle infinite stragi della stazione che bagnano con il sangue
innocente la terra, profanando la vita e la terra stessa. Vorremmo
analoga attenzione e partecipazione da parte della comunita
internazionale che, come ci ha insegnato la pandemia, dovrebbe
imparare a sentirsi 'unica famiglia umana, per la quale non c’¢ un
male piu accettabile e uno meno, che applica i diritti della giustizia
per tutti, sempre, che li difende e non accetta che diventino, come

405



scrive Papa Francesco nella “Fratelli tutti” (F7 22), non piu uguali,
tanto che i diritti secondari si pongono al di sopra di quelli prioritari
e originari, privandoli di rilevanza pratica. Non permettiamo mai che
i diritti diventino dichiarazioni importanti ma vuote! Quando si ama
non ci si puo abituare al dolore. Di nessuno.

Il tempo permette, come quando si vede un quadro troppo vicini
alla tela e quindi attenti a quel particolare che ci interessa, di
distaccarsi poco alla volta e comprenderne cosi I’ampiezza dell’intera
raffigurazione, collocando il particolare in una dimensione piu
grande. Questo, certo, non risana la ferita che rimane: quanto dura il
dolore! Anch’esso si trasforma se non trova risposte e diventa odio,
vendetta, rassegnazione. La memoria, pero, permette di rivivere pure
la solidarieta e di rifiutare assieme quella violenza e con essa ogni
altra violenza, vigliacca e sempre senza alcuna giustificazione. Dio ci
aiuta. Ne abbiamo bisogno.

Dio non si abitua alla violenza, alle ferite che questa provoca e che,
come per tutti, durano generazioni. La memoria con il Signore prova
a vedere l'intera raffigurazione della vita e contiene un invito e un
impegno: non abituarsi mai alla violenza e cercare sempre di
contrastarla combattendo 1’odio, I'ideologia che toglie valore alla
persona, I’abitudine all’inimicizia, il pregiudizio, la violenza fisica.
Ogni violenza e sempre tra fratelli. La scelta di Dio che sentiamo nostra
e la compassione. Non si rassegna al destino, ma vuole cambiare la
storia e lo puod fare solo con noi! Dio ascolta la richiesta di quanti
soffrono e gridano giorno e notte per avere giustizia e la vuole
assicurare prontamente perché sa che il tempo perduto vuol dire altro
dolore e smarrimento per chi e colpito. Ecco il nostro impegno.

Spesso si riaffaccia in noi la domanda del perché il Signore non
interviene per curare definitivamente le tante, troppe, ferite incurabili
provocate dal fratello che continua ad uccidere suo fratello. Purtroppo
dovremmo chiederci, e lo facciamo con tanta preoccupazione davanti
a una certa assuefazione a pensarci come spettatori, non dove € Dio
ma dove e 'uomo, dov’é finita 'umanita. Dio continua sempre a
interrogarci: dov’eé tuo fratello? E quindi dove sei tu! Dio non smette
di cercare Abele e ci ricorda che € nostro compito aiutarlo! E dobbiamo
dire che ancora troppe volte rispondiamo proprio come Caino: non
siamo noi il custode di Abele! E pericolosamente crediamo che sia il
male la risposta al male. Ecco perché Dio non riesce ad intervenire! In
realta Dio fa molto di piu: viene Lui stesso, diventa Lui Abele, la
vittima, perché nessuno sia piu crocifisso, per ammonirci che chi
colpisce il fratello colpisce Lui stesso, per aprire a noi crocifissi la via

406



del cielo, per insegnarci cosa vince per davvero il male. Il fratello di
Borsellino disse: nessuna bomba puo uccidere ’amore! La via del cielo
attraversa la croce, il buio della morte, Gesu non la evita ma la
percorre come noi per aiutarci a non avere paura di seguirlo. Tutti i
discepoli di Gesu speravano vincesse, non perdesse, che fosse Lui a
ristabilire il Regno senza lo scandalo della croce, senza affrontare la
fine! Dio si lascia umiliare perché capiamo quanto e grande il suo
amore. La ferita si rimargina nell’amore che non finisce. Ecco la
compassione di Dio che ricostruisce cosi le rovine. Il sogno di Dio e
che ogni ferita diventi occasione di compassione e ogni rovina si
trasformi nel suo contrario, in voci di gente in festa. Per questo Gesu
é venuto, non ha rilasciato una dichiarazione ma ha preso carne,
perché I’amore si deve vedere.

Gesu é venuto per liberare 'uomo dalla paura. La paura ci rende
complici del male, ci indebolisce, divide, fa credere possibile salvarsi
da soli, giustifica il non aiutare, il lasciare soli, fa scappare pur
volendo bene. Ma se I’amore per I’altro € meno del “salva te stesso”, e
la paura a vincere e questa porta a guardare dall’altra parte, rende
indifferenti. Ma se ’amore per gli altri non supera mai ’amore per noi
stessi vuol dire che non amiamo nessuno per davvero perché quando
si ama si dona, si vince la paura. L’amore non ha misura, e se amo
qualcuno non posso non fare nulla quando ha un problema, quando
sta male! Potrei diventare complice con chi fa male a colui che amo?
Ecco la scelta di Gesu. Ama di pitu della sua stessa paura di fronte alla
morte. Suda sangue nell’orto degli ulivi ma ama fino alla fine perché
ama la vita nostra, mia, perché non vuole che si perda, che finisca
nella grande dispersione del non senso, del mare dell’anonimato, della
solitudine. Lo crediamo, pur con la nostra poca fede che tanto ci fa
dubitare, per le persone che non abbiamo dimenticato, per quelli che
non vogliamo dimenticare, perché nessuno sia dimenticato, e cost non
aiutato, e tutti siano protetti.

Non ¢ il Signore, allora, che ¢ indifferente. E I'uomo che,
incredibilmente, per paura non ama, sedotto dal male e accecato da
questo tanto da scegliere il male, da preferire il corruttore, il grande
ingannatore, colui che ispira e organizza la violenza. Non ci
arrendiamo all’ingiustizia! Certo, come Pietro abbiamo paura, ci
sembra che la speranza sia illusione e veniamo ripresi dal senso di
non farcela, di qualcosa troppo grande. Il Signore ci aiuta a non
accettare mai la violenza perché sappiamo che ’amore vince. E la
nostra fede. Lo chiediamo per tutti noi che sentiamo questa ferita, lo
crediamo per i nomi che portiamo nei cuori e che vivono nella
pienezza dell’amore voluto da Cristo, lo chiediamo anche per i tanti i

407



cui nomi sono sconosciuti agli uomini ma non a Dio. L’amore di Cristo
consola la nostra ferita con la speranza della resurrezione. Ecco il
nostro impegno e la nostra forza. La via del cielo inizia quando non
abbiamo paura di donare seguendo Gesu, essendo discepoli suoi.
Combattiamo ogni violenza. Nessuna bomba puo uccidere I’amore.

408



Basilica di S. Domenico
Giovedr 4 agosto 2022

bbiamo tanto bisogno di sentire passi che annunciano pace

in un mondo dove non si ascoltano piu quelli degli altri o

arriva solo il rumore sinistro e pesante dei passi militari,
che disperdono e profanano il dono delicato e fragile della vita. 11
nostro € un mondo che non riconosce piu il passo del fratello, non
interessa. Basta sfiorarsi, sentire che qualcuno si avvicina, che ci
sembra di avvertire un pericolo e ci si difende. Esplode la rabbia
giustificata dalla paura, dal rancore, dall’ingiustizia per qualche
diritto che ci sembra tolto e per una minaccia non desiderata, che
spesso, peraltro, non c’e¢ o che in realta siamo noi. Abbiamo bisogno
di passi di pace per liberare dalla paura. Ogni cristiano comunica la
pace, perché vive e annuncia Cristo, nostra pace.

La tradizione domenicana racconta come Reginaldo da maestro si
fece discepolo (ogni vero maestro non dimentica di dover sempre
imparare!). Reginaldo venne aiutato da Maria che gli apparve e unse i
suoi piedi con l'olio santo «affinché siano pronti per annunciare il
Vangelo di pace». Il cristiano ¢ una sentinella che non si addormenta,
perché vuole bene, non si accontenta di stare bene lui e di cercare il
suo interesse. Parla perché «vede con gli occhi il ritorno del Signore a
Sion». Chi vede la presenza del Signore nella sua vita si accorge del
mondo intorno e del suo incanto, cioe la bellezza che contiene ogni
persona, che trasforma ogni incontro in legame, in qualcosa di
significativo. Senza questo tutto e uguale, grigio, privo di interesse. Gli
occhi del Signore ci aprono alla vita, altrimenti resta solo il cinismo,
la convenienza, persone che finiscono per avere tutti i diritti ma solo
per difendere il proprio io. Non si trovano per davvero se non
difendiamo allo stesso tempo quelli del prossimo.

La memoria di S. Domenico, sentinella della presenza di Dio nella
storia, ci aiuta a vedere oggi i segni della sua presenza, a credere nella
luce quando dentro e fuori ¢’e¢ solo tanto buio. S. Domenico ci aiuta
sempre ad incontrare quello che é veramente necessario, ad uscire da
noi per trovare il nostro io. E una gioia sempre nuova incontrare S.
Domenico, sentinella di un mondo nuovo che non ha creduto che si

409



difende la verita annullando l’avversario ma attraendolo con una
carita piu convincente.

Non si € esercitato nel giudizio, ma ha predicato il Vangelo, cioé
ha annunciato la Parola, in modo «opportuno e non opportuno». Il
non opportuno non € andare contro tutti a tutti costi, ma non
arrendersi, non pensare mai che sia inutile parlare di Gesu, e farlo
sempre e con tutti, anche quando pensiamo sia pericoloso o
compromettente, insomma non opportuno. II non opportuno
dobbiamo sconfiggerlo dentro noi stessi, liberandoci dai nostri giudizi
acquisiti, dalle parole d’ordine senza amore, dalla pigrizia,
dall’assecondare la logica pervasiva e individualistica di lasciare
ognuno solo con se stesso. S. Domenico aveva «pertinacia
compassionevole e paziente, facendosi aiutare dallo Spirito» e parlava
«sempre con parole affabili e convincenti e con argomenti
inconfutabili». Con magnanimita e dottrina, si raccomanda I’Apostolo;
con cuore largo e con tanta profondita di contenuto, perché raggiunga
il cuore delle persone. Non opportuno significa non ridurre il Vangelo
a verita impersonale, senza corpo, senza amore, perché la verita che
e Cristo richiede sempre il nostro volto e la nostra carne. Non
dobbiamo avere paura di annunciare Cristo in tutte le occasioni
perché é sempre utile! «Ovunque si trovasse sia in casa con 1’ospite o
tra i magnati, i principi o i prelati, traboccava di parole edificanti e
abbondava di esempi con cui piegava l'animo di chi ascoltava
all’amore di Cristo». Non si tratta certo di contrapporci a tutti i costi
a qualcuno avvertito come pericolo, credendo cost di essere noi a
scegliere per davvero, vedendo nemici dove non ci sono o finendo per
parlare da soli. Il Vangelo é sempre un seme, anche quando non
sembra dia frutto o sia sprecato! E verita da annunciare in maniera
viva, non con la lettera e la supponenza di una lezione (che non vuol
dire certo profondita!), ma sempre con lo Spirito, con la fermezza
umile e profonda di S. Domenico. Facciamo due miglia non opportune
con chi ci ha chiesto di farne uno. Non rispondiamo al male con il
male e non accontentiamoci di risposte banali, senza sapore e
profondita.

S. Domenico predica sempre e ci manda con magnanimita e
dottrina a capire i labirinti delle persone e dei pensieri che le agitano.
Dottrina ¢ non solo obbedienza alla Chiesa ma anche evitare
accomodamenti compiacenti come durezze distanti dalla verita. I
nostri giorni sono quelli in cui non si sopporta piu la sana dottrina,
che e sempre e solo il Vangelo, lo scandalo della croce, esigente, vera,
umana. E proprio vero che oggi, pur di udire qualcosa, «gli uomini si
circonderanno di maestri secondo i propri capricci, rifiutando di dare

410



ascolto alla verita per perdersi dietro alle favole». I capricci di cui
parla I’Apostolo sono le infinite esigenze di un ego sempre
adolescenziale, convinto e indotto a cercare per sé, a esigere i diritti
individuali secondari trascurando quelli primari, perché tutto gira
intorno a sé, cancellando il prossimo, imprevedibile e irriducibile
all’io, perché richiede di entrare in relazione. «Adempi il tuo
ministero», ecco quello che ci é chiesto. E ministero é servizio, ¢ il tuo
servizio, quello che é chiesto a te nella comunione del corpo. Siamo
mandati a due a due, proprio come i fratelli raffigurati nella tavola
della Mascarella. Non dimentichiamo che S. Domenico si € sempre
fatto chiamare “Fratello Domenico” e il suo ministero, il Vangelo,
genera figli e fratelli, diversi tra loro, segno anche di una fraternita
universale. Il beato Giordano di Sassonia, successore di S. Domenico,
disse di lui: «Poiché amava tutti, era amato da tutti». Amava sempre,
opportune et inopportune. La comunione tra i fratelli e la missione a
tutti fratelli. Quando ci si esercita nel comparativo alla fine non si vive
piu il dono della fraternita come dono. La preoccupazione é sempre
la messe, davvero grande, stanca e sfinita di pecore senza pastore,
davanti alla quale non ci e chiesto il giudizio, ma I’amore, non di
distinguerci rimanendo lontani ma di andare in mezzo per essere
operai.

Gli uomini mettono paura se non li amiamo. Poiché amava tutti,
da tutti era amato. Il cristianesimo sara attraente solo se oseremo
chiedere molto, opportune et inopportune, ma con amore,
impegnativo per noi. Se mettiamo il cristianesimo nel banco dei tanti
elisir di benessere, chi lo prendera sul serio? Ma per chiedere amore
dobbiamo amare! Diventiamo irrilevanti. Dobbiamo essere presenti
nella vita concreta e parlare del Signore partendo dalla persona,
riconoscendo in ognuno la dignita di figlio di Dio. Nel deserto non si
cerca forse pitu intensamente 1’acqua? Ecco 1a sfida di S. Domenico e la
sua consegna oggi. Una comunita con una tavola accogliente,
abbondante nella fraternita. Che S. Domenico ci aiuti a predicare il
Vangelo con la stessa passione dell’inizio perché dia frutto
abbondante di amore e noi troviamo il senso della nostra chiamata.

411



Chiesa parrocchiale di S. Michele Arcangelo - Sonnino (Latina)
Sabato 6 agosto 2022

Maria delle Grazie! Veniamo qui pieni di richieste e non

troviamo un modulo da riempire, da presentare ad un ente

lontano che dobbiamo cercare di interessare alle nostre
difficolta, sentendoci sempre tutti senza qualcuno che ci difenda a
sufficienza, cercando un santo in paradiso, come si suole dire, che
prenda a cuore la nostra angoscia, che riesca ad aiutarci a trovare la
soluzione necessaria. Lo capiamo quando siamo nell’angoscia, quando
non sappiamo come fare e la vita vera ci travolge. Come € accaduto
nelle pandemie. Dio sa cosa abbiamo nel cuore, anche quando non
sappiamo bene cosa chiedere e lo chiediamo male.

Dio e un padre che sa cosa abbiamo nel cuore e riesce a
comprendere, a decifrare, i gemiti profondi che lo agitano, gli stati
d’animo che esprimono le nostre richieste pit di quanto riusciamo a
fare con le nostre parole, spesso cosi parziali. Non passa il tempo a
interpretarci, per poi lasciarci soli: ci ascolta e cerca con noi e per noi
la risposta! Qui troviamo una madre, nostra madre. Ci sentiamo a casa.
Non dobbiamo provare vergogna per questo, anzi. Ne abbiamo
bisogno, ritroviamo qualcosa che ci accompagna da sempre. Avere
una casa e una madre come questa ci fa capire chi siamo, e ce lo
ricorda anche dopo anni, ci fa ritrovare le nostre radici, che possiamo
anche ricominciare a sentire nostre.

Qualcuno si stupisce di una chiesa umana e scambia I’assecondarsi
come umanita, l’adeguarsi alla mentalita comune come essere
moderni. E molto di pitt: una madre non lo é perché ci fa fare quello
che vogliamo, ma perché ci ama. Una madre ci relativizza a sé e agli
altri, il prossimo! E umana perché ci dona Gest, ’'uomo pitt uomo. Non
siamo figli unici e seguendo lei troviamo Gesu, i fratelli, la casa. Il
cristiano non € mai solo, non € una monade o un libero professionista:
e sempre un figlio e un fratello, e lo é in ogni stagione della sua vita!
Quando lo dimentichiamo, sedotti da una fluidita che fa credere
alll'uomo digitale che é possibile scegliere sempre e a proprio
piacimento, finiamo condizionati dalle navigazioni dimenticando chi
siamo. Siamo davanti a una madre che non giudica, ma per prima cosa
ci fa sentire suoi, ci protegge per il fatto stesso di esserci e alla quale,

412



non dimentichiamolo, siamo affidati. E ricordiamoci sempre anche
che lei ci e affidata, e che possiamo e dobbiamo prendere con noi.
Siamo suoi e lei € nostra! La terremo fuori dalla nostra vita? E una
madre umile, la nostra, che fa tutto per noi senza supponenza, che
vuole quello che desidera una madre, che non possiede i suoi figli e
per questo non fa altro che parlarci di Gesu, portarci a Lui. E una
madre: vuole che siamo felici, che ci vogliamo bene, che scopriamo,
vivendolo, il suo stesso segreto di amore e che noi diciamo il nostro st
a Gesu nel nostro cuore. La grazia la troviamo con lei, insieme,
sentendoci capiti, aprendo il nostro cuore. E grazia! Non merito. E
nostra senza tributi e invita anche noi ad amare per grazia,
gratuitamente e ad essere pieni di grazia, cioe di tenerezza,
attenzione, sensibilita, in un mondo che spesso si rivela duro,
aggressivo, che pensa la grazia come inutile, anzi pericolosa perché ci
rende vulnerabili! Noi siamo vulnerabili e diventiamo forti proprio
perché amati, cioé pieni di grazia, e amati siamo amabili, amanti,
vicini al prossimo, capaci di riconoscere in ognuno qualcuno cui
regalare qualcosa. Questa ¢ la luce di Dio, la sua gloria, quella della
festa della trasfigurazione e della gloria, tutta divina e tutta umana,
di lacrime asciugate, di solitudine sconfitta, di tristezza trasformata in
gioia, di angoscia che diventa gioia.

Maria € una madre che come Ester intercede per combattere la
cattiveria che colpisce i suoi figli. E una madre: non puo accettare che
soffrano! Maria, Madre della grazia e di ogni grazia, chiede la grazia
con gli occhi pieni di lacrime per la tanta sofferenza della pandemia
del Covid, per la pandemia della solitudine e la pandemia della guerra.
Come potrebbe resistere vedendo la sventura che colpisce il suo
popolo? E quello che abbiamo compreso ieri al funerale di Giulia e
Alessia, le due ragazze di Castenaso. La Chiesa non si ¢ messa nel coro
dei maestri che giudicano. E madre che, nella sua angoscia, ha
consolato i genitori e ha incoraggiato i giovani ad essere se stessi, a
combattere il male, a credere nel futuro. Grazia ¢ anche il fine pena,
la liberazione, I’affrancamento dal peccato, dalla prigionia del cuore,
dalla dipendenza. La grazia produce grazia. Noi stessi, infatti,
possiamo essere grazia per chi e solo, per chi ha il cuore ferito, per chi
sperimenta I’amarezza del disorientamento, per chi non ce la fa pit.
Maria € madre e la sua grazia ci addomestica, ci rende meno selvatici,
meno bulimici di riconoscimenti e meno attenti alla prestazione. E
Maria che per prima si accorge di quello che manca e coinvolge chi
poteva risolvere la situazione. Credette prima di vedere. Crede in Gesu
prima di qualsiasi altra manifestazione. Maria e davvero la prima dei
credenti! Si accorge di quello che manca perché non ¢ distratta come

413



chi pensa a sé e lascia agli altri solo quello che avanza! Se ne accorge
perché umile e vuole la gioia della festa per tutti e che non finisca. In
fondo é lei che cambia tutto. Un cristiano cambia la storia perché
umile, non perché potente. Spesso siamo attratti da potenti che usano
male le proprie possibilita. I potenti solo se sono umili fanno qualcosa
per gli altri e quindi anche per sé. Maria non si mette in mezzo lei, ma
va da Gesu e indica Lui. E la vera credente. I cristiani gnostici e
pelagiani avrebbero i primi aperto una discussione, un’introspezione,
un’intelligente analisi dell’accaduto, magari discutendo tra loro ma
sempre accettando che la festa finisse; i secondi si sarebbero dati da
fare a trovare loro il necessario, sentendosi generosi perché aiutavano
chi era in difficolta. Maria presenta la situazione a Gesu. Non dice
nemmeno: aiutali. Descrive la situazione. Non hanno piu vino. Sente
sua la mancanza e intercede. Ecco cosa avviene qui.

Maria ci guarda negli occhi e legge nel profondo. Non deve
nemmeno aspettare che chiediamo qualcosa, anticipa. Ci accorgiamo
di lei? Quanto manca oggi nel cuore delle persone! Manca la gioia vera
e lo riempiamo con la gioia del successo, che tradisce; del possesso,
che si perde; dell’affermazione di sé che fa male a sé e agli altri. Senza
Maria manca la speranza, non sappiamo perché e per chi vivere, non
abbiamo la gloria di sacrificarci per qualcosa e per qualcuno che sara
il nostro futuro e dona il senso del nostro presente. Non risolve tutto,
ma ci ama sempre, € con noi, ci aiuta ad affrontare tutto sentendola
vicina. Ne abbiamo tanto bisogno perché manca tanta vita, umanita,
pieta, cosicché ci abituiamo alla sofferenza. Degli altri. Qualche volta
anche della nostra, ma con il prezzo della rabbia, della depressione.
Cosa dice Maria: «Qualsiasi cosa vi dica, fatela». Non quello che a voi
sembra ragionevole, possibile, quello che credete voi necessario o la
misura mediocre del vostro poco amore. Quello che dice Lui. Perché
cosi troviamo quello che serve a noi, perché quello che vuole Gesu e
una vita bella, piena, una festa che non finisca per davvero, un
matrimonio eterno tra Lui e noi, tra Lui e questa madre che ci raccoglie
tutti e tutti ci rappresenta.

Ecco, vanno a prendere una quantita incredibile di acqua.
Penseremmo subito: non ha capito, ne so piu io, chi glielo fa fare.
Facciamo tutto quello che ci dice e la vita cambia. Prima dobbiamo
fare poi la vita cambia, non viceversa. Amiamo solo perché amati da
lei e da Lui, perché capiamo con loro cos’é ’amore vero. E i nostri
occhi hanno visto quanto la vita cambia per il discepolo di Gesu che
butta il seme della sua vita per amore e non lo conserva vivendo per
sé. E lo fa con intelligenza, passione. Ce la ricorda S. Gaspare del
Bufalo! Parlare di Gesu a tutti. Voleva dire che tutti potevano capire e

414



anche che tutti lo cercano e ne hanno bisogno. Con tanta intelligenza
umana del cuore del’'uomo e grande liberta, fantasia pastorale,
creativita. Egli entrava nelle citta al suono delle campane e alla
presenza delle autorita, per attirare I'attenzione dei fedeli; inoltre,
durante i quindici giorni della missione si flagellava due o tre volte in
pubblico, anzi faceva spesso distribuire ai poveri i pasti preparati per
i missionari. Predicava il Vangelo ai briganti che andava a visitare. Per
lui non erano briganti, ma persone da amare e da cambiare amandole,
portando tanto vino di amore, considerazione, fiducia. Ecco la nostra
grazia, ricevuta e da donare. Avete realizzato un manto bellissimo,
unendo tanti pezzi di stoffa donati da ognuno, con le speranze, le
richieste, le gioie, le disperazioni. Siate voi il filo che unisce tanti
facendoli sentire parte di questa famiglia nella grazia di essere amati.

415



Chiesa parrocchiale di S. Egidio
Martedr 9 agosto 2022

asciamoci guidare dalla Parola di Dio. Non siamo noi a

scegliere lei, ma lei che ci guida nelle vere necessita della vita.

Facendo tutto quello che ci dira troviamo la via per la nostra
felicita. Gesu, infatti, non intervenne a Cana per sé ma per noi, e quello
che dice manifesta la sua volonta che € quella di rendere piena la
nostra vita, altrimenti amaramente o realisticamente destinata a
terminare. Gesu ascolta l'intercessione di Maria, sua e nostra madre,
che presenta quello che manca a noi e coinvolge il figlio riconoscendo,
lei per prima, la sua forza di amore. La sua ora ¢ quando manca
qualcosa alla nostra gioia, ¢ la nostra sofferenza. Lasciamoci
illuminare il cammino dalla Parola di Dio e dalla Chiesa, che come una
madre ci aiutera sempre a fare tutto quello che Lui ci dice. Dio ci porta
nel deserto per quell’incontro personale che ci restituisce a noi stessi.
Parla al cuore perché possiamo trovare cuore, quello dell’inizio,
perché il Signore non smette di rendere nuovo quello che ¢ vecchio,
di restituire 'innocenza al peccatore, la liberta al prigioniero. La
Parola ci aiuta a comprendere il senso della nostra vita quando sembra
perduto per sempre, a riconoscere il gia e a cercare il non ancora, cioe
quello che ci aspetta, la festa che sta per cominciare. Senza il non
ancora tutto e adesso. Il cristiano € uomo dell’attesa e per questo non
si rassegna, cerca, ha fiducia, crede nella luce anche quando c’e il
buio, nella resurrezione quando si scontra con la morte.

Il Regno € un incontro atteso e necessario, per il quale prepararsi.
Secondo taluni gia solo sapere che deve venire qualcuno a visitarci
riempie di gioia. L’attesa ¢ parte dell’incontro, lo anticipa, ce lo fa
gustare, riempie le nostre giornate e da a loro il significato. Il Regno é
simile, quindi, a queste vergini. La stoltezza e la saggezza sono date
da due modi diversi di disporre dell’olio e dal pensarsi interamente
per lo sposo. Non sono antipatiche a non condividere, come
sembrerebbe. Il problema € che quell’olio sarebbe mancato per tutte
e lo sposo non avrebbe trovato nessuna. Si pensano interamente per
lo sposo. E I’atteso per cui vale la pena vivere, con gioia, come chi sa
che senza quell’incontro si perde la pienezza della vita. Le stolte
vivono all’impronta e si ritrovano a bussare ma senza essere
conosciute. Non e un problema giuridico, ma di amore. Non ti conosco

416



perché io ero affamato e non mi hai dato da mangiare. Veglia, allora,
chi cerca il non ancora, perché sa che il bello deve venire. Veglia chi
ama la vita e non puo accontentarsi di quello che ha, perché limitato,
caduco, spesso vano e inutile. Veglia chi attende un amico caro,
perché ha bisogno dell’amore e di un amore gratuito, puro, che non
finisca, che contenga parole di vita eterna, che faccia comprendere
quello che non finisce. Aspettare la vita futura non ci fa scappare dal
presente! Anzi. Ci fa vivere tutto con amore, proprio perché liberi dal
senso di onnipotenza che esalta o dall’individualismo che deprime.

Don Gianni ha vegliato. Per il suo L di sacerdozio Don Matteo Prodi
ha scritto che «il senso della vita di Don Gianni era condurre le
persone da Gesu». Aspettava Lui e faceva incontrare Lui. Penso alla
sua premura per gli anziani e gli ammalati. Vegliare significa farsi
carico dei suoi fratelli piu piccoli, perché e la misericordia che ci fa
riconoscere Gesu nel loro corpo e attiva il nostro. Sapeva bene che
vegliare significa anche essere vicini nella sofferenza, non per amore
di questa, ma perché arriva, proprio perché la durezza della vita non
ci trovasse impreparati. Questa é la sapienza, come quella delle vergini
della parabola. Da Castel S. Pietro Terme, ordinato nel 1950 a Poggio
Renatico, parroco a Pieve di Budrio e poi, dal 1977, a S. Egidio,
accompagnato dalla raccomandazione di fare le benedizioni da solo,
per rendersi conto personalmente della situazione. Si e pensato
sempre unitamente ai suoi vari cappellani: Don Andrea, Don Giorgio,
Don Lino, Don Matteo e Don Stefano. Vegliava tanto da non fare un
giorno di vacanza: non lasciava la Parrocchia un giorno solo,
nonostante le insistenze che si prendesse un po’ di tempo per il riposo.
Perché? Se qualcuno avesse bisogno della confessione dell’unzione
degli infermi! Si veglia per amore, per attenzione agli altri, per farsi
trovare e farsi trovare pronti (era sempre vestito bene proprio per
questo) dall’incontro di Colui che deve venire. La saggezza ¢ un cuore
umile. E questa che rende saggi perché ci relativizza a noi stessi,
perché siamo poca cosa e ci fa accettare come siamo e partire da
quello che siamo, e ci relativizza agli altri, perché siamo noi stessi
insieme, non senza il prossimo.

Ha vissuto la grande stagione del Concilio, piena di entusiasmo e
di attese fortissime, di veglia intensissima per la Chiesa che deve
venire e il mondo nuovo che sembrava alle porte. Non era facile per
lui, né cosi scontato, considerando la sua formazione preconciliare. La
Bibbia, la corresponsabilita, la Liturgia: tutto nell’ottica del Concilio.
Si diede da fare moltissimo per promuovere il Consiglio Pastorale.
Forse il suo modo scrupoloso cozzava con una certa intemperanza di
quella stagione. Ma in fondo erano veri e importanti tutti e due gli

417



atteggiamenti: correre e sapere costruire con pazienza, la fretta e la
pazienza. Don Gianni vegliava stando dalla parte dei piu piccoli, quelli
che avevano bisogno della protezione della comunita. Ha lasciato tutto
quello che aveva per la Chiesa e una parte specificamente alla mensa
della Caritas. La comunita, la Chiesa, doveva essere accogliente per chi
non aveva famiglia! Vegliava nella celebrazione eucaristica, incontro
con lo sposo, compimento del gia e inizio pieno del non ancora.
Qualcuno diceva che I’amava cosrt tanto da farla durare il pit a lungo
possibile! La veglia si esercita con la preghiera (era capace di ripartire
da capo col breviario se si addormentava mentre lo diceva). Vegliava
talmente da pensare che la parola piu brutta del mondo fosse “uffa”,
perché per lui non era concepibile la pigrizia o il tirarsi indietro
davanti ai sacrifici. Veglia amando la comunita, controllando - non
facciamo fatica a immaginarlo - le schede delle benedizioni una per
una, come modo per conoscere e preparare ’incontro. Il tempo estivo
lo dedicava anche (o soprattutto) a quello. Sapeva ogni cosa di ogni
casa e famiglia. Veglia significa anche protezione per qualcuno:
quanto voleva che tutti si sentissero protetti dalla Chiesa madre,
anche attraverso il buon funzionamento di tutto, iniziando dalla
concreta rendicontazione dei soldi fino alla custodia degli immobili!
Quante energie spese per il cinema e per gli altri spazi! Veglia é dare
fiducia agli altri, per i vari servizi necessari. E vegliare cosi significa
anche costruire e preparare il futuro, il dopo di noi.

Nato a Castel S. Pietro, la lampada della sua vita e stata sempre
accesa di amore per il Signore e per il prossimo. Ci ha lasciato dopo la
festa della Trasfigurazione, all’alba del giorno in cui il mondo ¢
cambiato per sempre, quando le lacrime sono asciugate e la luce della
vita non e piu spenta. Don Gianni, prega per noi, per la tua Chiesa di
Bologna, perché tanti si mettano al servizio nei vari ministeri e anche
nel bellissimo ministero del presbitero che presiede nella comunione
e dona tutto se stesso per costruire la famiglia di Dio tra gli uomini, il
nostro gia che rivela la pienezza del non ancora. Riposa in pace.

418



Santuario della Beata Vergine della Rocca - Cento
Domenica 14 agosto 2022

uesta festa dell’Assunta ci coglie tutti in un momento di

grande attesa. Ma, forse, dovremmo dire che la vita tutta e

sempre una grande attesa, di conoscere, di capire, di
vedere, di conservare. Portiamo con noi la tanta sofferenza che ha
segnato questi ultimi mesi, la nostra ma anche quella dei tanti di cui
abbiamo visto il dolore, penso in particolare alle vittime della
pandemia della guerra. Attesa di consolazione e di speranza. La
pandemia ci ha portato via nella solitudine tanti nostri anziani,
motivo per cui siamo consapevoli che non dobbiamo lasciare piu
nessuno solo e che la fragilita deve essere sempre protetta, rivestita di
tenerezza e amore perché non sia una condanna o una vergogna ma
motivo di cura, necessaria per tutti.

La pandemia della guerra ci presenta un orrore al quale non
vogliamo mai abituarci. Non possiamo essere spettatori, magari
filmando l’avvenimento e poi cercando una terapia per lo shock
provato! Cosa faremmo se fosse coinvolto nostro figlio o nostra
madre? Le brutalita cui assistiamo ci rivelano come ’'uomo, anche
digitale e moderno, € l'inquietante lupo di sempre, e ci portano a
temere di chiunque. Ogni guerra € “nostra”, € una pandemia che
riguarda tutti. Non dimentichiamo che é sempre preparata e aiutata
dagli odi, dalla violenza delle parole e dall’aggressivita fisica, dal non
guardare con benevolenza il prossimo, da tanta ignavia personale e
pubblica, dalla logica dei nazionalismi cosi distruttivi e incendiari.
Cosa accadra quindi? Crescera ancora la gia enorme poverta? Gli
importanti e incoraggianti segnali di ripresa - una produzione
industriale invidiabile - saranno messi in discussione dal costo delle
materie prime, dalla mancanza di mano d’opera, dalla crisi energetica
conseguenza della guerra in Ucraina? Cosa accadra con le elezioni che
suscitano tante discussioni ma non altrettanti ideali e visioni per il
futuro? Troveremo il vero interesse nazionale e sovranazionale per
una ricostruzione che aiuti 'uomo che verra, che ami e difenda la vita
sempre e per tutti, e che sia piu forte delle inevitabili difficolta?

419



Ecco, in queste tante domande e angosce ci aiuta Maria, la donna
del futuro, perché ci porta Gesu e si fa portare da Lui. Con Lei oggi
contempliamo il nostro povero e fragilissimo corpo mortale che si
vestira d’immortalita. Anche noi renderemo grazie per sempre a Dio
che ci da la vittoria, ’amore che non finisce «per mezzo del Signore
nostro Gesu Cristo!». L’assunzione in cielo ¢ un mistero che ci
annuncia e ci ricorda qual e 1a nostra destinazione: essere assunti con
il nostro corpo risorto nel cielo di Dio. Maria, la prima che ha creduto
alla Parola del Signore, ¢ la prima ad entrare. Chi come lei vive per
Gesu vive per il prossimo, trova se stesso tanto che comprende quanto
e preziosa la sua umilta, liberandosi dalla droga dell’orgoglio. Amare
Gesu ci fa ritrovare I'incanto della vita, la sua bellezza, nascosta nel
creato e in ogni persona, tanto che ogni incontro, anche quello piu
ordinario, pud essere una scoperta che trasmette luce e amore.
Senz’amore invece niente ha valore, tutto e grigio, fastidioso, inutile.

In Oriente I’Assunzione ¢ la festa della dormizione. La morte € un
sonno, non la fine. La tradizione vuole che gli apostoli vennero tutti
portati intorno a Maria nel suo letto di morte. Il cristiano non muore
mai solo ma é sempre circondato dalle invisibili ma reali presenze
degli amici di Dio, delle relazioni che portiamo con noi. Sopra Maria
distesa e raffigurato Gesu, che la stringe a sé prendendola in braccio
per portarla in cielo. E il contrario della nascita di Gesu sulla terra:
Maria nasce al cielo, figlia di suo figlio. Il corpo assunto significa che
non perderemo la sensibilita umana, tutta. Essa diventera pienamente
espressione della sensibilita di Dio, in un amore pieno e reciproco. Il
mistero dell’Assunta ci riapre al cielo della nostra destinazione.
Mercoled1 scorso Papa Francesco, riferendosi alla nostra destinazione
finale, ha affermato che «il meglio deve ancora venire». Si, il meglio!
E lo iniziamo a gustare e a capire sulla terra. Gesu quando parla del
Regno lo descrive come un pranzo di nozze, una casa con molte
dimore, come la perla preziosa tanto desiderata, come un albero che
protegge dal sole della vita. Non saremo noi soli a trovare noi stessi,
ma troveremo noi stessi perché saremo una cosa sola con Dio, nella
comunione con i suoi santi, i suoi e nostri amici. Un compimento di
amore. Con il “si” Maria diviene la madre del Figlio. Con il nostro st
possiamo farlo nascere e crescere in noi.

Qual e allora la beatitudine della vita, quella che cerchiamo con la
nostra stessa vita fino alla sua fine? E per tutti o é esclusiva? Gesu e
venuto perché la sua gioia sia in noi e la nostra gioia sia piena. Per
questo risponde a quella donna che pensa la felicita per pochi e non
possibile a chiunque, indipendente dalla nostra volonta: «Beati
piuttosto coloro che ascoltano la parola» e che proprio per questo la

420



vivono. Non ¢é detto che non sbaglino, che non abbiano bisogno di
aiuto, che siano perfetti. No. Cercano di viverla come una parola di
amore, con amore, e si aiutano a farlo. Ecco la via del cielo che passa
per la nostra umilta. E ’amore esigente, non la legge! Ma I’amore ¢ un
giogo dolce e leggero, che dona senso alla nostra vita.

Signore, abbiamo bisogno del cielo per vivere sulla terra. Il nostro
cuore ¢ pieno di domande e di paure grandi. Aiutaci a sentire il tuo
amore che innalza gli umili. Liberaci dalla violenza e dall’odio sulla
lingua e tra le mani, dal paternalismo che ci fa guardare l’altro
dall’alto, dalla paura e dalla diffidenza che ci nascondono la bellezza
della vita. Insegnaci a essere beati rendendo beati, come tua Madre.
Beati siamo noi se crediamo nell’adempimento della tua Parola, non
quando tutto e finito, nelle cose facili e risolte. Crediamo che la tua
Parola non delude anche quando sembra sia inutile e vano osservarla:
I’amore non finisce mai. Signore, tu ci affidi a Maria, nostra madre.
Grazie perché la tua madre e la nostra e ci vuoi beati con lei. In questo
nostro povero mondo, attraversato da tanta sofferenza, ci indichi la
via del cielo, che inizia nell’essere figli suoi e fratelli con Te e con tutti.
Amen.

421



Villa Revedin - Bologna
Lunedr 15 agosto 2022

Apocalisse ci rivela il futuro aiutandoci a leggerlo nel

nostro presente, cosi incerto e drammatico. Ne abbiano

proprio bisogno, perché questi anni di pandemie hanno
fatto crescere in noi tante paure e rivelato la nostra incertezza e il
disincanto. E vero: da quando abbiamo abbassato il cielo dei nostri
desideri restringendolo all’orizzonte del nostro io, anche la terra ci
sembra piu avara di vere soddisfazioni e di autentici entusiasmi. Non
riusciamo piu a stupirci del tanto che pure abbiamo e non scopriamo
I’incanto che € ogni persona, nella quale possiamo vedere il riflesso di
Dio. In realta, poi, scrutiamo il cielo per comprendere dove sono i
nostri cari e dove, quindi, saremo anche noi. In questi anni c¢i siamo
scoperti tutti vulnerabili, ma ancora troppo poco tutti fratelli. Lo
avevamo dimenticato, pensando di poter risolvere tutto!
Silenziosamente € come cresciuta in noi la diffidenza verso quello che
deve accadere, cosi imprevedibile e minaccioso. Pensiamo di vivere
sempre come siamo oggi, come un’eterna giovinezza. Questo e
davvero senza futuro e ci rende prigionieri dell’io e del presente!

La vita, infatti, si trasforma, si deve trasformare, e noi non
possiamo restare gli stessi! Negli sconvolgimenti Dio ci vuole uomini
di speranza, che si preparano e preparano il futuro, non abbassano lo
sguardo su di sé pensando cosi di salvarsi e stare bene. Maria Assunta
ci aiuta a guardare il cielo, in alto, un po’ come osservare la Basilica
di S. Luca ci orienta sia nella grandezza, altrimenti incommensurabile
dell’infinito, sia per capire dove siamo sulla terra e quale direzione
prendere. Maria, come la Basilica di S. Luca, ¢ il legame che unisce il
cielo con la terra, la casa dove siamo diretti ma anche quella piena di
problemi dove affrontiamo il combattimento della vita. Guardare in
alto ci aiuta e ci fa sentire amata la nostra vita terrena. La nostra storia
e destinata al riscatto di ogni sconfitta che la umilia, la ferisce, 1a perde
nell’anima e nel corpo.

Abbiamo ascoltato di un segno grandioso: la donna, arca
dell’alleanza di Dio, vestita di sole, con la luna sotto i suoi piedi e, sul
capo, una corona di dodici stelle. Ella deve dare alla luce il figlio, Colui

422



che compie la salvezza, che rivela il regno del nostro Dio e ne
trasmette la forza. La donna deve lottare contro il drago, enorme, che
vuole distruggere quel bambino che ci ¢ dato in segno, Cristo. E una
lotta terribile, decisiva. Cosa puo fare una donna che deve partorire
davanti a una forza cosi inquietante? Il drago trascina le stelle del cielo
e le precipita sulla terra: terrorizza e paralizza con la paura. Ha tante
teste e tanti diademi. Il male si presenta sempre con volti diversi,
cangianti, per confonderci, tanto che ci sembra impossibile
distinguere con chiarezza dov’e la verita. Attrae con la ricchezza e la
forza, sempre con l'inganno. Nel bambino che nasce e che Dio
protegge, siamo aiutati a vedere Cristo, nostra salvezza e con Lui tutti
i suoi e nostri fratelli pitu piccoli. Spesso gli uomini invece di aiutare
Dio a combattere il drago si trasformano essi stessi in strumenti di
morte, colpendo, uccidendo, riducendosi a spettatori, aggredendo e
sentendosi aggrediti. Mi sembra ci sia troppa poca pieta per chi é
vittima dei briganti.

Evitiamo 'uvomo mezzo morto, non piu solo girandosi dall’altra
parte, ma filmando, come uno spettacolo, come qualcosa che ci puo
appassionare ma non ci riguarda, magari poi facendoci aiutare con
qualche terapia perché le immagini ci hanno turbato. Ma se fosse
colpito nostro figlio o nostra madre non faremmo subito qualcosa per
proteggerli, e non vinceremmo la paura o non smetteremmo di
aspettare di avere tutte le risposte alle tante domande prima di
decidere di fare qualcosa? Perderemmo tempo a riprendere? Come
non difendere la donna e con lei proteggere il bambino, la speranza
di vita nuova, la nostra unica speranza, il solo che ha parola di vita
eterna’ Amiamo proteggiamo questa nostra madre Chiesa, servendola,
aiutandola come possiamo, onorandola con tutto noi stessi, rifiutando
ogni parola o atteggiamento che possa dividere o limitare la
comunione.

La beatitudine di Maria é 'umilta. Questa ci mette in relazione con
noi stessi, dando valore al poco della nostra vita e ci unisce al
prossimo perché ci spinge a servire e aiutare l’altro e a farlo
gratuitamente. Maria umile ha dato la vita, non I’ha conservata. Umile
dona la vita e per questo la trova. Ecco cosa ci é chiesto per stare
davvero bene: dare vita, fare stare bene. L’Anastasi di Maria inizia
dall’umilta che viene innalzata dall’amore. Maria é umile e per questo
Dio la puo innalzare. Non ha paure di cose grandi perché serva del
Signore e piena dell’amore di Dio, tanto da accettare di aiutare quella
piu grande di tutte: «la salvezza per tutto il popolo!».

423



La nostra generazione si piega poco alle cose piccole e cosi ha molti
mezzi e risultati scarsi, proprio perché non sappiamo essere umili.
Ognuno si crede “qualcuno”, tanto che non si spreca per le cose
piccole, gli sembra una diminuzione. Tanti “qualcuno” finiscono per
diventare “nessuno”, perché l'umile ¢ veramente “qualcuno”:
importante € chi aiuta I’altro. Maria, umile, non ha paura di dare vita,
di spendere quello che ha perché il mondo sia la casa per 'uomo che
verra. Ecco cosa ci indica oggi Maria. La fede e tutt’altro che un
anestetico per zittire il grido di dolore e I'invocazione di giustizia.

L’assunzione di Maria in corpo e anima conferisce alla corporeita
significato adesso e dopo, e ci aiuta a capire lo stretto legame tra
spirituale e materiale, cost importante per non ridurre il Vangelo a
rassicurante elisir di benessere e il materiale a mera azione sociale per
cui il fratello piu piccolo di Gesu e mio diventa un utente. I discepoli
di Gesu, in questa stagione cost decisiva, cercano con umilta le cose
grandi dell’amore, non avendo paura di amare, difendere la vita
sempre e per tutti, dal suo inizio sino al suo compimento, con
Iintelligenza del cuore e con ’'amore per la casa comune che ci €
affidata. «Chi crede in me, anch’egli compira le opere che io compio e
ne compira di piu grandi» (Gv 14,12). Beata Maria e beati noi quando
crediamo nell’adempimento di cio che il Signore ci dice.

Oggi nella sua Pasqua cantiamo con l'oriente: «O straordinario
prodigio! La fonte della vita € deposta in un sepolcro, e la tomba
diviene scala per il cielo. Oggi, infatti, il cielo apre il suo grembo per
ricevere colei che ha partorito colui che I’'universo non puo contenere.
Colei che ha partorito ’autore della nostra vita passa da vita a vita».

424



Auditorium Intesa Sanpaolo D3, Fiera — Rimini
Domenica 21 agosto 2022

ggi contempliamo il sogno del profeta. Ne abbiamo bisogno

nelle tante avversita che ci mettono alla prova e ci fanno

sentire smarriti. Vediamo un piccolo anticipo del Signore
che viene «a radunare tutte le genti e tutte le lingue». «Essi verranno
e vedranno la mia gloria», abbiamo ascoltato dal profeta. Sentiamo
tanta gioia e sempre nuovo stupore per questo popolo tratto
dall’anonimato e dalla giungla della complessita. E l'incanto cost
umano che ci libera dal disincanto che si deposita silenziosamente nel
cuore e finisce per farci accorgere di Dio e della bellezza dei suoi doni.
Contempliamo la gloria di Dio, cost diversa da quella degli uomini,
spesso penosa, artefatta, traditrice dell’'umanita stessa per chi la
esibisce e per chi la insegue. Nell’antropologia digitale si nutre di
followers e cura I’'apparenza, spesso con grandi e vani sacrifici.

La gloria di Dio e quella piu vera degli uomini e si rivela nella
fragilita, non nella forza; ¢ per tutti e non per qualche influencer
impresario di se stesso; e per gli altri e, per questo, anche di chi la
trasmette. La gloria di Dio la troviamo nella gioia di un muto che
spiega finalmente il mondo che ha nel cuore; nelle lacrime asciugate
di una donna che piangeva il figlio morto nella speranza che si
accende nel cuore di un peccatore raggiunto dalla luce dell’amore. La
gloria di Dio ¢ in chi ha visto il suo angolo del mondo raggiunto dalla
preferenza che sceglieva proprio lui. Oggi sono condotti qui «tutti i
vostri fratelli da tutte le genti», quelli i cui nomi portiamo ben scritti
nel nostro cuore, e i tanti che ci precedono nella strada per la festa
senza fine, ad iniziare dal S.d.D. Luigi Giussani che ricordiamo nel
centenario della sua nascita. Ci guardano dal cielo e noi li guardiamo
in un unico orizzonte infinito di amore.

Quanto é vero che non si puo avere Dio per Padre se non abbiamo
la Chiesa come madre! E la Chiesa non e un’entita impalpabile,
astratta, diafana, ma assume i tratti, umani e spirituali, della nostra
esperienza, della carne, del carisma di questa chiamata che ci fa
riconoscere il dono che siamo. «Se il Verbo si e fatto carne, € in una
carne che noi lo troviamo, identicamente», diceva Giussani, e quindi

425



non «un devoto ricordo o un vago sentimento di pieta per Gesu». Che
tristezza, anche, i cristiani figli di se stessi, che scambiano
individualismo per maturita, che contrappongono ’appartenenza alla
coscienza, la comunione alla responsabilita, un legame forte alla
liberta interiore. Ecco, la bellezza di essere qui aiuta tutti noi a godere
della comunione che ci unisce tra noi e con la Chiesa tutta. Per capirla
e aiutarla deve «approfondirsi nella fede personale, nel rapporto
personale con Cristo e Dio», non viceversa, cercando «prima di tutto
aprirci a noi stessi, accorgerci vivamente delle nostre esperienze,
guardare con simpatia l'umano ch’¢ in noi, prendere in
considerazione quello che siamo veramente».

Il nostro e un padre che «corregge colui che ama». Dio ci tratta da
figli, non da estranei; da padre, non da accompagnatore distratto che
lascia fare o da asettico giudice che osserva e sentenzia. Il padre non
coltiva il sospetto, non investe con il vento gelido di un giudizio
distaccato, ma ci mette davanti a noi stessi, aiutandoci a scegliere, a
ritrovarci, aspettando che siamo noi a raggiungere la sua e nostra casa
per poterci abbracciare e renderci di nuovo padroni di noi stessi.
Scriveva Péguy che il nostro Padre non ci possiede, ma desidera solo
che cominciamo ad amarlo come uomini, liberamente, gratuitamente,
aspettando l'ora segreta «quando i suoi figli cominciano a diventare
uomini,/ Liberi /E lui stesso trattato come un uomo,/ Libero, quando
la sottomissione precisamente cessa e quando i suoi figli divenuti
uomini/ L’amano». E per ottenerci questa liberta, questa gratuita, ha
sacrificato tutto. Per questo «Sforzatevi di entrare per la porta stretta».
Gesu non allarga la porta dell’amore tanto da non significare piu
nulla. Non ne fa una su misura, perché Lui e la misura, la porta. Gesu
guardd con amore 'uomo ricco ma questi penso che era una porta
troppo stretta lasciare tutto perché il suo cuore era nelle ricchezze e
non capi ’amore del maestro, la sua passione che conquista il cuore e
fa sentire nel cuore la «vibrazione ineffabile e totale». E una porta
stretta per le passioni tristi e epidermiche della nostra generazione.
La porta della gratuita ¢ stretta in un mondo dove decide la
convenienza individuale o di gruppo, ma dopo scopri la liberta
dell’amore. La porta del perdono é stretta all’inizio, ma poi apre a
ritrovare se stessi e il fratello.

La porta é stretta per chi pensa di provarne infinite senza imparare
mai ad amare per davvero. «La cultura di oggi ritiene impossibile
conoscere, cambiare se stessi e 1a realta solo seguendo una persona»,
diceva Giussani. L’esistenza di una porta, e per di piu stretta,
infastidisce uomini come noi, allettati dal facile e dal rapido, convinti
di avere diritto a tutto senza sacrificio, perdendosi davanti alle prime

426



difficolta. Gesu per primo passera per la porta stretta del non salvare
se stesso, di bere il calice e di amare fino alla fine. E la porta che passa
chi ama, chi ha una passione per cui «l’istante non € piu banalita», per
chi non vuole «vivere inutilmente», come diceva Giussani. La passano
i piccoli, i peccatori, i mendicanti della vita, i sognatori che non si
arrendono al vuoto dell’amore e alla depressione escatologica, cioe al
vivere senza speranza. E la porta che si apre a quanti si mettono in
cammino da oriente e occidente, non pensano di essere loro al centro
e cercano Gesu e il suo prossimo. La porta é all’inizio stretta ma poi
diventa incredibilmente larga, si apre all’infinito, tanto da
raggiungere il mondo intero, da farci entrare nel regno dei cieli, cioé
nella felicita con tutti. Entriamo per questa porta quando
condividiamo nella caritativa quello che abbiamo con chi non lo ha;
quando liberiamo qualcuno dalla tortura della solitudine, quando
rendiamo amato il soffio della vita accompagnandolo dal suo inizio
fino alla sua fine, quando invitiamo a pranzo chi non puo restituircelo.
La porta larga poi diventa, invece, terribilmente stretta, perché riduce
tutto all’io! I mondo e la Chiesa hanno bisogno della passione
irriducibile e forte per I'umano, piena di Cristo e che riconosce in
questo il desiderio di Dio.

Gesu ha passato la porta stretta, «si € reso finito, per liberare la
nostra finitezza e condurla nella dimensione della sua infinita, per
venire incontro alle esigenze del nostro essere», per potere dire anche
noi «Dio veramente grande! Dio veramente buono! Io mi conosco ora,
comprendo chi sono». «Verranno da oriente e da occidente, da
settentrione e da mezzogiorno e siederanno a mensa nel regno di Dio».
Dio sia benedetto e sia benedetta questa nostra vita, da spendere,
questa casa da costruire e amare con tutto noi stessi, questo mondo
drammatico, pieno di sofferenza e di morte, di spreco e poverta, per
cui avere la com-passione di Gesu. E quella che ha vissuto e trasmesso
Giussani, che appena ordinato prete scrisse a un amico: «E da parecchi
anni che io non piango piu che per due motivi: il pensiero
dell’infelicita eterna dei miei fratelli uomini - il pensiero dell’infelicita
terrena degli uomini, simbolo di quella eterna. Noi Gesu ha scelto per
gridare nel mondo il suo Amore e la felicita degli uomini: la grande e
inenarrabile felicita che ci attende». E possibile. E il nostro
ringraziamento per sentirla nel cuore. Sia la passione di ognuno per i
nostri fratelli tutti.

S. Maria, Madre di Dio, conservami un cuore di fanciullo, puro e
limpido come acqua di sorgente. Ottienimi un cuore semplice, che non
si ripieghi ad assaporare le proprie tristezze; un cuore magnanimo nel
donarsi, facile alla compassione; un cuore fedele e generoso, che non

427



dimentichi alcun bene e non serbi rancore di alcun male. Formami un
cuore dolce e umile che ami senza esigere di essere riamato, contento
di scomparire in altri cuori, sacrificandosi davanti al tuo Divin Figlio;
un cuore grande e indomabile, cost che nessuna ingratitudine lo possa
chiudere e nessuna indifferenza lo possa stancare; un cuore
tormentato dalla gloria di Cristo, ferito dal suo amore, con una piaga
che non si rimargini se non in cielo.

428



Chiesa parrocchiale di Malalbergo
Sabato 27 agosto 2022

1 mondo di Dio e diverso da quello finto degli uomini ma non e

affatto alla rovescia. E il mondo come Dio lo voleva. Non é la

consolazione per quelli che non ce la fanno, il premio per gli
ultimi, ma la grazia di una vita piena per tutti noi, mendicanti di
amore come siamo, tutti, liberandoci dalla triste ricerca di innalzarci
da soli. Quello che é stolto per il mondo, che quindi non lo considera,
lo umilia, lo reputa una sconfitta, diventa pieno di Dio che non puo
entrare, invece, da chi si crede gia sapiente e forte da solo. Il mondo
di Dio e per persone vere, che non fanno finta di essere quello che
non sono. Quello che é stolto per il mondo, Dio lo ha scelto per
confondere i sapienti. E stolto nel mondo parlare di una porta stretta,
eppure se vogliamo amare per davvero dobbiamo liberarci dalla
convenienza, dal possedere, dall’orgoglio, ed entrare nella porta
stretta dell’amore, che appare tale a chi vuole conservare tutto di sé.
La mia porta sara chiusa per il ricco e per il forte, ma sara larga per
I'umile e il piccolo. Per il mondo é davvero stolto pensare che si e beati
quando si e poveri o quando si piange, che ¢ stolto amare senza quelli
che non possono darti niente in contraccambio. Eppure solo donando
gratuitamente possediamo quello che altrimenti ci viene tolto. Cio che
e debole per il mondo, Dio lo ha scelto per confondere i forti; cid che
e ignobile e disprezzato per il mondo, che e nulla, Dio lo ha scelto per
ridurre al nulla le cose che sono, perché nessuno possa vantarsi di
fronte a Dio. Ecco il senso della vita cristiana che ci libera dal
rincorrere una sapienza che ci rende egoisti e pieni di noi stessi ma
vuoti di amore, supponenti e ricchi ma incapaci di condividere. Don
Enzo ha vissuto sempre in luoghi non centrali, quelli in cui si trovava
bene, e 1li ha resi preziosi riempiendoli dell’amore di Dio, perché
questo lascia la creta dei nostri vasi sempre tale ma contenitore del
tesoro piu prezioso ed eterno.

Ringraziamo il Signore perché Don Enzo non ha tenuto per sé il
suo talento, ha vinto la paura di amare per restituire la fiducia
accordata, sentendo suoi quei talenti affidati, spendendoli per aiutare
il suo padrone e trovando cosI se stesso. E i talenti diventeranno cost
suoi. E ringrazia per il tanto ricevuto! Uso le parole di Don Enzo nel
suo testamento, piene di vera sapienza umana proprio perché umile e

429



consapevole di sé: «Ringrazio Dio per il dono fondamentale della vita
e ancora di piu della fede cristiana; senza sarebbe tutto vuoto.
Ringrazio Dio per un dono che mi ha sempre sorpreso: la vocazione al
sacerdozio ministeriale. Io che non riuscivo a dire due parole in
pubblico, sono chiamato ad annunciare la notizia piu bella del mondo:
il Vangelo. In me si attua il mistero dello strumento povero, chiamato
a toccare il pane consacrato, ad alzare le mani per assolvere, benedire,
incoraggiare gli altri, quando io invece sento la mia poverta umiliante.
Sia lodato il Signore nei suoi piani imperscrutabili. Un dovere chiedere
perdono a Dio e ai fratelli per i tanti peccati in pensieri, parole, opere
ed omissioni. Troppo facile sono stato nel criticare, troppo lento a
perdonare. Non sono stato di buon esempio. La mia speranza ¢é la
misericordia di Dio e il crocifisso con quelle braccia aperte per
abbracciare tutti i peccatori del mondo. Un grande grazie per il
momento pit importante: 1a messa della domenica. Un parroco vede i
suoi cristiani giovani, vecchi, grandi e piccini ed insieme accoglie il
Signore che parla e che viene nell’Eucaristia. E grazie ai malati che con
la fede di un tempo avete accolto il Signore nella comunione e a casa
vostra. Vengo da una famiglia che ha contato fino a ventuno
componenti e con un comando: lavoro, messa, famiglia, onesta. Forse
sorprende che io non abbia parlato dei superiori e vi confido una mia
paura di fronte a voi per le mie origini contadine. Avevamo paura del
padrone, del fattore. Ebbene, cid0 mi é rimasto incollato dentro per
tanti anni. Scusatemi».

I1 talento e pensarsi per gli altri e usare quello che si e per amore.
E cost trova anche il senso della sua vita, quello che non finisce, la
beatitudine di avere trovato cio per cui sei stato creato. Don Enzo
aveva tanti talenti, da uomo della terra com’era, concreto, generoso,
serio nel lavoro, instancabile nel servizio e nell’entrare in relazione
con tutti. Il suo talento era il suo sogno: trovare gente innamorata
della Parrocchia e, aggiungerei, fare innamorare di Gesu e della sua
Chiesa. Ci ha aiutato a vivere la Chiesa come €: una casa, una famiglia.
Era sensibile per questo. E ha visto nella protezione di questi anni, in
particolare gli ultimi mesi cost difficili, proprio il frutto del vivere la
Chiesa come deve essere: famiglia di Dio. Ringrazio di cuore Don Pino
e tutta la comunita per come avete protetto Don Enzo, trattandolo
come un padre e un fratello maggiore carissimo. Grazie. Ecco cos’é la
Chiesa: una famiglia che non lascia solo nessuno. Se viviamo la Chiesa
come famiglia allora anche le nostre famiglie lo saranno di pit. E il
ricordo di Don Enzo ci unisce e ci unira proprio perché ha vissuto per
la sua Comunita. La Chiesa € la nostra casa, nel senso pit vero, non
del possesso: nostra perché di Gesu, nostra perché ’amore € nostro se

430



lo perdiamo per gli altri. Stava male quando i preti parlavano poco
del Signore e chiedeva al Vescovo se trovava «un momento propizio
perché potrebbe darci una mano a creare piu fraternita tra di noi».

Con cordialita, umilta e semplicita, quasi timido ha cercato di
costruire una casa, vivere la Chiesa come la sua famiglia. Massumatico.
I1 21 settembre 1967 comincio il servizio come cappellano a Molinella,
Panzano, dal 1978 al 1997 a Rubizzano e Gavaseto di S. Pietro in
Casale e come aiuto al parroco di S. Pietro. Dal 1996 al 1997 fu
amministratore parrocchiale a S. Pietro in Casale, dal 1997 parroco a
Malalbergo. Ricordava con commozione il gruppo del Vangelo nelle
case a S. Pietro in Casale negli anni ottanta/novanta. Era il primo nel
servire perché sapeva leggere bene le necessita degli altri, spendeva il
suo talento, non lo teneva per sé. Ascoltava, faceva ironia e battute,
non imponeva mai le sue verita, ma conduceva alla verita che e Gesu.
I suoi occhi erano occhi che chiedevano e davano amore. Si era fatto
pescatore di uomini, sensibile, quasi fisicamente vulnerabile. Il
pescatore € paziente: ricordiamo a volte una certa malinconia che lo
prendeva anche se sempre raccolto sobriamente in se stesso. E in
fondo in questa Cc’era sempre una ricerca di amore, di aiuto, di
relazione tra le persone che Gesu gli aveva dato di servire, il campo
dove lavorare da bravo e generoso contadino quale era.

Grazie Don Enzo perché hai speso il talento, i tuoi talenti, fino alla
fine, coltivando l'orto della casa del Signore con la pazienza e la
concretezza del lavoratore dei campi. Ricordaci di essere la famiglia
di Dio, di sentirci a casa e di essere casa tra noi e per tutti, amandoci
come fratelli, avendo cura del prossimo e di questa casa come e piu
della nostra, perché cosi anche le nostre case saranno piene di amore.
Col sorriso con cui ti ricordiamo oggi sei abbracciato da quel Cristo
che spalanca le braccia sulla croce. Prega per noi e prega perché tanti
non cerchino la sapienza del mondo ma quella di Dio, perché ci siano
tanti gruppi del Vangelo per imparare a spendere i talenti per il
progetto di amore di Dio. Il tuo esempio ispiri tanti a scegliere il
servizio del prete. E con te ringraziamo Dio per le meraviglie che
compie con noi, povera cosa ma riflesso dell’amore di Dio.

431



Basilica di S. Pietro in Ciel d’Oro - Pavia
Domenica 28 agosto 2022

are memoria dei Santi non € come ammirare un capolavoro e

noi non siamo spettatori, perché ¢ un dono di comunione,

cioé amore che ci coinvolge e arricchisce. Nella comunione
quello che é suo é mio, e viceversa, anticipo di cid che vivremo con
pienezza quando saremo una cosa sola. La vita dei Santi, poi, non &
perfetta, ma piena di amore e di storia vissuta, che comunica la luce
di Dio a distanza di tempo. Ricordare i Santi - tanto piu nel buio e
nelle difficolta - ci protegge e orienta, aiuta a ritrovare la bellezza di
Dio, a capire il dono che siamo noi, a decidere di spenderlo. Non
dobbiamo diventare S. Agostino, ma santi! Anche noi, insomma, un
capolavoro! Santo non e il perfetto, ma chi ama e si fa amare da Dio.

Il problema di tutti - e il sogno di Dio e che avvenga per tutti - ¢
trovare amore. Una certa vulgata psicologizzante - che fa torto alla
psicologia - impone di trovare se stessi da soli, facendo girare tutto
intorno al proprio io, prendendo sempre per sé e perdendo per questo
tanto tempo, e anche soldi, consumando interpretazioni ed
esperienze. In realta trovo me stesso quando trovo I’amore e cost
capisco chi sono e per chi sono. Quando accade sono felice e nessuno
ci puo separare dall’amore di Dio e, quindi, dei suoi figli. Cos1 &
avvenuto per S. Agostino. Non vuol dire risolvere per sempre tutti i
problemi, essere invulnerabili dalle pandemie della vita, non dovere
soffrire piu! Significa avere la forza per affrontarli, anzi, per rendere
le stesse avversitd motivo per un amore ancora piu vero e forte.
Quando troviamo I’amore, sempre tardi (che grazia ¢ questa per me
ritardatario, che ancora faccio tanta fatica a capire e ad abbandonarmi
all’amore!) troviamo la forza per non avere paura di amare il
prossimo, la ragione per cui sacrificarci, se serve farlo. Diceva S.
Agostino, che come noi aveva cercato I'amore dove non c’era: «Né
soltanto io, o pochi uomini con me vogliono essere felici, bensr tutti
lo vogliono. Chiedi a due persone se vogliono fare il soldato, e puo
accadere che l'una risponda di si, I’altra di no; ma chiedi loro se
vogliono essere felici, ed ambedue ti risponderanno all’istante, senza
ombra di dubbio, che si; anzi, lo scopo per cui 'una vuole fare il
soldato, I’altra no, é soltanto la felicita» (Conf. 10,20).

432



S. Agostino con la sua vita, che condivide senza opacita con noi, ci
libera da un’idea puritana, perbenista e falsa. Cerco felicita e se stesso
nel prestigio, nel potere, nel possesso delle cose, ma seppe guardare
davvero nel suo intimo accorgendosi che Dio era piu intimo a sé di se
stesso, che gli era stato sempre accanto, che non lo aveva mai
abbandonato o giudicato, che era in attesa di poter entrare in modo
definitivo nel suo cuore. Ecco la differenza tra una ricerca interiore e
lo specchio narcisista che riflette sempre e solo il nostro io. Dio e
amore ed ¢ l'altro che ti dice chi sei. Solo I'incontro con Lui € la
risposta alle inquietudini del cuore umano, a quella nostalgia che
abbiamo nella nostra anima e che trova pace solo nell’amore di un Dio
vicino, intimo ma non piegato all’io; amore, non sostanza per
garantire sicurezza e una vita senza pensieri, ma amore che ci apre
alla vita vera. Tutti noi cerchiamo tante sicurezze e, pur avendone, ci
scopriamo sempre molto fragili, vulnerabili. La sicurezza, infatti, non
la troviamo potenziando i sistemi difensivi, ma liberandoci dalle
paure e imparando a difendere gli altri e non il mio io, ad amare il
prossimo che diventa il mio caro, un pezzo di me.

Chi ci fa entrare in noi stessi € proprio Gesu e il suo amore.
Amando troviamo l’amore che cerchiamo, perdendo possediamo,
amando gli altri gratuitamente amiamo il nostro io, non viceversa.
Diceva S. Agostino: «Quando dunque compi un atto di misericordia
comportati [cosi]: se porgi un pane, cerca di essere partecipe della
pena di chi ha fame; se visiti un infermo, quella di chi ha una malattia;
se vai a un funerale, ti dispiaccia del morto e se metti pace fra i
litiganti, pensa all’affanno di chi ha una contesa. Se amiamo Dio e il
prossimo non possiamo fare queste cose senza una pena nel cuore.
Queste sono le opere buone che provano il nostro essere cristiani»
(Discorsi 358). Che pena certi nostri calcoli, le avarizie, la convinzione
che a fare del bene ci si rimette, il pensare che se ne debbano occupare
gli altri, la contabilita del dare e ricevere, quando nell’amore il conto
€ unico e quel che dai ricevi! E siamo ancora cost avari di amore, noi
che abbiamo ricevuto tanta bellezza e anche tante possibilita? «/n eo
quod amatur, aut non laboratur, aut et labor amatur. Quando si ama
non si fatica o, se si fatica, questa stessa fatica ¢ amata» (De bono vid.
21,26). S. Agostino viveva, come noi, un periodo di cambiamento
d’epoca, di grande crisi umana e spirituale. Sembrava tutto crollasse.
S. Agostino ama la Chiesa e 1a parola di Dio e parla di sé senza esibirsi,
senza mettersi al centro perché parlava di Gesu, il centro di tutto,
I'unita tra i fratelli. Non € un paternalista che fa cadere lezioni
dall’alto, spesso dopo che non pud piu dare il cattivo esempio. E
attraente perché parla di quello che ha vissuto. Ecco perché oggi ci

433



aiuta a vivere I’ Evangelii Gaudium che Papa Francesco raccomanda ai
cristiani e che comunica la bellezza di Dio, I’acqua che il deserto invita
a cercare. E ’amore accende amore. «Ex amante alio accenditur alius.
E dall’amore dell’uno che si accende ’amore dell’altro» (Conf. 4, 14,
21).

S. Agostino visse una dimensione affettiva della Chiesa. E noi? Ci
sentiamo a casa? La viviamo come la nostra famiglia? La Chiesa per
prima cosa va amata perché, prima di essere colleghi o vicini di banco,
siamo fratelli e figli! Cosa capiamo della Chiesa se non viviamo il
comandamento dell’amore? Stavano insieme e avevano ogni cosa in
comune. Ecco il segreto. Si mette in comune tutto solo quando si ama,
anzi si desidera che quello che e proprio diventi dell’amato. Mettere
in comune non significa pensiero unico, ma comunione e quindi unita.
Questo e contro I'individuo? La sicurezza é nel Signore che non delude
e ha dato la vita per noi. Non é un mercenario! Vendevano tutto con
letizia e semplicita di cuore, cioé con gioia e amabilita, umilmente,
tanto che la traduzione precedente parlava di godere della simpatia
di tutto il popolo. Tutte le pecore sono sue, e per loro dona la vita. Il
mercenario scappa. Anche i discepoli sono pure loro mercenari
quando scappano, semplicemente perché «non gli importa delle
pecore» o forse, meglio, gli importa piu di salvare se stessi che delle
pecore. Cioe non gli importa delle pecore! Il pastore conosce ed e
conosciuto. Conoscere e amare, e I’amore non € mai ad una sola
direzione ma circolare, come Gesu dice di quello tra Lui e il Padre.
Gesu ha tante pecore che non conosciamo perché provengono da un
altro recinto. Anche queste sono sue e quindi pure nostre. Se amiamo
il mondo cost sofferente diventeranno un solo gregge, un solo pastore.
Siamo una cosa sola e saremo una cosa sola e senza fine, perché
«’amore rende sempre nuove, e percio sempre affascinanti» tutte le
cose. «Non avviene di solito - continua S. Agostino - che, percorrendo
spaziose e incantevoli localita cittadine o campestri non proviamo piu
alcun fascino, perché gia le abbiamo contemplate spesso? Eppure,
mostrandole a chi non le ha mai viste, nel fascino nuovo che essi
provano non si rinnova forse anche il nostro? Attraverso il vincolo
dell’amore noi siamo in loro e quelle cose, che erano vecchie,
diventano nuove anche per noi».

Annunciamo il Vangelo con la nostra vita, piena di contraddizioni
ma trasformata dall’amore di Dio. E saremo un solo gregge, amando
tutte le pecore perché tutte sono sue e nostre. Fratelli tutti per
combattere le terribili pandemie della vita, per vivere e fare vivere
tutti, a cominciare dai piu deboli e poveri, in questa meravigliosa
stanza del mondo.

434



Basilica superiore di S. Francesco d’Assisi - Assisi
Sabato 3 settembre 2022

o stesso cerchero le mie pecore e ne avro cura», abbiamo

ascoltato dal profeta. Ecco quello cui siamo chiamati:

aiutare Dio, pastore, ad avere cura. E un pastore, come
sappiamo, buono e quindi bello o, se vogliamo il contrario, bello
perché buono. Quanto € vero per ognuno di noi: diventiamo belli
perché buoni! Gest1 non € un mercenario: non scappa davanti al lupo
perché “gli importa” delle pecore. Ha interesse e si pensa per loro, non
viceversa. A questo si ispird Don Milani con il suo “7 Care”, che era
anche una scelta ed una responsabilita. Lo aveva scritto nella sua
scuola di Barbiana, scuola di vita e di Vangelo vissuto. Era il contrario
del “me ne frego” che tanta violenza ha giustificato, che rozzamente e
senza nessun rispetto per la persona ha disprezzato le altrui idee,
facendo credere nella forza dell’ideologia. Paradossalmente sembrava
moderno, anticonformista, rapido, deciso, necessario, e in realta era
solo la distruttiva affermazione di sé. Il nostro pastore ha interesse
perché ama e non ne perde nessuna. Le passa in rassegna. Non é
niente di militare ma ¢ come guardarle, contemplarle, conoscerle di
nuovo anche quando gia si conoscono perché ’amore non smette di
capire e di stupirsi, di riconoscere nell’altro la bellezza che ha dentro.

Senza amore non si accende niente e tutto perde valore,
pericolosamente, per tutti. Le raduna il pastore perché sa che la
solitudine e pericolosa. E anche quello che siamo chiamati a fare dopo
e dentro i giorni nuvolosi e di caligine che abbiamo vissuto e che
stiamo vivendo. Sono giorni di grande dispersione, che isolano,
rendono fragili, a volte pieni di angosce. Aiutiamo questo pastore, e la
Chiesa che Lui ha radunato, a cercare, non a giudicare, la pecora
smarrita. Quante volte siamo pronti a giudicare, anzi ci esercitiamo
talmente tanto che sappiamo riconoscere la pagliuzza! Giudichiamo
ma non aiutiamo, non sappiamo rendere diversi, perché il giudizio
condanna, la misericordia, cioé I’amore che diventa aiuto, solidarieta,
progetto, resistenza, cambia la vita. Da cristiani e con piena
responsabilita aiutiamo la Chiesa a radunare e a curare in tempi di
grande caligine.

435



Che vuol dire oggi, per noi, fasciare la ferita e curare la malata?
Non dobbiamo compiere uno sforzo straordinario verso coloro che
hanno piu difficolta? Penso ai fragili, ad iniziare dagli anziani.
Possiamo lasciare nell’angoscia chi perde 'autosufficienza? Che vuol
dire non abbandonare, non essere mercenari della vita, tanto che
questa non ha piu valore, non perché non lo abbia ma perché nessuno
lo riconosce pit, 0 nessuno me lo da? Gli scartatori siamo anche noi
con l’indifferenza o con il non sognare una protezione adeguata. E
come sempre gli scartatori finiscono scartati! Chi condanna sara
condannato. Non dobbiamo riprendere la passione alta per difendere
il lavoro dai suoi avversari e non dobbiamo farlo ancora di piu in
questo periodo terribile, di grandi sfide? Non servono enunciazioni
impeccabili, comunicazioni digitali che finiscono per essere la nuova
forma di carta patinata per ingannare le persone! Noi dobbiamo
rassicurare con una presenza vera, umana, costante, attenta,
intelligente coloro che si sono sentiti abbandonati da troppi
mercenari. E 1a vostra forza: 1a relazione, la vicinanza alla gente.

Il Giubileo € un nuovo inizio: conserva la memoria e ci aiuta a
preparare il futuro. Quando non si ha visione si e facilmente
smemorati e viceversa. Giubileo vi aiuta a ritrovare le idealita, cioe la
passione, il sogno, 'entusiasmo, che vi hanno generato, che non si
riproducono chimicamente e che oggi possiamo comprendere meglio,
resi saggi anche da contrapposizioni sorpassate, pit liberi quindi di
ritrovare quello che unisce, pit capaci di alleanze. C’é una cultura da
mercenario che e diventata il pensiero dominante, perché imposta
dall’individualismo, da una difesa dei diritti individuali dimenticando
che I'individuo ha senso e importanza in relazione al prossimo, al noi.
Il lavoro precario e conseguenza proprio di tanti mercenari, che poi
scappano una volta ottenuto quello che cercano: utile per sé. La poca
sicurezza sul lavoro é spesso conseguenza di un mercato del lavoro da
mercenari. La mancata lotta alla corruzione € perché l'interesse
privato prevale su quello pubblico. Questo causa tanta paura nelle
pecore, che non sanno su chi contare.

Siamo un Paese vecchio che ha paura della vita, perché piena di
pericoli ma soprattutto perché disillusi. Non troviamo le risposte nelle
sicurezze, che non bastano mai. Dobbiamo amare, amare con tutto noi
stessi e con intelligenza perché I’amore € 1a risposta! Un uomo digitale
e psicologizzato si chiude e cerca sicurezze e risposte che non trovera
mai sufficienti. Cosi non si genera vita, ma si piega la vita a sé. L’amore
del pastore € la vera risposta. Aiutiamo a non avere paura di generare
vita, anche nel senso di trasmetterla ad altri. Ecco perché siamo qui a
chiedere a S. Francesco la gioia, la semplicita, la spogliazione dalle

436



proprie ricchezze che ingannano. Per ritrovare se stessi, 1a poverta che
ci rende quello che siamo, I'umilta che ci rende finalmente utili agli
altri e non prigionieri di noi stessi e della nostra considerazione. Offre
la vita per le pecore. Ecco il cristiano. Ecco il Movimento cristiano
lavoratori che vuole aiutare Gesu a cercare le altre pecore che non
sono di questo ovile. L’amore di Dio € sempre piu largo dei nostri cuori
e dei confini angusti, sia personali sia di gruppo. Ma e solo amando il
pastore e aiutandolo che possiamo liberarci dalle nostre paure.

Ci aiuta oggi S. Gregorio. Il Magno, il grande. Era prefetto della
citta. Aveva un ruolo civile. Non dobbiamo dimenticare che questi
hanno un senso se pieni di passione per il servizio! Divenuto Papa,
suggerira ai Vescovi di prenderlo a modello nella gestione degli affari
ecclesiastici. S. Gregorio affronto la questione longobarda, di coloro
che erano i nemici da combattere. Papa Gregorio cerco la pace, e a chi
pensava che fossero solo rozzi propose qualcosa di nuovo per tutti e
due. Non dobbiamo anche noi smettere di giudicare ma aiutare a
ritrovare il futuro che ora i nuovi longobardi cercano? Non si chiuse
nel lamento delle difficolta ma invio i suoi monaci in Inghilterra.
Diremmo noi in uscita. Si nutriva della Parola («Cresce con chi la
legge») e nutriva con il pane dell’amicizia. Chi divide sociale e
spirituale sbaglia per I'uno e per l'altro! Guai a un sociale che perde
I'oltre dell’amore perché diventa davvero interesse e la Chiesa una tra
le tante organizzazioni filantropiche. L’amore e di piu della
filantropia, pure importante, o di una terapia di gruppo! Ma guai
anche a uno spirituale che non si piega al servizio, che non sa
guardare e aiutare i fratelli piu piccoli di Gesu. S. Gregorio «compro e
distribur grano, soccorse chi era nel bisogno, aiuto sacerdoti, monaci
e monache che vivevano nell’indigenza, pago riscatti di cittadini
caduti prigionieri dei longobardi, comperd armistizi e tregue».
Bisogna essere umili e umiliarsi nella vita concreta, come ci insegna
Gesu che per primo ama noi, suoi fratelli piu piccoli! Umilta e ricerca.
«Quando ci si compiace di aver raggiunto molte virtu € bene riflettere
sulle proprie insufficienze ed umiliarsi: invece di considerare il bene
compiuto, bisogna considerare quello che si é trascurato di compiere».

Papa Francesco vi chiese educazione, condivisione, testimonianza:
credo siano parole ancora tanto valide in questo tempo di crisi, di
molta solitudine. Nella pandemia avete vinto l’isolamento con una
rete di amicizia. Continuate a tessere la rete di solidarieta,
indispensabile, per fare sentire protetti. «Un cristiano senza amore ¢
come un ago che non cuce: punge, ferisce, ma se non cuce, se non
tesse, se non unisce, non serve. Oserei dire, non é cristiano», ha detto
Papa Francesco. Curiamo questa casa comune e aiutate ’'unico buon

437



pastore, servendo l'unita del gregge ma anche proteggendo e
difendendo le pecore piu fragili. Nella loro gioia incontreremo gia oggi
I’eternita che dara senso al tempo. Buon Giubileo.

438



Basilica dei Santi XII Apostoli - Roma
Sabato 3 settembre 2022

hi puo immaginare che cosa vuole il Signore? E quale

uomo puo conoscere il volere di Dio?» si interroga la

Sapienza. E noi aggiungiamo: «Il volere di Dio eé contro
il nostro, limita la nostra vita?». In realta riduce I’egocentrismo che fa
credere di trovare noi stessi nell’affermazione di sé. E proprio vero: «I
ragionamenti dei mortali sono timidi e incerte le nostre riflessioni,
perché un corpo corruttibile appesantisce ’anima e la tenda d’argilla
opprime una mente piena di preoccupazioni». Siamo consapevoli
della nostra fragilita, della debolezza della nostra vita? La Parola di
Dio ci aiuta a non scandalizzarci di queste, della nostra incapacita,
dell’inadeguatezza. Per questo scegliamo di farci aiutare, dal piu
grande mental coach e terapeuta che é il Signore. La sua volonta non
e mai contro la nostra, anche quando puo apparire esigente, eccessivo
0 addirittura chiedere I'impossibile. Chiede a noi di amarlo piu di ogni
cosa perché Lui per primo ci ama fino a dare la vita per noi! E chi ama
Lui pit di ogni cosa, ama di piu tutti! A differenza nostra non chiede
mai quello che noi non facciamo.

Niente umanamente ¢ impossibile a chi crede, a chi ama. Non lo
sara per voi, carissimi fratelli. E 1a bellissima vocazione di S. Gaspare
che riconosce dei fratelli nelle persone nemiche e nei lupi sa
distinguere quello che essi realmente cercano: qualcuno che voglia
loro bene, che li aiuti a ridiventare padroni di sé, che li liberi dal
potere del male, qualcuno che li tratti umanamente. «A stento
immaginiamo le cose della terra, scopriamo con fatica quelle a portata
di mano; ma chi ha investigato le cose del cielo?». Per investigare le
cose del cielo non bisogna chiudere gli occhi, ma aprirli, perché sono
proprio quelle del cielo che ci aiutano a vivere bene sulla terra, perché
ne svelano il senso, ci aiutano capire quello cui siamo chiamati. Questa
sapienza non ¢ degli iniziati, ma dei piccoli, quindi pu0 essere per
tutti. I piccoli sono coloro che imparano, che si lasciano amare e
mettono in pratica la Parola che ascoltano. E sono solo i piccoli che
vedono satana cadere dal cielo, la vita cambiare, i frutti della forza
della Parola. Non avviene subito, ma solo dopo essersi messi in

439



cammino. L’acqua non si trasforma in vino prima di averla portata al
Maestro di tavola, cosa che poteva apparire prenderlo in giro,
rischiare una brutta figura, fare pensare di essere stolti, di non
renderci conto. Come dei piccoli amate la fraternita tra di voi e verso
tutti. Che bene prezioso! Lo sapete bene anche per voi. Filemone e
Onesimo erano due mondi diversi, divisi, nemici: il padrone e lo
schiavo. Mai si sarebbero pensati insieme. Che figura ci faceva
Filemone a farsi vedere amico di uno schiavo? E poi Onesimo a trattare
fraternamente il padrone! Le diffidenze, gli odi, ci segnano, ma la
Parola, ’amicizia dei fratelli, supera e permette quello che é altrimenti
impossibile. Credete sempre alla forza dell’amore che Cristo ci ha
donato.

Ringraziamo tutti perché nei nostri tre fratelli, Francesco, Daniel e
Federico Maria, vediamo quello che siamo chiamati tutti a compiere,
ciascuno nel suo ministero, ma ciascuno con un ministero! Il sacerdote
sceglie che la sua famiglia sia quella dei fratelli e delle sorelle. Non
significa vivere senza famiglia, anzi! La nostra rinuncia ¢ perché
abbiamo trovato! E noi non siamo dei single, ma dei padri, dei fratelli,
dei figli! Chi ama Dio piu di ogni cosa ama tutti piu di se stesso! E il
presbitero presiede nella comunione questa bellissima famiglia di Dio
che ci rende familiari a tutti, e tutto familiare a noi. La dona e la riceve,
con gioia, perché la comunione ¢ circolare e non finisce mai, come
I’amore. Saremo una cosa sola in cielo. Curate sempre in voi e tra voi
I’amore. E delicatissimo e fortissimo, si perde facilmente, a volte si
indurisce segnato dalle delusioni che possono fare apparire tutto
vano. Aiutatevi a non disperderlo mai. In modi diversi, come le vostre
storie! L’amore non e facile, a volte sfuggiamo dall’amore, come Giona.
La nostra liberta ¢ il giogo di cui non avere mai paura, perché amore
che libera dalla catena peggiore, quella che ci lega a noi stessi e ci
rende prigionieri del nostro io. Abbiamo capito come la fede non e
mai solo “di testa e di muscoli” (cose da sapere e da fare), ma anche
“di cuore e di pancia” (un amore da accogliere e per cui gioire e
appassionarsi). Solo I'amore ricevuto ci fa trovare la pienezza della
gioia, diversa da quella adolescenziale del benessere come assenza di
problemi, da quella dell’andra tutto bene”, ma dell’amore umano,
vero, concreto, piu forte del male. Se «eravate felici all’85%» adesso
trovate una gioia piena, interiore e profonda. Certo: sappiamo come
le delusioni, le ferite, ci aiutano a capire il nostro cammino. Solo cost
ne comprendiamo la proposta ma anche sentiamo la bellezza che
questa contiene. Che amore sarebbe quello che non chiede nulla, che
scompare all’apparire dei problemi, che non sa affrontare le scelte,
che si accontenta? Solo per amore amiamo piu I’altro di noi stessi. “Per

440



te farei qualsiasi cosa”, dice chi ama. Non perché non amiamo la
nostra vita, ma perché amiamo di piu quella del’amato. Lo amiamo!
Che senso avrebbe conservare la vita se perdiamo I’amore? E la misura
dell’amore é I’amore stesso! Chi ama di pit Gesu e odia se stesso vive
un’amicizia che supera tutte le divisioni sociali, geografiche, etniche,
vera liberazione ed identita che ci rende universali. Questo € essere
uomini di pace e di comunione, presiedere nella comunione, non
esserne il centro perché lo é solo Gesu. Se visitiamo i poveri, se non ci
rivolgiamo dall’altra parte, se aiutiamo gli anziani e sosteniamo la loro
fragile vita, compiamo gesti di amore che rendono migliore la terra e
piu luminosa la vita di tanti. Perdiamo la nostra vita per il suo amore.
E troveremo e ritroveremo, in maniera sempre nuova, quello che
conta: I’amore eterno, nostro, che non ci lascia mai e che cresce,
invecchia con noi. E questa la via che apre finalmente il cielo.

Comunicare il Vangelo ce lo fa ritrovare. «So per esperienza che
molte cose che da solo non ero riuscito a capire, le ho capite quando
mi sono posto di fronte ai miei fratelli. Il che vuol dire che quanto
devo a loro € per loro. Mentre infatti I’anima si dilata nell’amore
s’innalza nella conoscenza, e tanto s’innalza verso Dio quanto piu si
abbassa verso il prossimo», diceva S. Gregorio. Occorre piegare la
schiena e abbassarsi umilmente per andare incontro ai bisogni del
prossimo, se si vuole stare diritti. «Con I'inchinarsi al prossimo, uno
acquista la forza di stare diritto; col piegarsi si distende; colla
tenerezza si rinforza. Quando uno si da a questo esercizio, ricava la
forza per elevarsi fino al suo Creatore. Quella carita che ci rende umili
e compassionevoli, ci solleva poi a un piu alto grado di
contemplazione». E 1’ascesi di Gregorio: nella misura in cui si dilata
nell’amore del prossimo acquista, come per una concentrazione di
energie, la forza di spiccare il salto verso Dio. «Quanto pitt uno si dilata
nell’amore del prossimo, tanto piu s’innalza nella conoscenza di Dio».

Con S. Gaspare diciamo: «Iddio ¢ buono; e quanto egli ¢, quanto
sa, quanto pensa, quanto desidera, quanto ordina e vuole tutto é
bonta. Bonta € quella per cui provvede, bonta quella per cui
commanda, bonta quella per cui ama, e quella per cui abborre, quella
per cui ammette, e quella per cui rifiuta, e si rallegra conforme al sacro
parlare, e si duole, e si adira e si pente, e si ricorda (a nostro modo
d’intenderci) e si dimentica sol per bonta. Per bonta egli creo
I'universo e per bonta lo conserva né in tutto questo universo v’e di
bonta una minima particella che non sia sua». Sappiate riconoscerla
in ogni persona, comunicarla a tutti con i sacramenti e la Parola che
diventa vita. Siate tanta bonta luminosa e intelligente, quella del
pastore bello e buono.

441



Metropolitana di S. Pietro
Martedi 6 settembre 2022

on coltiviamo l'illusione e la presunzione di ridurre Gesu a

nostro benessere e di non cercare il bene seguendolo. E

davvero la tentazione del nostro io che ci rende lontani da
Gesu e ci lascia soli con noi stessi. Nel Vangelo di Matteo Gesu prova
compassione della folla, che vede stanca e sfinita, come pecore senza
pastore, e per questo chiama i dodici e li manda come operai del suo
amore in mezzo alla messe. Nel Vangelo di Luca che abbiamo
ascoltato, invece, Gesu passa tutta la notte a pregare. La preghiera e
vedere le tante domande di sofferenza, farle proprie. Ed é sempre la
stessa compassione che chiama a sé i suoi e li manda. Siamo mandati,
non chiamati per stare fermi. Come si fa a resistere all’invito ad uscire,
noi che siamo chiamati per questo? E proprio la prova che abbiamo
deformato la nostra chiamata, dimenticando perché siamo suoi.
Quando la Chiesa inizia a vivere per stessa ne diventa una caricatura,
fa diventare importanti le cose che non contano, si riempie di
confronti, di affanni, e si dimentica il perché Gesu ci ha chiamati. Per
strada la Chiesa ci e sempre stata perché gli uomini sono pellegrini e
mendicanti. E noi pure.

Gesu pronuncia i nostri nomi. Non quelli che scegliamo noi ma che
sceglie lui. E anche la bellezza di questa famiglia. Siamo diversi e
insieme: questa ¢ la grandezza della comunione. Non lasciamoci mai
tentare da un modo politico di vivere la Chiesa. Qualche volta la
politica entra nella Chiesa, la interpretiamo polarizzandoci e
scontrandoci, tanto da politicizzare dei temi che sono solo umani e
che la Chiesa affronta non per politica, ma per difendere la persona,
cioe Cristo. Non siamo di quello o di quell’altro, ma solo di Cristo. Se
siamo suoi i nomi sapranno stare insieme.

Oggi ricordiamo i nomi del Cardinale Caffarra e di P. Marella. Poi
c’é il destino, sempre di tutta la folla. Il cristiano non potra mai
pensarsi senza la folla, perché a questa veniamo mandati. Un mondo
malato, tanti spiriti impuri da guarire, quelli che deformano la nostra

442



vita. La sua forza e la nostra forza, ma per averla dobbiamo essere
deboli! Caffarra invitava a «considerare la confusa vicenda umana
come potremmo guardare un ricamo. La parte inversa che possiamo
vedere e una gran confusione di fili; la parte retta € un disegno
intelligibile, bellissima. Vedere dentro le vicende umane il disegno del
Padre». S1, cosi capiamo come il nostro filo, con i colori originali di
ognuno, trova il suo significato proprio collocandosi accanto agli altri.
In questo ordito, che siamo chiamati a conservare, ad aggiustare,
sempre «capiamo il mistero della successione apostolica, infatti vera
spina dorsale di ogni Chiesa particolare, dove ogni Vescovo lascia una
sua eredita. Vedere con gli occhi della fede il mondo intero come
raccolto, illuminato da un unico raggio di luce». «Due gravi malattie
che possono colpire gli occhi della fede, della nostra fede: lo strabismo
e la dislessia. Lo strabismo. Guardare la realtd come di traverso,
ipnotizzati da altri criteri all’infuori del raggio di Cristo, da altri criteri
di lettura della realta umana. La dislessia. Vedere, assieme a Cristo,
qualcosa d’altro o qualcun altro accanto a Lui come necessaria
aggiunta per la nostra salvezza, come se Cristo non bastasse a risolvere
positivamente 1’oscuro e spesso doloroso enigma della nostra vital».

Dottrinario, rispettoso e ortodosso, ma pugnace riguardo alla
dottrina della fede e della vita cristiana. E anche un uomo santo e
buono che ci aiuta a ricordare P. Marella: «Egli ricevette dal Signore
in grado eminente la sapienza, 1'unica sapienza di cui 'uomo ha
bisogno: la sapienza del cuore. Postosi alla sequela di Cristo, egli si
esproprio di se stesso per essere suo fedele discepolo. Questa radicale
auto-espropriazione si mostra nel totale distacco dalle cose e dalle
ricchezze, come aveva appreso alla scuola di Francesco, da vero
terziario francescano. Si mostro in una fedelta alla Chiesa anche
quando questa fedelta gli costo sofferenza e sacrificio. Ma soprattutto,
postosi alla sequela di Cristo, divenne partecipe della passione
dell’'uomo-Dio per la sorte di ogni uomo, della cura che Dio si prende
di ogni uomo. Come padre Marella si prese cura di ogni uomo? Fu una
cura concreta, attenta cioe ai diversi bisogni delle persone; fu una cura
materna-paterna perché mirava a rigenerare ogni uomo che
incontrava nella sua intera umanita: una cura dell’'uomo abitata da
una grande passione educativa. Quanti ragazzi da lui incontrati, con
una umanita devastata in ogni dimensione, vennero da lui portati alla
piena integrita della loro persona».

Resta per noi I’angolo di P. Marella, segno di solidarieta che ci
unisce a lui ma anche tra di noi, e invito alla solidarieta che diventa
leggera. La nostra forza e e sara sempre nella preghiera, forza che
scopriamo nel nostro cuore e facciamo sempre a tutti. Non c’é carita

443



senza la preghiera perché questa, come avvenne per Gesu, ci permette
di vivere l'esperienza della compassione e di tradurla in una
protezione per i poveri. Scriveva P. Marella a sua nipote: «Borgo
Capanne, Estate 1940. Mia cara Maria Luisa, non lasciate mai la
preghiera! La preghiera e il respiro dell’anima, ’elevazione del nostro
spirito dalle cose umane alle cose divine, la nostra conversazione con
Dio. La preghiera e il maggior conforto nelle tristezze, nella sofferenza,
nelle angustie».

«Preghiamo per tutti: per i nostri cari, per coloro che ci hanno fatto
del bene ed anche per coloro che ci hanno fatto del male. Preghiamo
per gli infermi, per i sofferenti, per i peccatori, per tutti. Preghiamo
per la Chiesa e per ’avvento del Regno di Cristo nel mondo intero. La
preghiera e stata chiamata 'onnipotenza dell’'uomo e 'impotenza di
Dio, perché Iddio non sa resistere all’'umile e costante invocazione
della Sua creatura. La preghiera non umilia, non debilita, ma nobilita
e innalza».

Riposino in pace, e dalla preghiera, con l’intercessione del Beato
Marella e del Vescovo Carlo, mettiamo in pratica la Parola oggi.

444



Santuario di S. Maria della Vita
Sabato 10 settembre 2022

Maria della Vita. Che titolo bello! La donna trasmette la vita

e la Chiesa, come ricorda Papa Francesco, € una madre.

Maria dona la vita a Gesu, mostrando la concretezza del
suo amore e 'attenzione alla carne. Dio € Spirito ma la nostra vita e
anche corpo. E pericolosa un’idea della vita astratta, virtuale, fluida,
che scompare perché abbiamo paura ad amare. Dio é vita, e la vita Dio
ci aiuta a comprenderla, a spenderla, a non farcela portare via, a non
sopravvivere. Il male ¢ morte. Spesso non ce ne accorgiamo. Anzi, a
volte scambiamo il male con il bene, non riusciamo a capirlo,
ingannati dalla sua furbizia. E vita che finisce per affannarsi, che si
conserva o si perde per nutrire le proprie emozioni? Spesso le fake
news, che se sono fake vuol dire che portano un inganno ed anche
I'interesse di chi inganna, sembrano migliori di quelle buone. E facile
diventare servi inconsapevoli del male e non dell’amore. Ma non basta
come giustificazione dire “non avevo capito! Non lo sapevo!”. Il male
fa credere che stiamo bene vivendo per noi stessi. Poi ci accorgiamo
poco alla volta che ci siamo costruiti un inferno. Come le dipendenze:
all’inizio sembra che facciano stare bene, che noi troviamo quello che
cercavamo, che non abbiamo finalmente problemi, e che siano senza
conseguenze. Poi, pero, diventiamo prigionieri e non riusciamo piu a
liberarci da soli. Quanta vita perduta perché regalata alle dipendenze
con i loro enormi e schifosi interessi, vita umiliata, violenta per
quell’idolo che é la droga, il gioco o la pornografia! Tutta roba che
sembra innocente o0 che pensiamo di essere noi a scegliere
liberamente. E, sempre liberamente, crediamo di poter smettere
quando lo decidiamo noi. In realta decide il padrone, I'idolo, la droga,
I’alcool, il gioco, la pornografia che hanno conquistato il cuore e il
fisico. Ecco perché abbiamo bisogno di S. Maria della Vita, perché
cerchiamo vita.

Veniamo qui e invece troviamo una  straordinaria
rappresentazione del dolore e della morte. Vediamo il compianto.
Quei volti, cost umani, e quel dolore cost vero. Il nostro Dio non ci
parla di stare bene dimenticando tutto, pensando a noi stessi,
consumando finché si puo e poi credere che la vita sia finita perché
non si consuma pit. Il compianto fa contemplare Gesu che dona la
vita per te. Contempliamo Lui e con Lui tutte le vittime, torturate,

445



umiliate, crocifisse oggi. Ma pure ci dice: guarda, il tuo dolore I’'ho
preso anche io, per te, perché nel tuo dolore senti che ti voglio bene,
che non resto lontano, che non ti dico parole buone a distanza, come
quelli che fanno lezioni ma non le mettono in pratica. Vedere il
crocifisso e il dolore dei suoi amici, cosi straziante, é vedere le mamme
dell’Ucraina, le lacrime incredule dei tanti amici che non sanno darsi
pace e che sono come impietriti da quello che € successo, come
Maddalena che grida tutto il suo dolore, come le mamme che corrono
verso i loro figli che non sono piu. Ovunque, con tutti i tratti, tutti

uguali, di chi soffre.

Ovunque allo stesso modo, perché é proprio vero che le lacrime
sono tutte uguali. Ecco perché S. Maria della Vita: la Chiesa vuole la
vita perché ama. E la difende perché la ama sempre e per tutti,
sapendo che solo 'amore dona senso, dignita, speranza. Per questo e
qui l'ospedale per la cura, per offrire una risposta concreta. Non é
dignitoso spegnere la vita, ma ¢ dignita darle valore anche quando
sembra non averlo pit. Non é dignita pensare che non abbia valore,
perché la vita 1o ha sempre e chiede di essere rivestita di significato e
compresa per il tanto che sempre trasmette. Il significato della vita e
la vita stessa, anche quella che sembra non comunicare niente e che
in realta ci fa capire tutto. E pure viceversa: quante agitazioni sono
senza vita! Gesu € proprio un padre buono, che non possiede e
insegna a vivere.

Aiutiamo Dio che dona la vita. Gesu di se stesso dice io sono la
vita, perché e ’amore. Diamo vita. Trasmettiamola, non dobbiamo
averne paura! Dobbiamo piuttosto avere paura di perderla, di ridurla
a esibizione, ad apparenza, a forza fisica, a quella caricatura che la
rende insulsa perché la fa esaurire in noi. La vita € nostra se la
doniamo. La vita per tenerla si trasmette. Dobbiamo dare tanta vita al
mondo, cioé legami di amore. Umanizziamo il mondo. Se il male
disumanizza, tanto che l’altro e solo un nemico, un oggetto senza
valore, anzi un pericolo, ’amore fa sentire quanto é importante e fa
scoprire nell’altro il proprio volto. Gesu viene a salvare non ad
emettere facili giudizi. La vita e rovinata? No. La vita & sempre
bellissima. Per Gesu la vita non € bella perché senza problemi,
perfetta, ma se & piena di amore e non se e perfetta. Vedete, noi
ragioniamo proprio come i due fratelli: uno sciupa la vita prendendo
tutto per sé, I’altro non la capisce non prendendo niente per sé ma
senza amore. Ci abituiamo a tutto e si piega tutto al proprio io. Il
maggiore sta nella casa del padre, non prende nemmeno un capretto,
ma ha il cuore duro, tanto che non ha interesse al fratello che é
tornato in vita. Uno giustifica ogni cosa. L’altro non giustifica nulla e

446



ricorda che colui che ha perduto con le prostitute ¢ perduto per
sempre. Ci vuole il padre a ricordare ad uno che non ¢ il suo peccato,
che e figlio, che gli dona il perdono, sfasciato com’era, fallito, deluso.
Ma ci vuole il padre anche per il fratello maggiore, con la sua
perfezione senz’amore, che non crede piu alla fraternita e che
condanna il fratello perché ormai e il suo peccato. Abbiamo bisogno
del padre, che ci fa ritrovare la casa dove tutto cio che ¢ mio € tuo,
dove la mia vita é mia perché in relazione con l’atro, dove la festa
della vita € una sola per tutti, perché la sua gioia e la mia. Gesu e
venuto a salvare.

Gesu e pieno di gioia incontenibile quando qualcuno ritorna alla
vita, perché per Lui non € la stessa cosa se una pecora (fosse anche
per colpa sua) si perde! La sua volonta e che niente e nessuno sia
perduto. Gesu condanna il peccato, ma ama il peccatore! E nessuno
per lui e mai solo il suo peccato. L’amore del Padre é davvero diverso
dal nostro! Sorprende ambedue i fratelli. Il piu giovane sapeva di non
poter essere piu considerato figlio e pensava giustamente di dover
solo pagare le conseguenze delle sue scelte. Tutti e due devono
rientrare in sé, capendo che non si sta bene slegati e che facendo
decidere tutto al proprio istinto ci si perde. Ha capito la vita vera e
non quella che l'illusione faceva credere possibile andando lontano
dalla casa del padre. 1l fratello maggiore non pensa possibile che un
uomo cambi: per lui ognuno € se stesso, le scelte che ha fatto. Rivela
di non credere nemmeno lui all’amore che rinnova tutto e genera alla
vita. Si sente defraudato dal perdono regalato gratuitamente, come se
fosse amore tolto a lui. Non capisce 'amore del padre per un figlio
cost e subito fa i confronti con se stesso, mette avanti i suoi diritti e
non sa piu capire la grazia di stare nella casa di un uomo cost, dove
«quel che é mio e tuo». Sbatte in faccia al padre la verita sul fratello,
quella che gli sembrava lui non volesse vedere. In realta ¢ solo rozzo
ed egocentrico e pensa che la verita della vita sia il peccato. Il padre
cancella il passato e guarda al futuro; lui lo rinfaccia volgarmente ed
inchioda il fratello alla sua storia. Il padre vuole dissipare tutto il male
e ritrovare l'unita perduta: non ascolta la paura che suggerisce
prudenza, che ispira la diffidenza per cui “se lo ha fatto una volta
certamente lo rifara”. Il suo € amore pieno e liberante. Purifica cosr la
memoria, scioglie dai legami del passato il figlio ed anche il suo stesso
cuore, liberandolo dalla sofferenza subita per l'andare via e la
lontananza del figlio!

Perdonati perdoniamo. Combattiamo il male amando la vita
specialmente di chi ’ha fragile, dove forse risalta ancora di piu. Il
fratello maggiore resta prigioniero del passato e dei suoi giudizi. E

447



Gesu la vita non la giudica ma la ama. Non capisce la sua sofferenza e
I’amarezza del fallimento. Deve ascoltare il padre e lasciarsi
conquistare dall’amore per quel figlio che e tornato in vita e che
ritrova come fratello. Senza amore la festa appare davvero ingiusta.
Con I’amore ¢ la festa della vita ritrovata, per tutti.

448



Piazza Vittorio Veneto - Matera
Gioved1 22 settembre 2022

ento tanta gioia di essere qui. Questo Congresso Eucaristico e

un segno provvidenziale per tutte le Chiese in Italia che

affrontano il cammino sinodale. Cammino, perché la Chiesa
segue Gesll e non vive per se stessa. Gesut va «per tutte le citta e i
villaggi» e ci manda «fino ai confini della terra». Lui stesso non ha un
posto dove posare il capo, perché lo vuole posare nel cuore di ogni
persona che incontra, desidera diventare ospite del nostro tetto, a
volte cost simile a delle grotte - come le vostre - rese bellissime dalla
sua presenza e dalla bellezza che sempre Cristo rivela e suscita. Se c’e
Cristo al centro camminiamo insieme. La prima sinodalita necessaria
e con Lui! L’ostensorio, davanti al quale adoriamo la sua presenza - e
non dimentichiamo che chi adora Gesu non adora gli idoli ed e libero
dai padroni del mondo - e tradizionalmente un sole dal quale partono
tanti raggi. Con Lui al centro diventiamo noi luminosi, perché
illuminati dalla sua luce, raggi di questa perché pieni del suo amore.
E poi penso anche che, al contrario, il suo corpo raccoglie e rende uniti
quei tanti raggi che siamo noi: Gesu ci attrae a sé, ci raccoglie e ci
permette cosi di capire che non siamo isolati, che non possiamo vivere
da isole, ma «raccolti diventiamo una cosa sola, come il grano sparso
sui colli». Pit mettiamo al centro Gesu, nella nostra vita personale e
nella vita della nostra casa comune, pitt saremo una cosa sola tra di
noi.

La Chiesa non resta ferma, cammina: non siamo chiamati per
restare, ma per andare! E quando restiamo fermi - magari indaffarati
in dotte discussioni e raffinate interpretazioni o a stabilire chi ¢ il piu
grande, classifica sempre aggiornata e mai risolta, fonte peraltro di
tante divisioni - finiamo per vivere per noi stessi, che e l’esatto
contrario di quello che vuole Gesu. Gesu ci affida a sua Madre, che ci
e affidata, la Chiesa. Ha molti figli, moltissimi e seguendo Gesu vuole
raggiungerli tutti. E una madre e protegge suoi figli dalla solitudine,
dalla poverta, dall’insignificanza, dalla violenza, dallo sfruttamento,
qualunque esso sia. Certo, € nostra Madre e noi portiamo il nostro
peccato e il nostro limite. Ma é la nostra. Lei e casta, noi no, ma lei ci
aiuta ad amare gratuitamente. Lei é tutta santa, noi no, ma lei ci rende
santi perché ci insegna a seguire Gesut. Amiamola come possiamo, piu

449



che possiamo, perché dona Gesu, via, speranza e vita, perdono per i
peccatori, guarigione per i malati.

Se non amiamo tutto diventa impossibile, pesante, come nel
Vangelo che abbiamo ascoltato. «Vuoi che andiamo a comprare
duecento denari di pane», rispondono con sarcasmo e realismo i
discepoli di fronte alla proposta di Gesu di dare loro stessi da
mangiare. Non chiede degli esperti, dei tecnici o persone dotate di
mezzi particolari economici o personali. Coinvolge proprio loro e solo
perché suoi discepoli. Se amiamo, forti dell’amore di Cristo, dare da
mangiare ci fa essere sazi! Dare da bere ci fa scoprire che abbiamo una
sorgente nel cuore, vestire un nudo ci fa indossare ’abito del cielo che
e quello dell’amore. Se andiamo a trovare un prigioniero o un malato
troveremo il prossimo che cercavamo da tanto e saremo noi liberati
dalla prigione dell’egoismo. Per questo non possiamo restare fermi a
spolverare un bellissimo museo di antichita, preziose ma senza vita.
L’Eucaristia e pane vivo, &€ pane da gustare oggi, che riaccende il nostro
gusto. «Se condividiamo il pane del cielo, come non condividiamo
quello della terra?», ammoniva il Cardinale Lercaro. Seguiamo Gesu e
viviamo la sua compassione che ci permette di vedere la folla di
affamati che ci raggiunge sempre. Impariamo a dare: date voi stessi
da mangiare! Gesu é pane perché chi lo mangia sperimenti la sua
compagnia, la vicinanza di Dio che si fa nutrimento dell’anima e del
corpo. E corpo, presenza, non virtuale, perché I’amore non € un ente
di rassicurante bonta senza volto e senz’amore. Diamo da mangiare:
qui si forma la Chiesa sinodale. Mettiamo al centro Gesu e diamo da
mangiare, nutrendoci di Lui e nutrendo di Lui, ricevendo e donando.
Se viviamo questo e se cambiamo per vivere questo troveremo le
risposte e i meccanismi necessari per una Chiesa madre di tutti.

«Torniamo al gusto del pane». Nella pandemia ne siamo stati
privati. Riscopriamolo e viviamolo in maniera familiare! La Chiesa e
sempre una famiglia e I’Eucaristia sono i fratelli e le sorelle che
diventano comunione perché uniti da Gesu, suoi commensali. Il gusto
del pane e la famiglia, la casa. Oggi viviamo una guerra in Europa che
brucia i campi, che toglie il pane, creando fame, che divide e non fa
riconoscere fratelli ma ci trasforma in nemici. Torniamo al gusto del
pane e di questo pane di solo amore, perché Cristo si dona per saziare
la fame del cuore e per renderci beati, luminosi. E personale, ma ci
apre sempre al prossimo. E intimo, scende nel profondo del nostro io
ma € anche cost comunitario. E santo e rende santa la vita di tutti i
giorni. E pane del cielo e della terra, ricevuto e offerto, spirituale e
concreto.

450



Entriamo nell’Eucaristia per nutrici del pane della sua parola e del
suo corpo - sono uniti il Corpus Domini e il Verbum Domini - ma
usciamo dall’Eucaristia per amare il prossimo. Trasformiamo ’amore
ricevuto in nutrimento per chi ha fame. Anche se non chiede niente,
la folla ha semplicemente fame. Ha detto saggiamente Mons. Caiazzo:
«Perdendo di vista Dio, qualche volta con la pretesa di sostituirlo,
stiamo perdendo di vista la nostra identita di uomini». Chi si nutre di
Cristo, sente la grandezza della sua umanita, non si estranea dalla vita,
ma vi entra dentro. Chi si nutre di Cristo, trova un corpo, cioé una
presenza, un volto nel quale riconoscere il nostro perché volto di
amore. Il servizio é sempre eucaristico perché dall’Eucaristia trae
nutrimento e all’Eucaristia porta le tante sofferenze e necessita. Il
corpo e sangue di Cristo, il pane spezzato e vino versato hanno un
sapore di amore pieno, di famiglia e di dono. Come si usava qui, dove
i capifamiglia prendevano quel pane e lo spezzavano e lo offrivano ai
diversi componenti, avvenga anche nelle famiglie delle nostre
comunita. E il pane genera famiglia e rappresenta la famiglia allo
stesso tempo. E pane di famiglia e della folla che Gesut ama tutta. Fa
sedere in gruppi piccoli perché la Chiesa é sempre una famiglia.

L’Eucaristia genera e rigenera la famiglia di Dio. Noi non siamo
degli estranei che condividono qualcosa: siamo dei figli che si nutrono
dell’'unico pane di vita, generati da Lui, ministri tutti del Vangelo,
perché ognuno, cosi com’e, si mette al servizio per aiutare e costruire
questa casa in cui gustiamo il sapore del pane. Famiglia non fabbrica.
Famiglia, non supermercato. Il mondo coltiva la divisione, 1’odio, il
pregiudizio, quello raffinato e quello tragicamente violento dell’odio
etnico; quello dell’uso della parola e quello delle armi nucleari. Questo
pane ci aiuta a dare sapore alla vita, semplicita nel trovare I’essenziale,
e lavoro nel grande campo di questo nostro mondo perché le armi
siano trasformate in falci, per farci costruire un mondo finalmente di
fratelli tutti.

«Ecco il pane degli angeli, pane dei pellegrini, vero pane dei figli.
Tu che tutto sai e puoi, che ci nutri sulla terra, conduci i tuoi fratelli
alla tavola del cielo nella gioia dei tuoi santi».

451



Stadio “XXI Settembre-Franco Salerno”- Matera
Domenica 25 settembre 2022

adre Santo, grazie di essere venuto. Grazie di questa fatica

che volentieri, e sempre con il sorriso, ha intrapreso per stare

con noi. Lei & un esempio per tutti. Oggi a Matera ci sono
tutte le Chiese d’Italia, alcune in presenza con i loro pastori, tutte,
nella comunione. E una grazia iniziare il secondo anno del nostro
cammino sinodale con questa tappa. Ci mettiamo in cammino e
camminiamo insieme solo se lo siamo con Gesu, se ci nutriamo del
Verbum Domini e del Corpus Domini, solo se prendiamo sul serio il
suo «Seguimi!» rivolto a ognuno di noi, oggi.

Ecco, nel Congresso Eucaristico di Matera, citta del pane e di tanta
laboriosa accoglienza, abbiamo messo al centro Gesu, la sua presenza
di amore che ci rende una cosa sola con Lui e tra di noi. Abbiamo
riscoperto il gusto del pane che ci rende famiglia di Dio. Ringrazio la
Chiesa di Matera-Irsina, il suo pastore, Don Pino (altrimenti qui se lo
chiamo Mons. Antonio Giuseppe pensano che parli di un altro!), il
comitato organizzatore, tutti, i tantissimi volontari, il coro e quanti si
sono prodigati per la buona riuscita di questo appuntamento, tutte le
autorita civili e militari. Grazie: ci siamo sentiti a casa, una bellissima
e antichissima casa che guarda al futuro.

Quando si perde il gusto non si sentono i sapori. Fare le cose senza
gusto vuol dire farle senza voglia, senza coinvolgimento e senza
trovarvi quello che piace. Molti che hanno preso il Covid sono rimasti
un tempo privati del gusto. Perdiamo il gusto del pane per colpa di un
altro insidioso virus, I'individualismo, che ci illude di trovare il gusto
solo moltiplicando le esperienze tanto da sprecarle e togliere il pane
a tanti che hanno fame e di fame muoiono. Chi trasforma tutte le
pietre nel consumo per se stesso finisce per non sentire piu il gusto
della vita. Tornare al gusto del pane ha significato nutrirci dell’amore
concreto e infinito di Cristo, ritrovare la gioia di un amore semplice e
gratuito, povero e vero, personale e per tutti. L’'individualismo porta
a dividersi dagli altri, crea bisogni che non abbiamo, dipendenze,

452



diritti. Cost il mondo arriva alla guerra che poi toglie ogni valore
all’individuo e genera solo il terribile gusto della morte. La guerra
brucia i campi di grano, toglie il pane e fa morire di fame, trasforma i
fratelli in nemici. E la guerra la decidono quelli che hanno la tavola
imbandita, ma la fanno i poveri Lazzaro! E quanti diventano come
Lazzaro a causa della guerra! In un mondo cost abbiamo capito il gusto
del pane che ci dona I’Eucaristia, amore pieno di Cristo per i suoi
fratelli piu piccoli e per il prossimo, per i troppi Lazzaro tabernacolo
del corpo di Cristo. Il gusto del pane e amabilita, empatia verso tutti,
passione di ricostruire la comunita lacerata, difesa della casa comune,
gioia, voglia di relazione con ogni persona.

Grazie Padre Santo. Con questo gusto del pane cercheremo tanti
compagni di cammino con cui condividerlo, seguendo Gesu,
pellegrino che si ferma a tavola con pellegrini tristi e fa ardere il loro
cuore con il gusto di amarsi, e che si rivela spezzando il pane con loro.
Pane della terra e del cielo.

Grazie Padre Santo.

453



Cortile d’onore di fronte alla Cappella della Corte di Cassazione -
Roma
Martedi 27 settembre 2022

n questi giorni il lezionario ci propone 1’ascolto del libro di

Giobbe. Descrive con tanta umanita ’'uomo che si scontra con

il male. Chi non si scontra con il male, che diventa cosi una
pandemia perché sconvolge interamente la vita? Quando ci raggiunge
capiamo che cambia tutto, che il mondo intero ci crolla addosso,
tempesta che sommerge la vita, quel mondo che € ogni persona,
mondo nel mondo e non isola che si chiude in se! Tutti ci
confrontiamo con il male. Spesso, intontiti dal benessere - che € una
gran bene ma senza anima diventa ingannevole, deforma il cuore, non
fa accorgere di sé e del prossimo - finiamo per non accorgerci del
male: pigramente pensiamo di poterlo evitare, ci stupiamo che venga,
siamo stoltamente sicuri che c’¢ sempre una soluzione per tutto.
Insomma: “Andra tutto bene!”. La pandemia, invece, ha rivelato la
nostra fragilita, cioé quello che siamo per davvero, e lo ha fatto in
maniera fisica imponendo la sua agenda a noi che pensavamo di
decidere il nostro presente e il nostro futuro.

Giobbe non se la prende con Dio ma pone la domanda di ogni
persona: «Perché dare la luce a un infelice e 1a vita a chi ha amarezza
nel cuore?». Perché? Che senso ha la vita quando tutto é vano,
terribilmente insignificante perché inghiottita nel nonsenso della
sofferenza e della morte? Questa domanda trova la risposta solo in
Gesu: il male non e 'ultima parola e I’amore non pud essere vinto
perché e Lui la vittoria. Per noi cristiani ’amore ha un nome e un
corpo: Gesu, che ci aiuta a dare nome e corpo a tanti fratelli suoi e
nostri e anche alla nostra stessa povera persona. Ecco, Gesu e la
vittoria sul male. Per questo € Vangelo, una bellissima notizia, quella
che la vita fragile aspetta per non essere travolta dalla tempesta. Non
ci sottrae dalla tempesta, ma dalla fine! La vittoria, infatti, non avviene
per qualche magia o potere sovraumano, ma proprio mediante quello
pit umano: 'amore. «Mentre stavano compiendosi i giorni in cui
sarebbe stato elevato in alto», cioé la sua morte in croce, il supplizio
piu infame previsto, condanna comminata da un tribunale, Gesu

454



«prese la ferma decisione di mettersi in cammino verso
Gerusalemme». Ecco la scelta, ferma, piu forte delle paure e della
tristezza: andare a Gerusalemme, affrontare il male, non ascoltare il
“salva te stesso”. Gesu non ha nemici e non colpisce nessuno con la
spada (davvero questo non ha niente da dire nelle nostre scelte
concrete? Che cristiani siamo se pensiamo che la spada e le sue
espressioni, dalla lingua alle micidiali armi nucleari, diventino
strumenti ordinari e causa per morire noi stessi di spada, cosi come
ammonisce Gesu?). Gesu non accetta i suoi discepoli che reagiscono al
rifiuto proponendo un distruttivo e punitivo «fuoco che 1i divori».
Certi nostri commenti digitali ci fanno rassomigliare proprio ai
discepoli: sembrano solo verbali ma in realta seminano divisione,
intossicano l’aria, introducono l’omologazione alla violenza che poi
arma i cuori e fa uccidere o torturare un innocente, come fecero i
tedeschi verso gli italiani, gli italiani verso gli etiopi o gli sloveni, i
serbi e croati, e questi a loro volta verso gli italiani. Quando capiremo?
Quanta violenza causata dall’odio, dall’ignoranza, dal pregiudizio,
dalla condanna del prossimo ridotto a nemico, oggetto che, come
Gesu, non ha piu aspetto d’'uomo! Gesu rimprovera i suoi discepoli.
Perché non condanna? Per lasciare sempre il recupero, la dignita, il
futuro. Lui non se la prende con qualcuno, se la prende con il male,
che e 'unica guerra che dobbiamo combattere, dentro e fuori di noi,
e che si vince solo con I’amore e per amore. La guerra cancella la verita
e la giustizia. L’esercizio della giustizia puo impedire la crescita della
violenza e della guerra! Nessuno - nessuno - si salva da solo, ma
combattendo il male con intelligenza, anche furbizia, senza
rassegnazione o disillusione, curando le conseguenze, capendo e
combattendo le cause. Non c’é resurrezione senza croce; non c’é gioia
senza sacrificio perché I’amore affronta il male, lo chiama per nome,
non lo evita, anzi non ha paura di evitarlo proprio perché ama. E se
io amo qualcuno desidero proteggerlo da cido che pud minacciare la
sua vita.

La croce non e l'ultima parola. Lo e per il mondo. Lo pensa il
mondo. Lo pensano i mafiosi di ogni tempo e di ogni mafia, vigliacchi,
forti solo dell’arma che impugnano, capaci di uccidere un indifeso e a
tradimento, vigliacchi e mezzi uomini come lo sono i corrotti. L’ultima
parola per chi salva se stesso € se stessa e Ii finisce. L’ultima parola
per chi dona la sua vita non finisce mai! L’io che salva se stesso per
opportunismo o convenienza finisce. Il martire non é un coraggioso,
ma un innamorato e per questo ama Gesu e il prossimo piu di se
stesso. Ecco la grandezza del Beato Rosario Angelo Livatino. Giovane.
Angelo anche nel nome, nell’aspetto e soprattutto nel cuore. Non

455



accomoda, magari in maniera nascosta. Non cerca la propria
convenienza. Non I’ha cercata nella vita, lavorando umilmente - che
lavoro é quello superbo, contrario di quello umile, fatto solo per sé?
Livatino non cercava alcuna notorieta o protagonismo. Non evitava i
problemi e non li lasciava agli altri. Per questo e stato ucciso. Lo ha
imparato da Gesu che sceglie di andare a Gerusalemme, di non
starsene prudentemente ad aspettare, di non rimandare o far finta di
non vedere. Livatino amava Gesu e chi ama Gest non puo amare la
corruzione, il clientelismo, il modo mellifluo e obliquo di mettere
davanti i propri interessi. La sua fede nel Signore era un motivo in piu
per esercitare la difficile giustizia umana, perché la giustizia del cielo
in realta aiuta ad essere imparziali sulla terra, onesti, senza
tornaconto personale perché insegna ad amare. Livatino viveva senza
enfasi, senza mai apparire, sempre rispettando gli imputati, univa
giustizia con carita verso il prossimo specialmente se pitt debole. Avra
pensato anche lui “chi me lo fa fare?” e come spesso avviene, anche
nella pubblica amministrazione, avra detto “ho gia fatto molto, gli
altri non lo fanno, non dipende da me!”. Invece dipende sempre anche
da ciascuno di noi.

«STD, sub tutela Dei» scriveva in molte pagine del suo diario. Sub
tutela Dei significa essere liberi da altre tutele, da quelle insidiose,
invisibili delle mafie o degli interessi di parte. La sua parte era la
giustizia. Sub tutela Dei permette di essere giudici giusti, di vedere
quello che serve, di esercitare il difficile discernimento, che tanta
intelligenza e sentimento richiedono. Diceva Livatino che giustizia e
carita combaciano, non soltanto nelle sfere ma anche nell’impulso
virtuale e perfino nelle idealita. E aggiungeva: «Alla fine della vita non
ci sara chiesto se siamo stati credenti, ma credibili». Siamo credibili
quando viviamo quello che diciamo, quando non ostentiamo la fede
ma la mostriamo nelle scelte concrete. Credibili per la vita e non per
le apparenze. E si vede quando c’é solo ’apparenza, che puo essere
anche ben curata, ma poi si rivela quello che abbiamo dentro. Un
uomo credibile aiuta a credere. Giovanni Paolo II, come sappiamo,
dopo l'incontro con i genitori di Rosario, in occasione della sua famosa
visita in Sicilia nel 1993, lancio il suo grido da ira di Dio: «Convertitevi,
verra un giorno il giudizio di Diol».

Oggi sentiamo fortemente il bisogno di una giustizia credibile, di
istituzioni forti perché credibili, che vincano tanta disillusione. Senza
queste la nostra casa comune crolla. Ecco la lezione che oggi ci
consegna Livatino, sempre con il garbo umile e semplice di persona
che pensava la sua vita come un servizio. Se non serve, a cosa serve?
Ci insegna a non arrendersi, a non mettersi al centro ma a servire, cioé

456



mettere al centro ’amore per il prossimo, fino alla fine, senza
guardare in faccia nessuno. Ci insegna ’amore per la giustizia che e
amore per tutti. Ecco, questo € l'onore che vi spetta, cari operatori
della giustizia. E, per certi versi, siamo tutti chiamati ad aiutarla.
Giustizia e carita insieme, perché cost diventa recupero di chi ha
sbagliato e vera sicurezza per tutti. Credibile perché amante del vero,
senza corruzione, senza altro interesse che la giustizia stessa. La
giustizia e I’abito interiore per i magistrati, ma «non un vestito da
cambiare o un ruolo da conquistare», bensi «una missione nobile e
delicata». Quella per cui vale la pena vivere e anche morire. Non c’e
pace senza giustizia e questa aiuta la pace e la conserva.

Grazie Rosario Livatino, testimone credibile che ci aiuta a credere
nella giustizia e a cercarla con tutto noi stessi. Per amore suo che vuol
dire di tutti.

457



Metropolitana di S. Pietro
Venerdr 30 settembre 2022

apiamo tutti meglio cosa significa «Il popolo che camminava

nelle tenebre». E quando ci sentiamo smarriti, non

conosciamo la direzione e il buio scende anche nel cuore, lo
confonde, tanto che tutto risulta senza desiderio, vano. La pandemia
ha investito tutta la nostra vita. Abbiamo compreso quanto abbiamo
bisogno di luce. Dio vuole che non restiamo nel buio e ci insegna a
credere nella luce anche quando non c’é: ama gli uomini come il tifoso
pit accanito, non si rassegna, aspetta che possiamo finalmente
dimostrare le capacita e «spezzare il giogo che I'opprimeva». Non
smette di credere in noi, ostinatamente! In queste settimane
assistiamo a un’altra pandemia, terribile, folle, odio che produce odio,
morte che se non fermata suscita altra morte, con i suoi strumenti, le
armi: la guerra. Il profeta ce la descrive parlando della «calzatura di
soldato che marciava rimbombando» o del «mantello intriso di
sangue».

Come non pensare a quei tanti che oggi sono travolti dalla guerra,
che sentono quel rimbombo sinistro di chi porta morte o di ordigni
che distruggono tutto. Si bombardano financo gli ospedali, le scuole,
i convogli di chi scappa. Quando si spegne ogni luce di umanita
proviamo la gioia di una luce, della luce, Gesu, che nasce “per noi”.
Per me, per noi. Ecco, ce lo dona Maria, madre alla quale siamo affidati
proprio da Gesu. Questo é tuo figlio. E la tua e nostra patrona, sara
per te madre, da cui andare anche solo per raccontare, ringraziare,
per guardarla, sentirsi figlio, avere la sua carezza, ritrovare i nostri
fratelli che lei ama come me. Ricordiamoci che é nostra, che dobbiamo
prendercene cura, amarla, rispettarla, aiutarla, difenderla perché ha
molti nemici ed e segnata dalle nostre divisioni e peccati. Maria ci
dona Gesu, il piu grande, che non resta fuori dal campo in attesa di
vedere come va a finire. Non guarda dagli spalti, magari giudicando
come chi non si mette in gioco e quindi ha sempre ragione lui! Sceglie
di giocare la vita, si gioca la sua vita. Se la gioca tutta la vita, fino alla
fine, perché non finisca. E non entra in campo da super uomo, da

458



onnipotente, ma da uomo, insegnando agli uomini ad esserlo come
Lui. Non abbiamo ancora imparato a giocare nel grande terreno da
gioco del mondo. E Gesu, con Maria, vuole che vinciamo. E cio che ci
rende bella, appassionante, la vita in questo mondo é quello che
viviamo e vivremo pienamente nella vita che non finisce.

La Patrona ci aiuta a capire quello che ci unisce, ci fa sentire suoi,
della stessa squadra, anche con l'orgoglio di esserlo. Si vince solo
giocando come lei che ascolta Gesu, il migliore allenatore giocatore di
questa grande partita. Dio sa che nelle tenebre e impossibile
camminare e ci aiuta ad affrontare i dubbi che si affacciano, non
richiesti, e che spesso ci turbano e confondono. E un titolo bellissimo
quello della Madonna del Ponte. Il ponte collega, fa conoscere. Senza
il ponte restiamo isolati. La guerra - tragedia alla quale non possiamo
mai abituarci - distrugge i ponti, impone sempre di costruire muri
credendo cost di essere difesi, ma che diventano pregiudizio e rabbia.
Quanto e importante passare ad altri la palla. Anzi, direi che proprio
non possiamo tenercela. E vero nella vita: chi vuole conservare la
propria vita la perde. La pallacanestro mette 1’altro al centro: la palla
deve essere donata all’altro e quello che fai e indispensabile per
iniziare I’azione. La bravura é darla e passarla a chi conviene a tutti.
Non si vince mai da soli, ma assieme. La pallacanestro richiede di
guardare in alto e di alzarsi, per capire dove sei e dove sono gli altri,
a volte anche solo di indovinare dove sono, di avere fiducia che siano
o vadano dove necessario. Questa si chiama sincronia, possibile con
tanto allenamento, che poi diventa quasi un istinto. Alleniamoci a
passare la palla, a non tenercela, a farci trovare dove serve, ciascuno
nel proprio ruolo. Non sarebbe questo oggi indispensabile per il
nostro Paese e per il mondo?

Fratelli tutti, perché capiamo chi siamo solo in relazione agli altri.
Quanto poco ci esercitiamo nelle relazioni! A volte restiamo a studiare
il regolamento oppure passiamo il tempo a capire, a immaginare, a
simulare ma, come sappiamo, € solo giocando che capiamo. E Gesu
non ci da un regolamento: ma amore, passione, voglia di vincere.
Bisogna essere leggeri per sollevarsi e correre. Se vogliamo conservare
tutto non possiamo farlo. Per questo lasciamo volentieri le tante cose
che non servono, che ci rendono pesanti. Liberarci dalla pesantezza ci
fa stare meglio! Maria corre per le montagne, leggera e piena di spinta
perché piena di amore. E umile, non deve portarsi la propria
considerazione e ruolo. E ci piace pensare le montagne come quelle
bellissime del nostro Appennino. Certo, lo sappiamo che si puo
perdere, che questo fa male, ma sappiamo anche quanto ci aiuta
riflettere sui nostri errori, riconoscerli, chiamarli con il proprio nome,

459



non accusare gli altri, non abbattersi perché solo cosi possiamo essere
migliori. Maria e la nostra patrona e non smettera di credere nella
nostra capacita. Noi sempre abbiamo paura di donare, perché ci
sembra di perdere. Dobbiamo avere paura di non farlo! Che ci faccio
con quello che sono se non lo dono? E poi lo sappiamo che anche chi
e senza palla fa tante cose utili: ognuno si mette a disposizione degli
altri. Dei nostri compagni abbiamo sempre bisogno e se sbagliano non
smettiamo di aiutarli e di farci aiutare. Dobbiamo fare come quei
giocatori che continuano a passare al compagno anche se non ¢
riuscito a far canestro.

Abbiamo la Patrona. Chiediamo quindi di essere, nel terreno e
fuori, una squadra capace di condividere e di farlo sempre anche
davanti a tutti quando scopriamo i limiti nostri o altrui. Chiediamo a
Maria di alzare il suo sguardo materno sulla pallacanestro perché sia
davvero una scuola di vita. Sara sempre con noi. E nostra madre. Tanti
che non possono giocare trovano nella pallacanestro opportunita e
ruolo, come i disabili. E qui a Bologna abbiamo per esempio
un’esperienza incredibile di quanto si riesce a fare cose straordinarie.
In questo modo tanti profughi potranno trovare una squadra, che é
proprio quello che cercano e cost, solo cost, accogliendo saremo piu
forti tutti.

Maria corre incontro a Elisabetta. Noi corriamo incontro a Maria
che ci aprira sempre le sue braccia, ci fara sentire la sua protezione:
potremo affidarle i nostri pensieri e le nostre fatiche, consegnarle i
nostri sentimenti. La Madonna del Ponte ci aiuti a essere leggeri, umili,
a sentirci squadra, a dare il meglio, ad allenarci molto nell’amore, a
non arrenderci, a non accettare partite truccate, a sentire il suo amore
che intercede per noi. Maria, nostra madre, prega per noi.

460



Chiesa parrocchiale di Marzabotto
Domenica 2 ottobre 2022

a liturgia oggi ci fa ascoltare il grido lancinante del profeta

Abacuc. «Fino a quando, Signore, implorerd aiuto e non

ascolti, a te alzero il grido: “Violenzal” e non salvi?». E il grido
di tutte le vittime, profeti che cercano e chiedono luce, che feriscono
con il loro urlo di dolore. Dio le ascolta e ci chiede di ascoltare. Le
vittime chiedono di combattere le cause della loro sofferenza e di fare
cio che permetta non accada piu. Qui a Marzabotto ascoltiamo oggi il
dolore di questi nomi che sono persone, tutti nostri parenti, che ci
aiutano a sentire nostri parenti le vittime che oggi sono uccise, ferite,
torturate, segnate per sempre dalla guerra. Il sangue di Abele sparso
qui ci chiede di essere uniti spiritualmente e umanamente alle stragi,
conosciute e occultate, che si stanno consumando davanti ai nostri
occhi. Non possiamo dire che non sappiamo. Ignorare non assolve,
perché vuol dire che abbiamo cambiato canale, chiuso gli occhi,
digitato un’altra immagine! Fino a quando?

La risposta di Dio é chiara, definitiva, drammatica e commovente:
«Ho ascoltato e per questo mi faccio vittima perché tutti
comprendano, riconoscano e combattano il male». In ogni vittima
vediamo il volto di Cristo e se noi siamo crocifissi nella nostra
sofferenza vediamo Dio che é davvero con noi, fino alla fine, alla
morte che e nostra ed e diventata sua. Anche per questo: trasformiamo
le lance in falci, le croci in tavole di fraternita! Ma il grido di vita e di
pace delle vittime non viene ascoltato dagli uomini, perché si
abituano, lo mettono a tacere, pensano che riguardi altri. Le vittime ci
ricordano, invece, che quello che é successo a loro puo accadere anche
a noi, perché non succede sempre agli altri! E tutti, a cominciare da
me, lasciamoci interrogare da questi profeti: abbiamo fatto tutto
quello che potevamo contro il demone della guerra? Abbiamo
disinquinato I’aria dall’odio, dal pregiudizio, dall’incapacita di
ascoltare il prossimo, dal giudizio ideologico? Stiamo facendo quello
che e necessario per fermare la guerra? Non possiamo permettere che
I'uso di armi nucleari diventi convenzionale, che si normalizzi!

401



Solamente il dialogo, qualcuno ha detto anche solo esplorativo, e
essenziale in quest’atmosfera di guerra e di guerra nucleare! E il
dialogo deve riportare allo spirito della coesistenza. Per noi cristiani
il dovere di cercare con forza la pace ce lo ricorda ’apostolo: «Dio
infatti non ci ha dato uno spirito di timidezza, ma di forza, di carita e
di prudenza». Il cristiano non puo essere tiepido. Lo diventiamo
quando ci scaldiamo solo per i problemi che ci coinvolgono (e la
guerra non ci coinvolge?), perché prigionieri del “salva te stesso”,
prudenti ma senza amore e quindi solo pavidi. Un cristiano non puo
mai, per nessun motivo, benedire la guerra. Benedire la guerra e le
armi € una bestemmia a Cristo, perché Lui e la prima vittima di tutte
le vittime. Gesu impone che la spada sia rimessa nel fodero. Il cristiano
deve solo vivere il Vangelo disarmato di Cristo, seguirlo nella sua
scelta, I'unica che vince il male.

La forza di Dio e solo 'amore, la compassione che impone di
fermarsi, non passare oltre, rispondere al male come si pud, con
quello che si ha: un po’ di olio e vino da versare sulle ferite, cinque
pani da condividere, il bicchiere d’acqua da offrire, tutto senza
aspettare che qualcuno ce lo chieda. La fede non € una risposta che
richiede tutto e su tutto. La fede é un granello di senape, piccolo, che
pero se lo gettiamo nella terra della vita pud spostare le montagne.
Tanti cristiani credenti e non di eredita ce 1o hanno dimostrato! Siamo
servi inutili non perché non importanti, ma perché liberi
dall’orgoglio, dalla considerazione e dal ruolo, per fare tutto solo per
amore di Colui che ci ha preso a giornata e continua a chiamarci a
lavorare con Lui, che é il primo lavoratore nella vigna del mondo,
peraltro quella destinata a noi!

Tra le voci delle vittime vorrei ascoltare con voi quella tenera e
fermissima di Cornelia Paselli, 'ultima superstite della strage del
cimitero di Casaglia. La ricordo perché abbiamo tutti un grande debito
verso di lei e anche perché adesso, che purtroppo non € piu tra noi,
la sua voce deve diventare la nostra perché non sia perduta. Il suo
dolore lo ha consegnato a noi. Descriveva cosi quel terribile giorno
della strage, lei adolescente, giorno che ¢ un oggi per tante vittime in
tanti pezzi della guerra mondiale: «<Dopo un tempo interminabile, dal
silenzio tutto intorno, mi giunsero delle voci. Parevano provenire da
un luogo lontano, remoto. Compresi di essere rimasta ore sotto ai
corpi. Tra i deboli richiami, riconobbi la voce di mia madre: “Cornelia,
sei ancora viva?” Non ebbi il coraggio di risponderle, ma lei insisteva
e cost le dissi: “Sono viva, mammal! Stai zitta, per carita! Se ti sentono,
ti trovano e ti ammazzano!”. “Gigi e Maria se ne sono gia andati e io
ho le gambe tutte mitragliate. Non sto piu in piedi”. Tentai di

462



tranquillizzarla dicendole: “Appena posso, vengo ad aiutarti”. Appena
la via fu libera, mi districai con grande difficolta da quel macello. I
corpi si fanno cosi pesanti quando sono morti. Quando potei
guardarmi intorno, vidi una scena terrificante, da non poterla
raccontare. Nessuno pud immaginarla. Bisogna averla vista, per
comprendere. Trovai quel che rimaneva della mia famiglia: mia
sorella era ferita ad una gamba, mia madre le aveva entrambe
maciullate e perdeva molto sangue. La presi tra le braccia e ’adagiai
contro al muro, accanto alla cappella, perché fosse riparata dalla
pioggia che non cessava di cadere. Non sapevo come aiutarla, poi mi
venne in mente che nella borsa avevo il cappottino che stavo cucendo.
Strappai le maniche e creai con quelle due lacci con cui tentare di
fermare ’emorragia. Vedendo che avevo in mano della stoffa, la
mamma mi indico il corpo di una donna. Era riversa a terra poco
distante. Non aveva le mutande, perché nel fuggire a Casaglia non
aveva avuto il tempo di vestirsi tutta. Giaceva cosi, scoperta, accanto
al corpo del suo bambino: “Coprila, Cornelia. Coprile il sedere, per
favore”. Tutti hanno diritto alla propria dignita, anche da morti, cost
feci come mi aveva chiesto». Cornelia usa la cosa piu bella che ha, il
suo cappottino, per cercare di salvare la mamma, e la mamma
morendo si preoccupa della dignita del prossimo. Ecco le luci che
illuminano I'impero del male. Racconta Edith Bruck, ad Auschwitz a
tredici anni: «I piccoli gesti di umanita che incrociai ad Auschwitz io
li chiamo i cinque punti di luce nel campo: un cuoco che mi chiese
come mi chiamavo, ad esempio. Non tutto era finito: anche in
quell’orrore c’era stato un briciolo di umanita. Non potevo
disperderla». Tutti ricordiamoci di essere una di queste luci con la
nostra umanita verso chiunque. Queste luci sono il fondamento del
nostro Paese, nato proprio su questi valori.

Cornelia conclude il suo bellissimo libro cosr: «Ricordo che, per
lunghi anni, le poche volte in cui mi vennero rivolte delle domande
sulla strage di Casaglia, per via di uno strano riflesso nervoso, mi
mettevo a ridere - a ridere! Piano piano, il bisogno di raccontare cio
che avevo vissuto inizido a premere da dentro, come un’infezione che
doveva spurgare, ma trascorsero anni prima di trovare orecchie
disposte ad ascoltare. Molti non credevano che un orrore simile fosse
potuto accadere, altri desideravano semplicemente dimenticare la
guerra il prima possibile. Tornai al cimitero di Casaglia in occasione
di ogni commemorazione dell’eccidio. Le prime volte fu terribile.
Sentivo la disperazione assalirmi appena vedevo quei muri maledetti
e desideravo andarmene il prima possibile». Lei, solo perché i ragazzi
volevano conoscere la sua vicenda, inizia a ricordare ad alta voce.

463



«Sentii che era un dovere, non solo per non dimenticare, ma anche
per dare un senso a quel che era accaduto. Cosi, piano piano, il dolore
lascio spazio alla pace e tornare al cimitero fu per me sempre meno
terribile, quasi una cura. Mia madre mi aveva insegnato il valore del
perdono e io ero felice di non aver dimenticato. Lo dimostrai diversi
anni fa. Un giorno, trovai dei fiori davanti alla porta di casa. Era un
gran bel mazzo, con un biglietto recante il mio nome, ma senza firma.
C’era scritto: “Sono stato a Marzabotto”. Il giorno dopo, il misterioso
“signore” busso alla mia porta. Si presento e disse di essere il preside
di una scuola di Kassel. Ascolto il racconto della strage di Casaglia
direttamente dalle mie labbra, poi mi fece una richiesta che I1 per It
mi lascio perplessa: voleva che lo seguissi in Germania, per raccontare
di persona cid che avevo visto ai suoi studenti. Andai e fu un bene per
me. Quando incrociai gli sguardi di quei giovani, realizzai qualcosa
che mi tolse un gran peso dal cuore: sentii che non provavo rancore
nei loro confronti. Quando ripenso alla guerra, non mi interessa
distinguere tra buoni e cattivi. Il mio ricordo va a coloro che non ci
sono piu. Il mio desiderio e che cio che e successo loro serva da monito
per tutti, ogni volta che il rancore e I'incomprensione rischieranno di
prendere il sopravvento».

Ecco come si costruisce la pace. Ci servono tanti presidi che non
hanno paura e tante Cornelia che non hanno paura, tante luci nel buio
dell’intolleranza, della violenza, dell’ideologia. Scegliamo che la voce
di Cornelia sia ascoltata. Scegliamo di lavorare in questo mondo con
il nostro granello di senape, quello di essere uomini di fede e che la
fede la vivono non nel chiuso dell’intimita ma nel mare burrascoso
della storia, come Gesu. Fede perché si fermi la follia della guerra, per
combatterne le cause, per vivere da fratelli tutti ad iniziare da noi.

«Vieni Signore, immenso il dolore, ma ancora non siamo stanchi
di sperare».

464



Basilica superiore di S. Francesco d’Assisi - Assisi
Martedi 4 ottobre 2022

a Parola di Dio parla sempre a noi e di noi. Parla oggi e ci

aiuta a capire i segni dei tempi e questi ci aiutano a

comprenderla, perché non ¢ mai fuori del tempo o in un
tempo passato, ma nell’oggi, nella storia. Il Libro del Siracide descrive
S. Francesco, che riparo “il tempio”, la casa del Signore che € in rovina
e, allo stesso tempo - non ¢é forse proprio quanto siamo chiamati a
fare oggi? - si mette in cammino perché lui per primo ¢ fratello di tutti
e non aspetta che lo diventino gli altri: compie lui il primo passo verso
il prossimo, come Gesu.

E il nostro Patrono ed € una gioia particolare, in questo tempo cost
segnato da tanta sofferenza e preoccupazione, trovarci qui con tutte
le Chiese che sono in Italia e con il Presidente del nostro Paese, che
rappresenta tutti gli italiani e le italiane e che ringrazio di cuore per
la sua presenza e per il suo servizio - raddoppiato -, pieno di saggezza
e di convinta passione per difendere gli ideali costitutivi del nostro
Paese. Grazie perché ci rappresenta e ci incoraggia a sentirci parte di
questo nostro bellissimo Paese, patria.

Fratelli tutti € il contrario della pandemia del Covid. S. Francesco
e innamorato di Gesu: ascolta e mette semplicemente in pratica il
Vangelo, solo il Vangelo, e con la sua umanita ci insegna ad amarlo, a
scoprirne la gioia, la fraternita che genera, il senso personale e
universale di ognuno, la pace e il bene che accendono di amore tutto
il creato e le creature. Come abbiamo letto nel Vangelo: «Ti rendo lode,
Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto queste cose
ai sapienti e ai dotti e le hai rivelate ai piccoli». Chi é innamorato di
Gesu si innamora quindi del mondo, lo vede, sa riconoscerlo come i
piccoli. L’amore di S. Francesco € molto reale perché ama l’altro
sempre, come dice lui, «quando fosse lontano da lui, quanto se fosse
accanto a lui». Cosi, mite e umile di cuore come il suo Gesu, S.
Francesco - in un mondo che era e che e segnato da lupi e cittadini
violenti o paurosi (non si sa chi comincia, se il lupo lo diventa per le
paure o la violenza o viceversa, ma certamente uno aiuta l’altro), da
torri e spade, da cavalieri e briganti, da guerre e inimicizia, inquinato
da troppo odio tanto da rendere impossibile parlare di pace - S.

465



Francesco progetta e inizia a vivere un mondo fraterno, disarmato,
dove c’é spazio per ognuno, a cominciare dai piu poveri e fragili.

Ecco, oggi sentiamo la consolazione di essere con lui, con questo
fratello maggiore, con questo nostro Patrono, e di vedere la sua stella
(come é noto le stelle brillano maggiormente quando la notte e pitu
fonda) che ci accoglie «come un astro mattutino fra le nubi». Abbiamo
bisogno di luce, che vuol dire speranza. E il nostro Patrono ci fa sentire
a casa - tutti si sentono a casa ad Assisi, tutti, anche chi é lontano, chi
non crede - e ci aiuta a guardare anche le difficolta con la forza
dell’amore. Nella tempesta abbiamo sperimentato tanto buio, inatteso
e prolungato, sembrava non finisse mai. Lo descrisse Papa Francesco
nella memorabile preghiera in Piazza S. Pietro: «Da settimane sembra
che sia scesa la sera. Fitte tenebre si sono addensate sulle nostre
piazze, strade e citta; si sono impadronite delle nostre vite riempiendo
tutto di un silenzio assordante e di un vuoto desolante, che paralizza
ogni cosa al suo passaggio: si sente nell’aria, si avverte nei gesti, lo
dicono gli sguardi. Ci siamo trovati impauriti e smarriti». Non lo
dimentichiamo. Non vogliamo dimenticare, perché non si vince il
dolore rimuovendolo o lasciandolo divorare dalla bulimia di emozioni
che non diventano sentimento, consapevolezza, scelta, umanita. E
tutto digitale, e un cuore digitale ¢ un po’ preoccupante.

Raccogliamo il testamento affidatoci da chi non c’é piu per colpa
del Covid. Alcuni dei loro nomi li abbiamo deposti accanto a S.
Francesco e saranno illuminati da questa lampada. Li abbiamo raccolti
proprio sapendo quanta amarezza e sconforto ha generato non poter
essere vicini a coloro che amiamo nell’'ultimo tratto della vita.
Ricordiamo tutti coloro i cui nomi portiamo nei nostri cuori e li
affidiamo all’amore di Dio, perché siano nella luce dell’amore che non
finisce. Non sono piu tornati a casa e non abbiamo potuto
accompagnarli, come loro e noi avremmo desiderato. Per molti solo le
videochiamate hanno rappresentato dei veri e propri testamenti
struggenti. Resta ’amarezza per un discorso interrotto, lo sconforto
che fa apparire tutto vano. In quella notte terribile, vissuta da chi ci
ha lasciato e da chi é rimasto, abbiamo visto anche tante luci, tutte,
consapevolmente o meno, riflesso di un amore piu grande, perché
dove c’é ’'amore c’é Dio. Abbiamo capito che non si puo lasciare
nessuno solo e che anche il buio puo essere sconfitto, perché pure solo
con una piccola lampada di umanita si vince il buio. Sono state le luci
che il personale sanitario - i medici, gli infermieri, i volontari - ha
acceso con i piccoli grandi gesti di umanita: consolando lacrime,
stringendo mani, dando sicurezza, anche solo una carezza O uno
sguardo. Ricordo quanti di loro - come delle forze dell’ordine, dei

466



farmacisti, di tanti operatori di carita - hanno perso la vita per motivo
del servizio, continuando ad aiutare nell’emergenza. Essi sono tra i
giusti che ascoltano quelle tenere parole di gratitudine di Dio: ero
malato e sei venuto a visitarmi, prendi parte alla gioia che non finisce.

Ecco oggi siamo nella casa di S. Francesco, Patrono del nostro
Paese, a ricordare, a ringraziare ma anche a scegliere perché non
vogliamo dimenticare velocemente «le lezioni della storia» e,
imparando da queste, vogliamo cambiare, scegliere. «Voglia il Cielo
che alla fine non ci siano piu “gli altri”, ma solo un “noi”. Che non sia
stato ’ennesimo grave evento storico da cui non siamo stati capaci di
imparare. Che un cost grande dolore non sia inutile, che facciamo un
salto verso un nuovo modo di vivere e scopriamo una volta per tutte
che abbiamo bisogno e siamo debitori gli uni degli altri, affinché
I'umanita rinasca con tutti i volti, tutte le mani e tutte le voci, al di la
delle frontiere che abbiamo creato» (#7 35). Ci aiuta S. Francesco che
non scappa dalla sofferenza, ma la affronta e addirittura guarda negli
occhi la morte chiamandola “sorella” e cost la sconfigge. Con S.
Francesco che uso misericordia, vorrei che tutti provassimo lo stesso
cambiamento e quello che prima ci sembrava pesante, amaro, una
privazione, un sacrificio impossibile, diventi invece motivo di dolce e
consapevole umanita. Aiutare gli altri ci fa trovare noi stessi! E questo
il giogo dolce e soave che ci unisce a chi per primo si ¢ legato a noi,
Gesu: un legame di amore che ci libera dal giogo pesante e
insopportabile dell’individualismo. Se ne esce solo insieme! Le
difficolta non sono affatto finite. Lo vediamo drammaticamente nel
mondo e nel nostro Paese. Affidiamo I'lItalia all’intercessione del
nostro Patrono. Ci sostenga in un momento cost decisivo, ispiri
I’amore politico e di servizio alla casa comune, perché nelle necessarie
diversita tutti concorrano all’interesse nazionale, indispensabile per
rafforzare le istituzioni senza le quali nessun piano pud essere
realizzato e per affrontare delle sfide cost grandi.

Il nostro Patrono, uomo universale, aiuti I’Europa a essere
all’altezza della tradizione che I’ha creata e il mondo intero a non
rassegnarsi di fronte alla guerra. Lui, amico di tutti, ci ajuti a
sconfiggere ogni logica speculativa, piccola o grande, anonima e
disumana. La speculazione ¢ sempre una forma di sciacallaggio che
aumenta le ingiustizie e crea tanta poverta.

Fratelli tutti: dobbiamo iniziare dai piu fragili, come gli anziani,
che sono una risorsa e non un peso, che vanno protetti a casa dove
conservano tutte le loro radici e ci aiutano a trovarle. Fratelli tutti che
guardano al futuro, che lo desiderano per gli altri lottando contro il

467



precariato dei giovani, dando loro fiducia e sicurezza perché possano
dimostrare le loro capacita senza paternalismi insopportabili. Futuro
che chiede rispetto dell’unica casa, dell’ambiente, perché possiamo
continuare a cantare la bellezza del creato. Curiamo le ferite profonde
nascoste nelle pieghe della psiche - quante il Covid ne ha lasciate - e
facciamolo con la competenza professionale ma anche tessendo
comunita e fraternita che donano sicurezza e fanno sentire protetti e
amati. La nostra comunita e forte, ha tanta storia e umanita, per essa
nessuno € straniero e insieme si trova il futuro che tutti desiderano.
Viviamo la benedizione che sempre € 1a vita, 1a sua bellezza perché sia
anche appassionante trasmetterla e donarla, garantendo la grandezza
della maternita.

Con S. Francesco crediamo che il lupo terribile della guerra possa
essere addomesticato e facciamo nostro 1’accorato appello di Papa
Francesco indirizzato certo ai due presidenti coinvolti direttamente -
un aggressore e un aggredito -, ma anche a quanti possono aiutare a
trovare la via del dialogo e le garanzie di una pace giusta. Come S.
Francesco tutti possiamo essere artigiani di pace. Ecco la luce della
lampada che I'Italia intera accende oggi con il suo Patrono, perché
tante luci rendano umana e fraterna questa nostra unica stanza che e
il mondo. «Beato 'uomo che offre un sostegno al suo prossimo per la
sua fragilita, in quelle cose in cui vorrebbe essere sostenuto da lui, se
si trovasse in un caso simile» (Ammonizione XVII).

Laudato Si’. Fratelli tutti.

Grazie S. Francesco, prega per noi, per I'ltalia e per il mondo
intero. Pace e bene.

468



Basilica di S. Petronio
Martedr 4 ottobre 2022

a Basilica di S. Petronio é la casa di tutti i bolognesi. Come a

Betania, anche noi, famiglia di Dio, accogliamo Gesu e

scopriamo che in realta ¢ il Signore ad accogliere noi. Lui si
fa ospite nei nostri poveri tetti per ospitarci nel suo cuore. Noi gli
abbiamo costruito un edificio magnifico, Lui ha costruito per noi un
Regno. Noi gli diciamo le nostre parole di ansia e sofferenza, Lui ci
dice la sua Parola di verita e di amore. Gesu e la verita, luce nel buio
che a volte la avvolge, via che si apre camminando, vita che trasmette
forza per combattere il male che vuole spegnerla. Noi al Signore
offriamo spesso il superfluo e ci ricordiamo di Lui quando siamo in
difficolta. Lui ci dona tutto se stesso, non si stanca di venirci a cercare
finché non ci trova o ci aspetta ansioso non per giudicarci ma per
buttarci le braccia al collo. Come Maria, sorella di Marta, mettiamoci
ai suoi piedi, perché i nostri tanti affanni non perdano la parte
migliore, quella che non ci sara tolta, che e il legame con Lui e con il
prossimo.

Ringrazio tanto per questa celebrazione. Ne abbiamo bisogno:
riconoscere il padre comune ci aiuta a sentire vicino I’unico Padre nel
quale siamo fratelli tutti. Nessuno di noi € una casualita che inizia e
finisce con sé! Abbiamo un padre, che ci fa capire chi siamo e chi
saremo, e questo non ci fa sentire perduti proprio perché qualcuno ci
ama e ci amera. Il nostro ¢ un Padre che per questo non ci possiede:
ci vuole e ci lascia liberi. Amore é liberta: non si compra e non si
vende, non si possiede ma si regala, € senza calcoli e convenienze. Non
si ama se non si e liberi di farlo e noi non siamo schiavi di Dio, ma
figli. Gli uomini spesso riducono il prossimo a possesso, a oggetto,
amano se conviene e non amano quando e esigente o gratuito, senza
ricompense, rimborsi. Abbiamo tutti bisogno di andare a scuola da
Gesu, lasciarci amare da Lui come Maria, aprendogli il cuore,
ascoltandolo, pregando, lasciandogli spazio per poi fare tante cose,
ma con amore, non per abitudine o per sacrificio! Gesu non ci affida
una regola o offre una spiegazione: ci ama, per primo, senza alcuna
convenienza. E il primo e I'ultimo amante della nostra vita, fino alla
fine, perché la vita non abbia fine.

469



Sento l'orgoglio di fare parte di questa famiglia, che non e certo
perfetta, segnata com’e dai nostri limiti e dal nostro peccato, ma é sua,
generata da Lui. E una famiglia senza confini, che si sente a casa
ovunque proprio perché ha una casa per tutti. E una famiglia dove il
piu grande é colui che serve perché grande € chi ama. E amore ¢é
servire. Seguiamo il consiglio dell’apostolo: non valutiamoci piu di
quanto e conveniente. Capiamo chi siamo pensandoci in relazione a
questo corpo, che ¢ la Chiesa e che sono, quindi, anche le nostre
concrete persone. Non € un corpo virtuale, tutt’altro. Non lo potra mai
diventare, perché I'incarnazione continua con ognuno di noi, corpo e
spirito. «Abbiamo doni diversi». La diversita ¢ un dono, non un
pericolo. Non possiamo tenerceli per noi né singolarmente né come
comunita. La Chiesa e per il mondo, cioé per la citta degli uomini.
Quanti doni sprecati perché usati per sé e che quindi diventano inutili
o addirittura divisivi! E il corpo che mi fa capire il dono che sono.
L’apostolo si raccomanda di fare tutto con semplicita, con diligenza,
con gioia. Andiamo incontro a tutti con semplicita, diligenza e gioia.
Cristo si e fatto servo e noi facciamo da padroni?

Il Vescovo Petronio e raffigurato con la citta tra le mani. Non la
possiede, la custodisce. E come sua figlia e la solleva come un padre
fa con il suo bambino. Ce la mostra tutta insieme, perché non siamo
isole ed e la nostra prima casa comune, inserita in quella piu larga del
mondo. E il primo luogo dove vivere da fratelli tutti. Oggi penso che
ce la faccia vedere per affidarcela. Amiamola e rendiamola una casa
iniziando da noi, diventando noi i patroni di chi non ha nessuno, dei
piu fragili, di chi si sente senza protezione. Ci aiuta S. Francesco,
abbiamo ricordato gli ottocento anni dalla sua predica davanti a
«quasi tutta la citta». «Molte persone dotte che I’ascoltavano furono
piene di ammirazione per quel discorso di un uomo illetterato. Non
aveva stile di uno che predicasse, ma di conversazione». Non parliamo
una lingua da iniziati, ma quella che tutti comprendono. Se il Vangelo
e complicato o lontano dalla vita il problema non e il Vangelo, ma
siamo noi! «In realta, tutta la sostanza delle sue parole mirava a
spegnere le inimicizie e a gettare le fondamenta di nuovi patti di
pace». Il cristiano e artigiano di pace, pud vincere le inimicizie, i
pregiudizi, I’odio che cresce e inaridisce il cuore e lo inclina alla
violenza. Ecco, S. Petronio ci mette tra le mani la nostra citta, come a
dire di prenderla e non viverci da estraneo. E noi non possiamo
proprio vivere il messaggio di Gesu in maniera individualistica! La
salvezza dell’anima non fugge dalla responsabilita per I'insieme. «Si
puo considerare il programma del cristianesimo come ricerca
egoistica della salvezza che si rifiuta al servizio degli altri?», si

470



domandava Papa Benedetto. Per questo la citta € tua. Consacrati nel
Battesimo mettiamoci anche noi a custodire la nostra citta e a tessere
in essa le relazioni di fraternita, di amicizia con tutti. Non guardiamo
I’altro con fastidio, con sospetto, in maniera arrabbiata. Scopriamo
quello che c’e di bello in ognuno! Rendiamo la citta vivibile per i piu
fragili, luogo di incontro, di solidarieta, di conoscenza che diventa
cultura.

Sono passati cinque anni dalla visita di Papa Francesco, quando
proprio qui visse con i fratelli pit piccoli di Gesu quel sacramentale
del banchetto del cielo, la festa piu bella, il meglio che deve venire, la
pienezza di quello che viviamo. Disse subito dopo: «A me oggi e
piaciuto il pranzo, non tanto perché la lasagna fosse molto buona, ma
mi e piaciuto perché c’era il popolo di Dio, anche i piu poveri, 11, e i
pastori erano I, in mezzo al popolo di Dio». Qui ricordo come la Chiesa
accoglie specialmente quanti hanno bisogno di un posto: «La Chiesa
vi vuole al centro. Siamo tutti dei viandanti, dei mendicanti di amore
e di speranza, e abbiamo bisogno di questo Dio che si fa vicino e si
rivela nello spezzare del pane». Sento ancora cosi vere queste parole,
ancora di piu oggi che le difficolta rivelano quanto siamo vulnerabilj,
e il pane diminuisce a causa delle terribili conseguenze della guerra
in Ucraina, create e accentuate da tanta speculazione. La poverta che
la guerra genera a distanza ci aiuta a capire quanta sofferenza c’e tra
le persone coinvolte direttamente.

In questi giorni abbiamo visto una realizzazione sulla facciata di
S. Petronio che mostra i vari progetti per completarla. In fondo la
Chiesa e la citta sono proprio questo: bellissime ma sempre
incompiute e possiamo noi completarle, renderle belle, piu belle, con
I'impegno, possibile a ciascuno, che rende preziosa la vita degli altri
amandola, come fa Gesu con noi. Fratelli tutti. La nostra patria € nei
cieli (Fi/ 3, 20) e cercarla ci fa amare questa nostra casa sulla terra, ci
obbliga alla solidarieta e ci rende tutti uguali, fratelli e sorelle. Sia cosi.

471



Basilica dei Santi XII Apostoli - Roma
Mercoledi1 12 ottobre 2022

1 frutto dello Spirito e amore, gioia, pace, magnanimita,

benevolenza, bonta, fedelta, mitezza, dominio di sé». I

frutti dello Spirito non restano mai legati alla persona e
non finiscono con questa. In realta anche i semi della divisione, delle
ferite nella vita del prossimo, del cattivo esempio si trasmettono, in
maniera inquietante e implacabile, e producono frutti terribili, come
vediamo nella guerra che ha una genesi favorita proprio dalle
dissipazioni, dalle divisioni. I male genera morte, inquina I’aria,
acceca i cuori, fa crescere anche a distanza di tempo frutti di
sofferenza. Per questo, come abbiamo cantato nel salmo, ¢ «Beato
I'uomo che non entra nel consiglio dei malvagi», perché resta «come
albero piantato lungo corsi d’acqua, che da frutto a suo tempo: le sue
foglie non appassiscono». A distanza di venticinque anni questo
albero che é stato Don Luigi Di Liegro continua a indicare la speranza,
I'impegno e la responsabilita per raggiungerla, il sacrificio che questa
richiede, il dovere di tenerla viva. E un albero che ricordiamo in una
stagione di poca speranza, quando tanti sogni, progetti, illusioni,
sembrano appassirsi, segnati dalla delusione, ma anche
dall’autoreferenzialita che tutto rende vano.

Era un uomo chiaro Don Luigi, scomodo, non rinunciatario, perché
appassionato a preparare quello che ancora non c’era, a regalarlo a
chi non lo aveva e del quale riconosceva i diritti. Intercettava i
problemi che si presentavano, anche quando erano soltanto all’inizio.
Senza perdere tempo e cercando risposte, non accontentandosi di
enunciazioni, come avvenne per i malati di AIDS e la creazione di Villa
Glory, che tante polemiche suscito allora, affrontate con fermezza da
Don Luigi. Penso agli stranieri, all’accoglienza che aveva indicato con
determinazione, e che oggi ancora affrontiamo dimentichi di tanta
storia (siamo rimasti alla “Pantanella” quanto a risposte e a sistema di
accoglienza e integrazione!), impostandola con un approccio solo
difensivo, di sicurezza, non volendo rendersi conto di quello che e
successo, che succede nel mondo, che succede a casa nostra. Con
fermezza, dentro e fuori la Chiesa Don Luigi seguiva Gesu che si
rivolgeva ai farisei, a quel fariseo che c’é in ognuno di noi, mettendo
in guardia dal credersi a posto per il poco che si fa. Non accettava un

472



cristianesimo ridotto a rispetto di alcune regole e non del
comandamento dell’amore, e una societa civile che si accontenta di
dare le risposte che riesce o che convengono, e non quelle che servono
e che convengono ai poveri, tanto che i diritti diventano favori o
concessioni casuali e benevole, mai impegni, e quindi certezze, su cui
poter contare e costruire il proprio futuro. Non accettava un
cristianesimo lontano dalla vita, privo dell’ansia che viene dalla
«giustizia e dall’amore di Dio». E queste lo rendevano capace di
riconoscere, senza cercare catalogazioni astratte, le tante sofferenze
del prossimo, chiunque fosse, intercettandole, commuovendosi,
denunciandole, dandogli voce, cercando e facendo cercare soluzioni.
Chiedendo alle istituzioni di farlo, iniziando a farsene carico. Tra
queste, oltre alla casa, all’ambiente, agli stranieri, ai disabili, ai senza
fissa dimora, ai rom, al carcere, desidero ricordare i malati
psichiatrici, allora come oggi cosi difficili da riconoscere, da accettare
e da affrontare con il necessario coinvolgimento di tutti. Tanti servizi
innovativi, risposte che hanno generato altre risposte e avviato
consapevolezza, cultura, riflessione. Insomma, guardava la realta
senza sconti e senza pregiudizi, anzi liberando da questi cosi come dal
pietismo o da una logica meramente assistenziale. Il suo fare feriva
I'osservanza esteriore, le etichette cristiane vuote di significato,
un’idea di Roma che doveva mantenere un’apparenza cristiana, che si
voleva rendere cristiana senza rispondere alle attese di carita e
giustizia. Quelle, invece, da cui era necessario partire per un Vangelo
credibile e autentico.

L’ammonimento che abbiamo ascoltato oggi in un Vangelo che non
abbiamo scelto - quello delle letture del tempo ordinario - ma che
come sempre ¢ lampada per i nostri passi, ci ricorda che la giustizia e
I’amore sono da cercare, senza trascurare le altre! La giustizia e
I’amore animavano I'impegno sociale di Don Luigi, radicale, “politico”
nel senso migliore e piu alto del termine, senza paura di sporcarsi anzi
diffidando del bianco dei sepolcri, di una vita non compromessa. E
Don Luigi non tralasciava certo “le altre cose”. Lo aveva imparato dalla
JOC francese, della quale aveva portato a Roma la tensione di un
cristianesimo sociale e di cui parlava spesso in seminario e nelle
comunita. Ortodossia e ortoprassi non erano due dimensioni avverse,
ma complementari, come deve essere. E sempre con la liberta
dell’impegno e tanta obbedienza - a volte molto sofferta - alla Chiesa.
Avvenne cost nel servizio che con tanta intelligenza il Cardinale Poletti
gli aveva chiesto, dando molta fiducia, da pastore buono qual era, e
come deve essere anche per averla: Don Luigi univa 'ufficio pastorale
con quello della carita. Questa visione, purtroppo, non € stata molto

473



seguita, per cui cosi poco la catechesi insegna a riconoscere nel
prossimo lo stesso corpo di Gesty, la carita sembra essere piuttosto una
passione solo di alcuni specialisti e non il comandamento richiesto a
tutti, indispensabile per amare e riconoscere Cristo nella sua
dimensione spirituale e concreta. Don Luigi sognava una Chiesa vicina
alla gente, tutta carita perché segue Gesu che non ama i primi posti
nelle sinagoghe e i saluti sulla piazza, che non cerca la rilevanza
sociale come i forti di ogni tempo - spesso sepolcri imbiancati - ma la
rilevanza che viene dallo stare accanto ai fratelli piu piccoli di Gesu,
senza assistenzialismo, insulto per lui e per il legame che ci deve unire.
Mi penso con lui, non do quello che avanza o quello che posso! Cambio
la sua condizione, non gli do qualcosa! Una Chiesa libera perché non
intimorita e compromessa con i vari dottori della legge (ce ne sono
molte varianti, vecchie e nuove, acculturate e rozze, di segno opposto
ma sempre dottori di qualche legge che svuota I’amore). Sognava la
veracita della Chiesa e della Chiesa di Roma, che presiede nella carita
e quindi deve viverla. Ne cercava sempre una dimensione fraterna e
comunitaria. Aveva mille impegni, ma non rinunciava al suo habitat
nella Rettoria a Piazza Poli, sempre aperta, e nella Parrocchia a Giano,
piccola Chiesa piena di tanta bellezza, dove univa lotta per gli allacci
delle fogne e tanta preghiera.

I1 suo ricordo ci aiuti a non nasconderci nei mezzi termini, nelle
categorie astratte, negli ecclesiasticismi di ogni provenienza, nella
chiusura che impedisce di parlare con tutti, nell’accettazione
rassegnata dell’impossibilita. «Che grazia essere sacerdote. Se il
Signore avesse dovuto guardare ai miei meriti avrebbe dovuto
mettersi le mani nei capelli», voleva che la Chiesa fosse una cellula
umanizzante della vita sociale, «luogo in cui tutti i problemi degli
uomini possono essere dibattuti». Scriveva Don Luigi: «Come
nell’Eucaristia incontri Gesu risorto sotto i veli del pane e lo devi
riconoscere sotto i veli del povero, a tua volta devi lasciarti mangiare
da Lui senno la fede ¢ mortal». Ecco perché il suo ricordo € cosrt vivo
e oggi, come allora, continua a confortarci, inquietarci, liberarci da
tiepidezze e prudenze, da psicologismi egotici, per trovare noi stessi,
individualmente e come Chiesa, nella compassione del samaritano.

«Bisogna entrare nel mondo dei poveri e della sofferenza come vi
é entrato Cristo: con umiltd e amicizia, riconoscendo le tracce dello
Spirito che lo abita, promuovendo potenzialita, creativita, sete di
dignita e di giustizia. Entrando nella storia dei poveri dobbiamo avere
coscienza che questo mondo € abitato preferenzialmente da Cristo,
attraverso lo Spirito che ne continua la missione: é una realta dove

474



Dio ¢ accampato (incarnato). L'impegno di promozione dei poveri é
lode a Dio».

Grazie Don Luigi. Per sempre.

475



Cattedrale di Maria SS. Assunta - Palermo
Mercoledi 19 ottobre 2022

apostolo ci indica una grande prospettiva, quella su cui si

deve sempre misurare il cristiano e che lo libera da

confronti e misurazioni inutili e pericolose, come discutere
su chi e il pit grande. Le “genti” sono chiamate a condividere la nostra
stessa eredita e noi siamo chiamati a donargliela. Non c’e¢ possesso
nell’essere cristiani ma solo dono. Il privilegio non e essere soli o unici,
come l'orgoglio fa credere, ma essere suoi e scoprire che siamo fratelli
tutti! Le genti sono quelle della Pentecoste e dei confini della terra. Le
genti impediscono alla Chiesa di ridursi a setta, a circolo di iniziati, a
etnia che si difende dagli altri, che finisce per vivere solo di questa
alterita, temendo di perdere se stessa.

Noi e gli altri: senza I’amore di Dio si puo produrre la durezza
verso quelli che “non sono dei nostri”, che non “camminano con noi”.
La Parola invita sempre, al contrario, a guardare l’altro come il
prossimo, a servire e sfamare la folla, senza distinzioni, categorie,
giudizi preventive. Siamo inviati alla grande messe come operai.
Dobbiamo amare la folla e amare significa anche capirla, conoscerla
con quel di pit1 che e la compassione. Solo questa - che deve diventare
studio, approfondimento, sapienza - permette di capire nel profondo,
di andare oltre la banalita, le apparenze, il vero pensiero dominante
indotto da una navigazione che appiattisce tutto, che ci lascia
trasportare da correnti interessate o che enfatizza il protagonismo
nella perenne e vana fibrillazione dei social. E poi dobbiamo sempre
interrogarci: cosa succede se invece di comunicare ad altri teniamo
per noi il Vangelo? La vita € la stessa? Comunicare richiede la
necessaria preparazione e studio e questi iniziano sempre dal fermarsi
ai piedi di Gesu, come Maria, e dall’ascoltare la sua parola per poi
ascoltare il prossimo. Maria € teologa perché tiene fisso il suo sguardo,
la sua mente e il suo cuore, su Gesu.

476



Gesu ci ha affidato tutto non perché diventasse uno dei tanti
prodotti per rassicurazioni individuali, ma perché la sua buona
notizia cambi la vita e la illumini di senso e di amore. «Le genti sono
chiamate, in Cristo Gesu, a condividere la stessa eredita, a formare lo
stesso corpo e ad essere partecipi della stessa promessa per mezzo del
Vangelo». Ecco la vera uguaglianza e la infinita bellezza della famiglia
umana che la Chiesa realizza. Sappiamo quanto e facile chiudersi in
orizzonti limitati, anche con la giustificazione di proteggere cosI la
perla preziosa che ci e affidata. Il sale diventa senza sapore proprio
quando non si perde per salare. Per questo il Vangelo ci ammonisce a
restare svegli, vigilanti, per essere noi sentinelle che rispondono, e a
interrogare noi le tante sentinelle che abbiamo intorno.

Teniamoci pronti «perché, nell’ora che non immaginate, viene il
Figlio dell’'uomo». Viviamo in una stagione piena di agitazioni e con la
tentazione di risolverle quanto prima, di non farci inquietare a tutti i
costi, anche quella di essere incoscienti! E il rischio di dimenticare «le
lezioni della storia» (F7 35) per cui «passata la crisi sanitaria, la
peggiore reazione sarebbe quella di cadere ancora di pit1 in un febbrile
consumismo e in nuove forme di auto-protezione egoistica. Voglia il
Cielo che alla fine non ci siano piu “gli altri”, ma solo un “noi”. Che
non sia stato 'ennesimo grave evento storico da cui non siamo stati
capaci di imparare». Quando non impariamo e scegliamo - non
bastano le enunciazioni e la capacita verbale o digitale - torniamo
indietro (F7°'11).

Viene il Figlio dell’'uvomo. Questa affermazione, che € anche un
grido di gioia e I’affermazione della nostra fede, non suscita in noi
agitazioni o angosce, funzionali poi al sonno. Gesu libera da
inquietudini ossessive che portano a vedere problemi o segni dove
non ci sono! Noi attendiamo I’amato. Attesa é un problema di amore,
riconoscendo il Signore che € gia in mezzo a noi, ricordandosi sempre
che la nostra vera casa non € questa e allo stesso tempo amando e
curando questa per preparare quella futura dove ritroveremo tutte le
persone che abbiamo amato, i bicchieri d’acqua offerti, i fratelli piu
piccoli amati. Viene il Signore nel pane della sua presenza spezzata
ancora per noi e in quello della sua parola, tanto che la liturgia
eucaristica é talmente il culmine, la concentrazione di tutto il tempo,
che essa sprofonda nell’eternita, al punto che «non é altro che un
unico istante eterno». Viene il Figlio delll'uomo e ci chiede di
riconoscerlo e amarlo nei suoi fratelli piu piccoli, rendendo ogni
incontro occasione per offrire a Cristo che viene pane, acqua, vestito,
visita, casa, insomma quello che serve a Lui. Viene, ma lo riconosciamo

477



solo se il cuore e la mente sono accesi di amore. «Beato quel servo che
il padrone, arrivando, trovera ad agire cosi, cioé pieno di attesa».

Come sappiamo, quando amiamo qualcuno la visita dell’amato
inizia gia nella sua preparazione, nel sapere che viene, nel gusto
dell’attesa, che anticipa la gioia e ci rende gia felici. Lo studio ci aiuta
a prepararci, a restare svegli per riconoscere il gia e stupirci di questo,
scrollandoci di dosso l'inevitabile abitudine e ad avere fiducia nel
“non ancora”. Essere amministratori € il senso e la bellezza della
nostra vita, la grazia che fa di noi, sempre inadeguati e peccatori, mai
all’altezza, lavoratori della sua vigna. I Vangelo stabilisce una
relazione stretta tra il credersi padroni della vita, non aspettare piu
niente, ridurre tutto a sé, e la violenza. Quando ci dimentichiamo di
Dio e del suo amore, non riconosciamo pitt nemmeno i fratelli. Gesu
non resta insensibile, non ignora e non copre quello che si sceglie. La
conoscenza che non diventa vita e amore concreti € motivo di restare
fuori dall’amore di Dio, di un giudizio severo. Se penso a quanta
santita mi ha accompagnato, quanto ho ricevuto, capisco che mi e
chiesto conto di cosa ho fatto di queste parole, di quei testimoni?

Eccoci in un mondo sonnolento, che non si preoccupa di tutte le
ingiustizie e delle sofferenze che flagellano la terra, che preferisce
ignorare o tranquillizzarsi pensando che “andra tutto bene”, che si
accontenta di agitarsi per poi riprendere il sonno, perché la resistenza
chiede fatica mentre il mondo preferisce scavare tante buche
pensando cosi di trovare I’acqua che si trova solo affrontando la fatica
di scavare un pozzo nel profondo. Restiamo svegli! Scegliamo
I'intelligenza, la passione per Dio e per il prossimo, perché possiamo
stupirci sempre con il gia, gioire del cento volte tanto che pure
abbiamo, smettendo di correre dietro a gioie che ci fanno male,
sapendo vedere oggi la luce dell’eternita e iniziare a vivere il tempo
che non finisce.

478



Atti del Card. Arcivescovo

Prolusione sul tema “L’uomo € la via di tutte
le religioni. Il magistero di Papa Francesco
sulla pace, il dialogo interreligioso,

i rapporti tra le culture”

in occasione dell’inaugurazione

dell’Anno Accademico 2022-2023 della
Pontificia Facolta Teologica di Sicilia

“S. Giovanni Evangelista”

Cattedrale di Maria SS. Assunta - Palermo
Mercoledi 19 ottobre 2022

accademico 2022-2023, desidero ringraziare in primis Sua

Eccellenza, il caro Mons. Corrado Lorefice, Arcivescovo di
Palermo e Gran Cancelliere della Facolta Teologica di Sicilia, per il
gentile invito; nonché i confratelli Vescovi, che nei giorni scorsi hanno
vissuto insieme l’'incontro periodico della Conferenza Episcopale
Siciliana e che adesso esprimono con la loro presenza l’attenzione a
questa importante istituzione accademica. In realta a ben vedere
anche questo € un pezzo del nostro cammino sinodale, importante,
perché luogo di preghiera, di riflessione, di confronto, di ascolto.
Insomma qui siamo invitati come Maria, la sorella di Marta, a metterci
ai piedi di Gesu per ascoltare e comprendere la complessita della
nostra vita e del mondo. Maria non si estranea come pensa la sorella.
Chi si ferma ai piedi di Gesu si ferma ai piedi dell’'uomo mezzo morto.
Con Gesu si cresce, si trova quello che non finisce e si apprende ’arte
del camminare e del farlo insieme.

ﬁ I'inizio di questa Prolusione con cui si inaugura ’anno

Ringrazio Fra Rosario Pistone, Preside della Facolta, i docenti e il
personale tutto della Facolta stessa e delle istituzioni collegate.
Rivolgo un saluto cordiale anche alle autorita civili. Ed infine, ma non
certo per importanza, saluto cordialmente tutti gli studenti e gli amici,
che hanno voluto essere presenti a questo atto accademico. Non siete
utenti. Cresciamo insieme in quella straordinaria avventura che é la
ricerca personale, teologica, pastorale, il cui legame con la Chiesa e
con il mondo é decisivo. Dico subito che, come mi e capitato ogni volta
che sono venuto a Palermo, anche questa volta mi sono sentito accolto

479



e mi sento davvero come a casa. E una casa ricca di tanta storia e
accoglienza, di cultura e umanita. E poi parlate spesso delle Sicilie:
siete nella vostra stessa identita uniti e plurali allo stesso tempo!

L’UMANITA AL CENTRO

Se mi € permesso, vorrei partire proprio da questo sentimento per
sviluppare il tema che mi é stato affidato in riferimento al Magistero
di Papa Francesco: L’'uomo é la via di tutte le religioni. Parto dal
sentimento profondo di trovarmi a casa tra di voi, di essere stato
accolto prima di tutto come persona in una terra che non € la mia
terra natia. Pochi giorni fa abbiamo celebrato la memoria di S. Teresa
d’Avila, a cui e stato attribuito non certo a caso il titolo di “Dottore
della Chiesa”. A proposito della sua esperienza di fede Teresa d’Avila
scriveva: «Ho sempre riconosciuto e tuttora vedo chiaramente che non
possiamo piacere a Dio e da lui ricevere grandi grazie, se non per le
mani della sacratissima umanita di Cristo» (// libro della vita, cap. 22).
Teresa aveva intuito nella sua esperienza di fede che 'umanita e al
centro del messaggio cristiano. E il Cristianesimo in effetti é questo:
Dio impegnato in una ricerca dell’'uomo talmente intensa, da farsi
uomo lui stesso. L’'umanita € dunque un vero /ocus theologicus, un
luogo in cui incontrare il Dio di Gesu Cristo. Quando parliamo di
“umanesimo cristiano” intendiamo questa idea di uomo in relazione
a Dio e con il prossimo: un uomo reso ancora pitt Uomo, reso se stesso
da Cristo. Non e affatto generico, quindi, né riparo per un
cristianesimo ingrigito, ma /ocus per comunicare I'immagine piu vera
di Dio e stabilire con i mendicanti di vita e pellegrini come noi
un’alleanza salvifica. Fratelli tutti.

A questo proposito, cosi si esprimeva il Concilio Vaticano II:
«Solamente nel mistero del Verbo incarnato trova vera luce il mistero
dell’'uomo. [...] Egli e “I'immagine del Dio invisibile” (Col/ 1,15), é
I'uomo perfetto che ha restituito ai figli di Adamo la somiglianza con
Dio, resa deforme gia subito agli inizi a causa del peccato. [...] Con
I'incarnazione il Figlio di Dio si e unito in certo modo ad ogni uomo.
Ha lavorato con mani d’'uomo, ha pensato con intelligenza d’'uomo, ha
agito con volonta d'uomo ha amato con cuore d’'uomo» (GS 22).
Ricordiamo i sessant’anni dal suo inizio che chiede anche a noi, anzi
soprattutto a noi, di avere, come ha chiesto Papa Francesco 1o scorso
11 ottobre, «lo sguardo dall’alto» «con gli occhi innamorati di Dio».
Non lasciamo cadere nel vuoto ’appello a ritornare «alle pure sorgenti
d’amore del Concilio, a ritrovare “la passione del Concilio” perché la
Chiesa sia abitata dalla gioia». C’¢ un enorme bisogno di gioia, di

480



sicurezza, perdute in un mondo imprevedibile, cangiante, che istilla
un modello di vita pornografico, insulto alla debolezza. C’é un enorme
bisogno di relazione vera, in un mondo iperconnesso e sempre piu di
isole, con le conseguenze anche nella psiche, fragilita che non possono
non preoccuparci. C’e bisogno della via, verita e vita di Cristo e di una
Chiesa che smentirebbe se stessa senza la gioia dell’incontro con Lui.
Lo sguardo indicato da Papa Francesco, decisivo nella ricerca teologica
e nella vita cristiana (ogni cristiano deve essere teologo perché questa
e intimamente legata all’esperienza di Dio e alla preghiera, elemento
anche questo dell’ortoprassi!), € lo sguardo nel mezzo: «Stare nel
mondo con gli altri e senza mai sentirci al di sopra degli altri, come
servitori del piu grande Regno di Dio (LG 5); portare il buon annuncio
del Vangelo dentro la vita e le lingue degli uomini (Sacrosanctum
Concilium 36), condividendo le loro gioie e le loro speranze (GS 1)».
Aggiungerei anche un’altra indicazione, cost importante per tutta la
citta degli uomini tentata dalle contrapposizioni sterili e da false
semplificazioni offerte dal polarizzare tutto: «Quante volte, dopo il
Concilio, i cristiani si sono dati da fare per scegliere una parte nella
Chiesa, senza accorgersi di lacerare il cuore della loro Madre! Quante
volte si e preferito essere tifosi del proprio gruppo anziché servi di
tutti, progressisti e conservatori piuttosto che fratelli e sorelle, “di
destra” o “di sinistra” piu che di Gesu, ergersi a “custodi della verita”
0 a “solisti della novita”, anziché riconoscersi figli umili e grati della
santa Madre Chiesa». «Superiamo le polarizzazioni e custodiamo la
comunione, diventiamo sempre pit “una cosa sola”, come Gesu ha
implorato prima di dare la vita per noi» (cfr Gv17,21).

Non smettiamo di assumere la prospettiva teologica del Concilio
che é essenzialmente pastorale. Pastorale non intesa come una
teologia di serie b o ¢, ma come una teologia che vive del corpo a corpo
con le esistenze umane, con le loro gioie e sconfitte, e con le grandi
sfide storiche: la pace e la guerra, la difesa urgente dell’ambiente e la
lotta per la giustizia sociale, la cura per il dialogo tra tradizioni
religiose e umane, le contraddizioni dell’antropologia digitale, della
quale, mi sembra, siamo solo all’inizio ma che tanto interroga le nostre
comunita. Penso anche ai temi legati alla pace, tanto piu in un
momento in cui sentiamo, come mai nel recente passato, la guerra
vicina. Non dobbiamo vigilare di piu e aiutare una vera cultura della
pace? Non e compito evangelico della nostra ora pensare e agire
teologicamente in vista della pace, la pace trascendente e quella
storica? La storia lo ha mostrato piu volte: quando la Chiesa e i
cristiani hanno scelto la via profetica della pace e della sua
testimonianza, spesso fino al martirio, ha rappresentato la speranza

481



nella paura, la luce nelle tenebre. La pace evangelica costituisce
davvero il compito urgente e complessivo delle nostre facolta di
teologia. Questo compito completa quello dell’ambiente dell’'unica
casa comune - la stanza del mondo - che la “Laudato si’” ha mostrato
ampiamente: «tutto € connesso» e non vi puo essere pace e futuro
sostenibile - degli uomini e della terra - se accettiamo le ingiustizie,
le disuguaglianze, se i poveri sono umiliati o lasciati morire nel mare.
E parlo di questo pensando anche alla pazienza e accoglienza di tante
comunita in Sicilia verso i fratelli profughi. La Chiesa che é chiamata
a vivere in condivisione con gli ultimi e i naufraghi della vita. La
teologia non puo diventare un discorso interno, alla fine
autoreferenziale, ma deve trovare, partendo dal confronto con le
domande della storia, partendo dalla pace e dai poveri, una novita di
discorso, perché sia coraggiosa ed evangelicamente piena di
mordente. Vorrei citare a proposito un passaggio dell’ultimo indirizzo
di saluto in analoga occasione dell’indimenticato Cataldo Naro, a cui
tutta la Chiesa deve molto. «Si tratta di superare in qualche modo, con
un dialogo libero e rispettoso, quella divisione tra saperi e quella
separazione netta tra le scienze come anche quella marginalizzazione
del discorso della fede che sempre pit appaiono come un limite della
vera cultura. C’¢ l'esigenza sempre piu avvertita di trovare una
qualche forma di unita e di organicita della cultura. C’é da superare
una separazione non solo tra i vari saperi ma anche tra fede e cultura
che é durata troppo a lungo, per troppi secoli, con un risultato
complessivo di impoverimento della cultura». Aggiungerei anche della
riflessione teologica. Grazie Cataldo e aiutaci a avere coraggio e
creativita per continuare a farlo.

Servire, ascoltare, valorizzare l'uomo significa accostarsi al
mistero grande ed ineffabile di Dio. Cosa puo voler dire oggi «cercare
Cristo nell’'umanita» per una istituzione accademica come la Facolta
Teologica? Come Papa Francesco ha aiutato con il suo Magistero a
riconoscere nell’'uomo di oggi una via di santita, non solo per noi
cattolici ma anche per le altre religioni?

UNA TEOLOGIA ATTENTA ALLE PERSONE

Papa Francesco ci ha invitato in questi anni a coltivare
un’attenzione profonda ed una condivisione reale con gli uomini e le
donne del nostro tempo. Ha battuto spesso sui danni prodotti da una
cultura dell’indifferenza, quella che non fa accorgere del prossimo.
Indifferenza non é solo passare oltre ma anche non «guardare negli
occhi», «non toccare» l’altro. In questo senso, il Papa ha come

482



declinato a modo suo le parole illuminanti con cui si apre la Gaudium
et Spes e che tutti noi ricordiamo: «Le gioie e le speranze, le tristezze
e le angosce degli uomini d’oggi, dei poveri soprattutto e di tutti
coloro che soffrono, sono pure le gioie e le speranze, le tristezze e le
angosce dei discepoli di Cristo, e nulla vi € di genuinamente umano
che non trovi eco nel loro cuore» (GS'1).

E vero che la teologia ha bisogno di libri, di silenzio, di ricerca
accurata delle fonti, di rigore e serieta: ma tutto questo non puo che
essere in vista di una prossimita sempre maggiore con le donne e gli
uomini nostri contemporanei. Cosa succede quando questo non
avviene? In altre parole, anche la teologia cristiana, forse soprattutto
la teologia, non puo guardare da lontano, chiusa all’interno di un
«muro di carta ed incenso» (Don Milani), indifferente di fronte ai
drammi che si continuano a perpetuare. Lo studio in senso cristiano e
I’ascolto profondo delle domande che ogni donna e uomo del nostro
tempo portano dentro di sé. Questa caratteristica non lo rende affatto
inferiore ad altri sistemi e centri di indagine. Anzi! E l’attenzione
all’'umano, ad iniziare da quello dei poveri - modo per conoscerlo
tutto - arricchisce lo studio. Non dimentichiamo 'ammonimento di
Evangelii Gaudium (201): «Nessuno dovrebbe dire che si mantiene
lontano dai poveri perché le sue scelte di vita comportano di prestare
piu attenzione ad altre incombenze. Questa ¢ una scusa frequente
negli ambienti accademici, imprenditoriali o professionali, e persino
ecclesiali». Cosa accade anche alla carita quando non é aiutata dalla
riflessione teologica? Non rischia di restare prigioniera di un dato
esperienziale decisivo, certo, ma che non riesce a produrre cultura,
progetti, interpretazioni che usino anche le varie scienze, senza per
questo allontanarsi dalla vita? Anzi. Se restiamo in questa prospettiva,
I’attenzione all’'umano presenta anche un aspetto “cristologico”: si
tratta di scorgere il mistero di Gesu nella storia, perché il Figlio di Dio
trascendente € sempre presente nell’immanenza, soprattutto nei pitu
piccoli e negli ultimi (cfr. Mt 25).

Nella Facolta Teologica si debbono approfondire i testi della Bibbia
per farne risplendere il significato spirituale, umano e politico. Vorrei
questa sera riflettere con voi sulle Beatitudini di Matteo. E un Vangelo
della gioia, cosi diverso da quelle offerte abbondantemente dai
numerosi e ricchi fornitori di benessere individuale, ma proprio per
questo umanita piena che parla alla persona. Oggi piu che mai c’eé
bisogno che la teologia ci faccia riflettere sulle parole profetiche che
Gesu rivolgeva ai suoi contemporanei che lo ascoltavano incuriositi,
ma che erano anche stanchi, tristi, oppressi. Non dobbiamo pensare
che I'epoca in cui e vissuto Gesu sia stata piu semplice della nostra.

483



Non mancavano certo guerre, soprusi e ingiustizie. Ma proprio li Gesu
spiega il mistero di Dio Padre alla gente, parlando di semplicita,
consolazione, mitezza, giustizia, misericordia, purezza di cuore, pace,
ricerca prioritaria del Regno di Dio (Mt 5,1-12). Cosa dice
all’antropologia che identifica il Vangelo come residuale una gioia
come questa? Come risuonano queste parole di Gesu qui oggi? Come
risuonano a Palermo e in Sicilia? La teologia € questo: un’eco delle
parole e dei gesti di Gesu, fedelmente e sapientemente riproposti alle
donne e agli uomini di oggi. E per farlo occorre una profonda
conoscenza della parola e altrettanto della realta e dell’'umanita, con
quel di piu che e la relazione diretta, I’amore intelligente, lo studio
capace di usare le varie discipline e di ordinarle tutte per una
conoscenza della persona.

NEL E OLTRE IL MEDITERRANEO

Cosa potrebbe significare per la ricerca teologica in questa terra
prendere sul serio le Beatitudini dettate da Gesu? Mi vengono subito
in mente le sue parole registrate dal Vangelo di Matteo: «Beati i
perseguitati per la giustizia, perché di essi e il regno dei cieli» (Mt
5,10). Come non pensare a padre Pino Puglisi, di cui dopodomani - il
21 ottobre - ricorre la memoria liturgica, e come non pensare ai
giudici Giovanni Falcone e Paolo Borsellino, alla loro scorta, a
trent’anni dalle terribili stragi di Capaci e Via D’Amelio? Come non
pensare ancora al Beato Rosario Livatino, sub tutela Dei, e ai tanti
servitori dello Stato come il Prefetto Carlo Alberto Dalla Chiesa, il
Vicequestore Ninni Cassara, il Presidente Piersanti Mattarella,
I'imprenditore Libero Grassi? Il Signore custodisce nel libro della vita
questi e tanti altri nomi. E siano di esempio in un momento nel quale
abbiamo bisogno di persone delle istituzioni credibili, che diano
credibilita ed efficacia a queste, elemento portante della casa comune.
La teologia piut vera € quella scritta dai Santi, a volte purtroppo con
I'inchiostro rosso del loro sangue di martiri. Alcuni di loro sono stati
elevati agli onori degli altari: di certo, tutti sono conosciuti dal
Signore. La loro vita € una “teologia vivente” che responsabilizza tutti,
in questo caso gli studiosi. Una teologia che sfugga alla tentazione
gnostica (£G 94), con il suo fascino ma che porta pero ad una ricerca
interessata unicamente a «una serie di ragionamenti e conoscenze che
si ritiene possano confortare e illuminare, ma dove il soggetto in
definitiva rimane chiuso nell’immanenza della sua propria ragione o
dei suoi sentimenti».

484



L’annuncio del Regno di Dio ci rimanda, invece, sempre alla storia
di questa terra, al suo “qui ed ora”, comune a tutti gli uomini, nostri
compagni di strada. Ma chiede anche di guardare oltre, nel tempo e
nello spazio. Perché il Regno e cadenzato dal tempo di Dio, il tempo
dell’amore senza fine, il tempo della verita nella carita, il tempo della
giustizia divina sulla storia personale e comunitaria e sulla tentazione
giustizialista, il tempo della comunione dei Santi che rivela quel
legame umano che pure gia viviamo, essenza stessa della Chiesa. La
teologia e chiamata ad allargare gli orizzonti mondani e a spiegare che
il cristiano si muove nel tempo di Dio. La contemplazione del Regno
ci aiuta ad andare oltre nello spazio. Solo porci davanti al tempo ci
permette di vivere nello spazio, di capirlo con profondita e
intelligenza, ma senza restarne prigionieri, tanto da diventare capaci
di scorgere in esso i segni dell’Epifania di Dio. Lo spazio e il tempo per
Palermo e la Sicilia e la sua vocazione “mediterranea” fondamentale.
Il Mare nostrum é stato da secoli culla di civilta: basti pensare alla
terra in cui € nata la Bibbia, quella Terra Santa che si affaccia proprio
sul Mediterraneo. Non una contemplazione che puo portare ad un
cristianesimo disincarnato, facile, deista, che libera dall’'impegno di
una relazione vera e scomoda come puo essere amare e farsi amare da
una carne e non da un’idea che assume i tratti imprendibili e
rassicuranti per un io isolato che resta cosr solo.

Seguiamo la storia e il corpo. Pochi anni dopo gli eventi della
risurrezione, S. Paolo si mettera in mare per raggiungere le chiese
sparse nel Mediterraneo e annunciare la lieta novella. Il libro degli
Atti registra che e approdato in Sicilia, a Siracusa (At 28,12), nel suo
ultimo viaggio verso Roma.

In questa sede mi piace riprendere e approfondire con voi quanto
e emerso nel Convegno sulla teologia dopo Veritatis Gaudium nel
contesto Mediterraneo, celebrato a Napoli nel 2019. In quella
occasione Papa Francesco ha detto: «Il dialogo si pud compiere come
ermeneutica teologica in un tempo e un luogo specifico. Nel nostro
caso: il Mediterraneo all’inizio del terzo millennio. Non é possibile
leggere realisticamente tale spazio se non in dialogo e come un ponte
storico, geografico, umano, tra I’Europa, I’Africa e I’Asia. Si tratta di
uno spazio in cui I’assenza di pace ha prodotto molteplici squilibri
regionali, mondiali, e la cui pacificazione, attraverso la pratica del
dialogo, potrebbe invece contribuire grandemente ad avviare processi
di riconciliazione e di pace. Giorgio La Pira ci direbbe che si tratta, per
la teologia, di contribuire a costruire su tutto il bacino mediterraneo
una “grande tenda di pace”, dove possano convivere nel rispetto

485



reciproco i diversi figli del comune padre Abramo» (Intervento del 21
giugno 2019).

UNA CULTURA DEL DIALOGO E DELLA PACE

Riprendendo i gesti e la riflessione di Giorgio La Pira - un altro
siciliano! - Papa Francesco richiama I'importanza di dar vita ad una
cultura di dialogo e di pace. Ne abbiamo fatto una esperienza concreta
nelle giornate dal tema Mediterraneo, frontiera di pace, che si sono
celebrate nel 2020 a Bari e lo scorso febbraio a Firenze. La teologia del
Regno di Dio non puo sottrarsi alle sfide del Mediterraneo, uno spazio
spesso drammatico per le vicende legate alllimmigrazione, ma nel
quale le religioni possono diventare una risorsa determinante per
risolvere o almeno per alleviare problemi epocali. A questo proposito,
ancora citando La Pira, il Papa diceva nel suo discorso a Bari due anni
fa: «Il Mediterraneo ha una vocazione peculiare: ¢ il mare del
meticciato, “culturalmente sempre aperto all’incontro, al dialogo e
alla reciproca inculturazione” (G. La Pira, Le attese della povera gente,
Cronache sociali 1/1950). [...] Essere affacciati sul Mediterraneo
rappresenta una straordinaria potenzialita. [...] Solamente il dialogo
permette di incontrarsi, di superare pregiudizi e stereotipi, di
raccontare e conoscere meglio se stessi. Il dialogo € quella parola che
ho sentito oggi: convivialita. [...]. Per chi crede nel Vangelo, il dialogo
non ha semplicemente un valore antropologico, ma anche teologico.
Ascoltare il fratello non € solo un atto di carita, ma anche un modo
per mettersi in ascolto dello Spirito di Dio, che certamente opera
anche nell’altro e parla al di 1a dei confini in cui spesso siamo tentati
di imbrigliare la verita. Conosciamo poi il valore dell’ospitalita:
“Alcuni, praticandola, hanno accolto degli angeli senza saperlo” (£b
13,2). [...] Troppo spesso la storia ha conosciuto contrapposizioni e
lotte, fondate sulla distorta persuasione che, contrastando chi non
condivide il nostro credo, stiamo difendendo Dio. In realta,
estremismi e fondamentalismi negano la dignita dell’'uomo e la sua
liberta religiosa, causando un declino morale e incentivando una
concezione antagonistica dei rapporti umani. E anche per questo che
si rende urgente un incontro piu vivo tra le diverse fedi religiose,
mosso da un sincero rispetto e da un intento di pace» (Intervento del
24 febbraio 2020).

Fare cultura in senso cristiano oggi mi pare non possa prescindere
da questa urgenza: quella di costruire la pace insieme. Vediamo dove
portano lignoranza e la violenza. La Chiesa e esperta di dialogo,
capace di ascolto, propensa a valorizzare il bene che lo Spirito

486



continua a realizzare nella storia. E «esperta di umanita», secondo la
definizione di Paolo VI, ma ad iniziare dalle aule accademiche é una
palestra di confronto leale e di crescita reciproca, soprattutto su
quelle tematiche che sembrano piu spinose e scottanti.

TRE MANDATI PER LA TEOLOGIA

Alla luce di quanto ho esposto, mi sento di raccogliere alcuni
spunti per offrire un “triplice mandato accademico” per la Facolta
Teologica di Sicilia. Anche io sono Vescovo e insieme Gran Cancelliere,
e anche io sono chiamato a volte a concedere la cosiddetta venia
docendi, il permesso di insegnare. Vorrei con grande umilta e tanta
fraternita, all’inizio di questo anno accademico consegnare la venia
docendi a tutti voi, che a vario titolo siete impegnati nel mondo
teologico, non prima di aver consegnato tre mandati precisi.

Un primo mandato riguarda proprio il dialogo. La Chiesa italiana
sta vivendo il secondo anno della prima fase del Cammino sinodale,
che riguarda I’ascolto. Stiamo imparando a dare spazio alle istanze
che vengono dal basso, a non restare indifferenti alla voce soprattutto
dei piu piccoli. E tanto necessaria una teologia che nasca dal parlarsi
e che a sua volta nutra il dialogo a tutti i livelli. Come affermato da
Paolo VI in quel passaggio bellissimo dell’“ Ecclesiam suam”: «La Chiesa
cattolica [...] dev’essere pronta a sostenere il dialogo con tutti gli
uomini di buona volonta, dentro e fuori ’ambito suo proprio».
Dialogo, sempre con le espressioni di Paolo VI, con tutto cio che é
umano, con i credenti in Dio, con i fratelli separati, dialogo infine
interno alla stessa Chiesa cattolica. Abbiamo bisogno di Facolta, che
siano maestre di dialogo, in cui tutte le sue anime interne, dal Gran
Cancelliere all’ultimo studente iscritto, sperimentino la bellezza del
confronto leale e sereno in vista di un discernimento evangelico.
Questo vale anche nei rapporti con gli Istituti di Teologia e di Scienze
Religiose, collegati alla Facolta e che la Facolta ¢ chiamata a guidare e
valorizzare. Papa Francesco diceva: «E la pratica quotidiana
dell’incontro: uno stile di vita che non fa notizia, ma che aiuta la
comunita umana ad andare avanti» (Udienza all’Accademia di Svezia,
19 novembre 2021). Questo tipo di dialogo della Chiesa e nella Chiesa
¢ un modo concreto per crescere insieme. L’enciclica “Fratelli tutti”
apre una grande visione, raccogliendo il cammino di questi decenni e
indicando una prospettiva decisiva per il mondo ma anche per il ruolo
stesso della Chiesa. E la “Fratelli tutti” richiede dialogo e capacita di
farlo, cioé identita, formazione cristiana intelligente e preparata. Una
grande prospettiva, affascinante, che puo offrire nuove motivazioni

487



alla nostra formazione cristiana. La Sicilia ha una storia e una capacita
per cui il dialogo non € un accessorio ma elemento costitutivo da
sempre.

Il secondo mandato, connesso al primo, € quello dell’amicizia con
i non-cattolici. Proprio qui, in Sicilia e a Palermo, all’attenzione alle
fonti della grande tradizione cristiana potete accompagnare con frutto
la cura delle relazioni con le altre tradizioni cristiane e con le altre
religioni, che sono nate e si sono sviluppate nel Mediterraneo. Questo
significa anzitutto uno studio approfondito della ricchissima
tradizione orientale cristiana, come quella ortodossa bizantina che ha
lasciato un’eredita artistica sublime. Anche I’ebraismo, soprattutto nel
primo millennio, ha messo in questa terra radici, che anche a distanza
di secoli portano i loro frutti. Mi preme qui sottolineare con
soddisfazione il gesto con cui ormai cinque anni fa Mons. Lorefice ha
messo a disposizione 1’Oratorio di S. Maria del Sabato, perché
diventasse una sinagoga in cui gli ebrei possano riunirsi e pregare.
Anche l’islam ha segnato la cultura di questa terra, come si vede
nell’architettura e nella lingua: possiamo ancora approfondire
insieme con questi fratelli cid che ci accomuna, come il senso della
trascendenza, della preghiera e dell’elemosina. La collaborazione in
vista di rafforzare il filo con i figli di Abramo, con la Biblioteca La Pira
per lo studio della storia e delle dottrine dell’islam, ma anche con una
laurea con [l'universita perché senza le teologie cristiane,
dell’ebraismo e dell’islam il sapere €& manchevole, mentre la
conoscenza é seme di pace. Non credo che si possa fare una teologia
seria e all’altezza delle sfide del nostro tempo, senza lo sforzo di una
amicizia profonda con le altre confessioni cristiane e le altre religioni,
nonostante le fatiche e le difficolta che questo talora comporta. Questa
e forza di pace. La Chiesa e i cristiani devono scegliere la via della pace
e della giustizia. La pace evangelica costituisce davvero il compito
urgente e complessivo delle nostre facolta di teologia. E pace significa
anche che non vi puo essere futuro sostenibile - degli uomini e della
terra - se i poveri sono dimenticati. La teologia certamente trovera dal
confronto sulla pace e sui poveri nuova e coraggiosa riflessione,
evangelicamente piena di mordente.

Infine, vi consegno un terzo mandato. Abbiamo bisogno di
docenti, di studiosi e di studenti interessati a fare teologia vivente:
ricercatori delle radici della vita cristiana nelle Sacre Scritture;
conoscitori delle lingue antiche e moderne per aprirsi alle altre
culture, lontane e vicine nello spazio e nel tempo; amanti della vera
tradizione della Chiesa e della sua evoluzione nei secoli; esperti in
umanita, che sappiano declinare le leggi della vita con sapienza,

488



educando le coscienze alla liberta; specialisti nei dogmi antichi e in
grado di tradurli in categorie comprensibili a tutti; interessati a capire
la societa nelle sue debolezze, ma soprattutto a valorizzare i suoi
sogni; creativi nei nuovi linguaggi comunicativi del nostro tempo. La
specializzazione delle varie discipline non deve far dimenticare che la
nostra teologia e al servizio della Chiesa per il bene dell’'umanita.

CONCLUSIONE

Questi mi sembrano i mandati che affiderei alla teologia che si fa
nelle aule dell’accademia, ma anche in quelle delle catechesi
parrocchiali, negli oratori e in tutti i luoghi in cui si riunisce la
comunita cristiana: elaborare un pensiero dialogico, che sappia
presentare con mitezza le verita crocifisse della fede cristiana, che
sappia formare le coscienze alla liberta e al bene per rinnovare la
cultura dal di dentro, che sappia costruire ponti tra le religioni, che
sappia disinnescare le tensioni che causano le inimicizie e attivare
percorsi di pace e di riconciliazione.

Questa e la teologia che prolunga il Vangelo nel nostro presente.
Questa puo essere la teologia al servizio dell’'uvomo di oggi, che parla
nello spazio ma perché cerca il tempo che dona senso e pienezza a
questo sfuggendo alla tentazione di un orizzonte limitato. Grazie,
spero che la collaborazione tra le Facolta, tra queste e I’'Universita,
cresca per trasmettere I’'umanita di Cristo che rende tutti pitt umani e
tutti fratelli.

489



Metropolitana di S. Pietro
Giovedr 20 ottobre 2022

a celebrazione di oggi, come sempre, ci aiuta a riscoprire la

bellezza della nostra casa, a contemplarla piena delle nostre

comunita, dei nostri confratelli e del popolo tutto che
cammina con noi. E nostra ed é casa. Ci comporteremmo da estranei
nella nostra casa? Certo, lo e secondo categorie diverse da quelle del
mondo, del possesso, della considerazione, dei confronti, del credersi
importanti e ascoltati se veniamo assecondati. E nostra perché la
serviamo, con tutto noi stessi, come e dell’amore, in quel sacerdozio
battesimale che ci unisce. Oggi ricordo con gratitudine che é anche la
data del mio Battesimo, motivo in piu per rendere lode alla
provvidenza di Dio che mi ha unito a questa Chiesa! Doniamo la vita
volentieri e non per sacrificio, senza interessi personali, perché qui la
regola e quella del padre: tutto cido che € mio e tuo. Come ridursi,
allora, al capretto oppure pensare di trovare se stessi lontano da qui?
Il figlio pensa di essere se stesso se scioglie i legami, ma il padre invece
resta sempre legato a lui, tanto da aspettarlo con ansia e corrergli
incontro. Pensiamo sempre alla sofferenza del padre che non puo fare
a meno del figlio e ricordiamo anche la gioia sua e nostra per tanto
amore ritrovato, la misericordia tanto piu grande del nostro cuore.
Sono questi i sentimenti che viviamo in questa casa.

La Cattedrale ci aiuta a ritrovare il passo per camminare insieme
a tutta la Chiesa, in primis con quella di Roma, di Pietro, del quale
porta il titolo, e con essa con tutte le Chiese che da Oriente a Occidente
il Signore non smette di radunare. E anche la Cattedrale ci aiuta a
trovare il passo per camminare insieme a tutta la Chiesa di Bologna
nelle sue tante, e tutte importanti, articolazioni. Dovremo trovare i
modi per camminare tutti insieme, i ministeri istituiti, le diverse
articolazioni di responsabilita e di comunita. Le soluzioni trovate
debbono crescere e trovare forma pitt compiuta non in laboratorio ma
nella vita. Dopo tanta sperimentazione e in mezzo a tanta incertezza
possiamo costruire realta stabili e accoglienti.

La nostra € una casa che conserva e innova, come avviene anche
nelle sue espressioni artistiche. Riceve una tradizione e ha il dovere di
comunicare a chi viene dopo I'amore che I'ha generata e la storia

490



umana che ce I’ha trasmessa. E Cattedrale, conserva la cattedra di
colui che deve presiedere nella comunione. Appunto, nella
comunione, che significa ascolto e anche scelte, inevitabilmente
parziali perché umane, ma sempre e solo nella comunione. E domando
perdono quando questo non avviene. La comunione tra Dio e noi, e
tra di noi, € quella che distingue la casa dal tempio pieno di tavoli di
cambiavalute. Non ¢ perfetta. Facilmente possiamo scoprire e
ricordare le tante inadeguatezze, le contraddizioni, il peccato, la
miseria. Circondiamola di tanto amore, di stima, che vuol dire anche
chiarezza, ma nello zelo di volerla bella e capace di rispondere alle
sfide. Non trattiamola mai con sufficienza perché é santa perché piena
di Lui. E una casa di amore in un mondo pieno di sofferenze che cerca
- in tanti modi, spesso drammatici, a volte onnipotenti, altre volte
incoscienti - luce nel buio, speranza nella delusione, senso nello
smarrimento, bellezza nel grigio. L’amore € di questo Padre e di questa
madre che comprendono meglio di qualunque tecnico la nostra vita,
non danno qualche interpretazione, ma se ne fanno carico, tanto da
cercare la pecora smarrita e da non stare bene finché non la si trova
perché e sempre nostra anche se si € allontanata. Questa casa ci aiuta
a cercare la vera casa verso la quale siamo diretti e ad amarla, a
stringere relazioni con tanti che fanno parte, tutti, di questa
comunione, ci aiuta a cercarla. Li ritroveremo tutto quello che
abbiamo legato o sciolto sulla terra. Il dono che € ognuno di noi e
ricchezza di comunione: non sottraiamolo mai riducendolo a
personalismo, a protagonismo, rendendolo cosi vano.

La nostra forza € l1a comunione, intorno alla cattedra perché questa
garantisce che sia circolare e che ci coinvolga tutti perché al centro
c’e solo Cristo. «Ecco, i cieli e i cieli dei cieli non possono contenerti,
tanto meno questa casa che io ho costruito!». Non smettiamo di
stupirci, anche se siamo travolti da tante difficolta e sentiamo la fatica
e l'incertezza delle risposte. II mondo intorno a noi e segnato da
terribili difficolta, che si fanno minacciose per le settimane a venire:
la poverta, la guerra, la solitudine, la fragilita psichica, spesso senza il
sostegno di nessuno. Quanta sofferenza da ascoltare, cui cercare
risposte adeguate, cui fare sentire la nostra vicinanza e protezione! In
questo anno dei cantieri di Betania liberiamoci dall’angustia di Marta
presa da tanti affanni che lei pensava fossero per Lui, e alla fine scopre
che non le sono richiesti e che fanno perdere la parte migliore. Marta
ascoltando oltre Gesu ritrova anche Maria, sua sorella, la Chiesa come
sorella, fermandosi anche lei perché al centro ci sia solo Gesu. Solo
cost ritroviamo il gusto dei tanti servizi, ma non piu da soli, per
abitudine o sacrificio, ma perché pieni di Lui e della compassione

491



verso tutti. Ci ricorda I'autore della lettera agli Ebrei: «Non ci siamo
avvicinati a qualcosa di tangibile ma al monte Sion, alla citta del Dio
vivente». Non smettiamo di stupirci, perché questo ci libera dalla
miseria e dalla scontatezza, ci fa sentire e ricordare quanto siamo
amati. Stupore per non scadere nell’abitudine e ricordarci la grazia di
essere suoi, di vivere noi oggi la missione degli apostoli.

Vorrei celebrare con voi i sessant’anni dal Concilio, perché siamo
chiamati a ritornare alle sue fonti e a cercarne 1’applicazione vivendo
la sinodalita. Papa Francesco ha chiesto a tutti lo «sguardo dall’alto»,
«con gli occhi innamorati di Dio» e «lo sguardo nel mezzo», «stare nel
mondo con gli altri e senza mai sentirci al di sopra degli altri, come
servitori del piu grande Regno di Dio». Per avere questo sguardo Papa
Francesco ha aggiunto anche un’ultima indicazione, importante anche
per tutta la citta degli uomini cosi tentata dalle contrapposizioni sterili
e da false semplificazioni offerte dal polarizzare tutto: «Quante volte,
dopo il Concilio, i cristiani si sono dati da fare per scegliere una parte
nella Chiesa, senza accorgersi di lacerare il cuore della loro Madre!
Quante volte si e preferito essere “tifosi del proprio gruppo” anziché
servi di tutti, progressisti e conservatori piuttosto che fratelli e sorelle,
“di destra” o “di sinistra” piu che di Gesu; ergersi a “custodi della
verita” o a “solisti della novita”, anziché riconoscersi figli umili e grati
della santa Madre Chiesa». Superiamo le polarizzazioni e custodiamo
la comunione, diventiamo sempre pit “una cosa sola”, come Gesu ha
implorato prima di dare la vita per noi. Ecco la celebrazione degna di
questa casa.

«Ti rendiamo grazie, Signore, per il dono del Concilio. Tu che ci
ami, liberaci dalla presunzione dell’autosufficienza e dallo spirito
della critica mondana. Liberaci dell’autoesclusione dall’unita. Tu, che
ci pasci con tenerezza, portaci fuori dai recinti dell’autoreferenzialita.
Tu, che ci vuoi gregge unito, liberaci dall’artificio diabolico delle
polarizzazioni, degli “ismi”. E noi, tua Chiesa, con Pietro e come Pietro
ti diciamo: “Signore, tu sai tutto; tu sai che noi ti amiamo”».

492



Cattedrale di S. Cassiano - Imola
Sabato 22 ottobre 2022

1 Giubileo e sempre una grazia, un’opportunita per smettere le

abitudini che ci comandano. Il Giubileo ci ha aiutato a fermarci

- come faremmo noi, cost compulsivi, a stare ai piedi di Gesu
per scoprire chi siamo e chi é il prossimo? - e a riscoprire questa casa
piena di Dio. La nostra vita ha bisogno di concretezza, perché la vita
non e virtuale, e sappiamo in realta la differenza tra il remoto e la
presenza. E importante perché contiene la cattedra del Vescovo, colui
che presiede nella comunione la comunione. E la casa dove
contempliamo tutte le nostre comunita. Siamo noi le pietre vive e qui
sentiamo la presenza dei nostri fratelli e sorelle che sono avanti a noi
nella strada verso il cielo, la nostra vera casa. Quanta storia! Quante
persone ha visto questa casa nei suoi settecentocinquanta anni! E
anche quanti cambiamenti, fisici e spirituali. La storia ci aiuta a
comprendere la complessita del nostro cammino e anche a
relativizzare alcune enfasi nelle quali la cronaca ci coinvolge e
irretisce. Sempre, “tutti i giorni”, Gesu ¢ stato con loro e con noi, ha
svelato quel mistero di amore che si lascia raggiungere eppure e
sempre innanzi a noi perché vuole portarci tutti fino alla nostra vera
casa, la Cattedrale del cielo, dove saremo tutti davanti alla cattedra
del vero Pastore, al suo trono di Re di amore infinito, insieme al popolo
di ogni razza, tribu e nazione che parlera per sempre la lingua di Dio.
E davvero importante comprendere la storia: ci libera dalla cronaca e
dall’enfasi del presente, dalla polarizzazione dei nostri sentimenti, ci
aiuta a capire che non siamo un caso ma frutto di tanto amore. Il cielo
si osserva partendo da un punto concreto e guardare il cielo ci rende
universali sulla terra, pieni di un amore senza confini, senza calcoli,
senza misura, perché I’amore vero non ha limiti, 1i supera tutti.

Ringraziamo Dio di questa storia sua e nostra, lunga, di santita, di
amore donato gratuitamente, e non per merito, alla nostra debole
umanita, segnata com’e dal peccato. Il fariseo non si pensa peccatore.
Si sente giusto. Il suo occhio ipocrita e infastidito e pieno di confronti
ma vuoto di amore: condanna e si crede salvato. Anche Dio vede, ma
scruta il cuore, non le apparenze. Egli, come abbiamo ascoltato dal
Libro del Siracide, non fa preferenze di persone. Noi amiamo le
preferenze, ci fanno credere forti, diversi, importanti! Io non sono

493



come lui! Io sono meglio! Curiamo i nostri pregiudizi perché ci fanno
credere di conoscere qualcuno per la sua conformazione, per la sua
pelle o per ’apparenza che troviamo abbondante in internet. Quante
preferenze dettate dalla convenienza economica, sociale o fisica, per
cui scegliamo chi pensiamo ci possa dare qualcosa o quelli che
reputiamo importanti. Di loro ci informiamo e sappiamo tutto, mentre
di altri non conosciamo e non ci interessa nulla. Di qualcuno che si
esibisce, spesso con storie superficiali e non vere, sappiamo e
ricordiamo tutto, mentre di tante persone che pure vediamo tutti i
giorni non sappiamo dire nulla. Trascuriamo «la supplica dell’orfano
e le lacrime della vedova». Qui non ci sono preferenze. Il fariseo non
sa vedere nel pubblicano altro che il male, la pagliuzza. Si pensa a
posto per alcune cose che fa e che gli sembrano sufficienti. Dio e
amore e cerca quello! Il pubblicano chiede a Dio di avere pieta. 1l
fariseo non gli chiede nulla. Il pubblicano si guarda dentro. Il fariseo
ha paura di farlo, guarda fuori e cura I'apparenza. Uno si umilia.
L’altro si esalta. Uno cerca pieta, I’altro solo il riconoscimento e la
ricompensa. «O Dio, abbi pieta di me peccatore». L’altro sa dire: “Dio
guarda quanto sono bravo”. Il pubblicano non accusa altri, non se la
prende con situazioni che lo hanno indotto a diventare cosi: chiede
pieta. In questa preghiera c’é qualcosa di drammatico, come un pianto
a dirotto, una disperata richiesta di aiuto, I’amara consapevolezza di
qualcosa di irreparabile oppure di tanta incertezza che ci fa sentire
perduti. Adesso sappiamo che proprio questa nostra richiesta, della
quale a volte ci vergogniamo, sara accolta!

Ecco, questa ¢ la casa della misericordia. Lo avete sperimentato,
con abbondanza. La Cattedrale é la casa di ciascuno e dell’intera
comunitd, perché qui contempliamo, anche quando é vuota, tutta la
Chiesa di Imola. Tutti, Vescovo e comunita, siamo insieme intorno a
Gesu. Quando ci dimentichiamo del padre restiamo soli, si diventa
facilmente una monade, senza fratelli. Cassiano era un educatore. Il
maestro, lo sappiamo, € solo Gesu e se ci lasciamo noi educare da Lui,
addomesticare avrebbe scritto qualcuno, saremo noi in grado di
aiutare gli altri a trovare se stessi e a trasmettere la vita che protegge
la vita, la verita che ne svela il senso e aiuta a trovare il proprio io, la
via in cui possiamo camminare e che ci porta dove siamo diretti,
quella che si apre davanti a noi. Il vero educatore vive quello che
trasmette. L’educatore semina amore anzitutto con la sua vita: il
cristiano non fa lezioni per poi avere la vita da un’altra parte.
Abbiamo bisogno gli uni degli altri e gli altri hanno bisogno di te, e
non é affatto uguale se viviamo come viene o se ci doniamo al
prossimo. Questa casa ci affida il suo dono piu prezioso, la comunione

494



ecclesiale, che ci associa fin da adesso a quel mistero di amore che
vivremo pienamente in quell’unica casa con molte dimore. La
comunione ¢ qualcosa di «divinamente efficace», diceva Papa
Benedetto. E affidata alla responsabilita di ciascuno. Essa é come la
carne della Chiesa che, se é raggiunta dalla linfa creatrice dello Spirito
di Dio, trasforma ’'umanita con il suo soffio di amore.

Amiamo e difendiamo sempre e sopra tutto la nostra comunione.
Sia questa 'unica ragione da difendere, anche a costo di metterne da
parte qualcuna se ci divide. Affiniamoci nel gusto della vita comune,
nella premura concreta verso il fratello, dimostrando che non
possiamo fare a meno di lui, preoccupandoci del suo ruolo e non del
nostro. Per un cristiano non e possibile pensare alla propria missione
sulla terra senza concepirla come un cammino di santita, perché
«questa infatti € volonta di Dio, la vostra santificazione» (175 4,3).
Ogni Santo € una missione, € un progetto del Padre per riflettere e
incarnare, in un momento determinato della storia, un aspetto del
Vangelo. Essere poveri nel cuore, questo € santita. Reagire con umile
mitezza, questo e santita. Saper piangere con gli altri, questo ¢ santita.
Cercare la giustizia con fame e sete, questo e santita. Guardare e agire
con misericordia, questo € santita. Mantenere il cuore pulito da tutto
cio che sporca I’amore, questo € santita. Seminare pace intorno a noi,
questo e santita. Accettare ogni giorno la via del Vangelo nonostante
ci procuri problemi, questo é santita. Ricordiamoci sempre quello che
diceva S. Teresa di Calcutta: «S1, ho molte debolezze umane, molte
miserie umane. [...] Ma Lui si abbassa e si serve di noi, di te e di me,
per essere suo amore e sua compassione nel mondo, nonostante i
nostri peccati, nonostante le nostre miserie e difetti. Lui dipende da
noi per amare il mondo e dimostrargli quanto lo ama. Se ci occupiamo
troppo di noi stessi, non ci restera tempo per gli altri». Facciamolo,
sempre con tanta letizia, non da soli ma sempre nella comunione.
Quella che questa casa esprime, ma che ci accompagna in tutte le
nostre comunita, piccole e grandi e nelle nostre case. In un mondo
come il nostro, pieno di persone sole e soprattutto isolate, nascoste
nell’intimo tanto da non trovare relazione con il prossimo e con se
stesse, ringraziamo di questa casa, la amiamo e diciamo ancora al
Signore: grazie. Faro di tutto per renderla bella e perché un pezzo di
questa casa, di questa comunione, attraverso di me diventi luce,
consolazione, amore per tutti. Prego perché avvenga qui quello che é
scritto su una lapide a S. Maria in Trastevere: «Da questa casa nessuno
esce triste». Perché qui si entra per trovare Gesu e si esce pieni del suo
amore per incontrare il prossimo.

495



Centro congressi “La Nuvola” - Roma
Lunedr 24 ottobre 2022

esidero ringraziare la Comunita di S. Egidio per questa tela

di dialogo della quale non finiamo di stupirci perché non e

scontata. E una tela che con l'artigianato paziente della
pace la Comunita continua a tessere in un mondo lacerato e cosi poco
capace di pensarsi spiritualmente insieme. E una tela resistente, che
unisce credenti di fede diverse, che spesso si sono combattute e che
ancora oggi parlano con difficolta, laici e umanisti. E una tela che
permette a tanti di scegliere la pace e il dialogo. E anche questo non &
poco. Nessuno qui é disoccupato nell’impegno per la pace. La pace &
affare troppo importante per essere affidata a pochi e ci riguarda tutti.
Qui si ricompone quel bellissimo disegno che la violenza e la guerra
distruggono. Ogni filo di colore capisce il suo significato proprio solo
disponendosi accanto all’altro e I’arte del dialogo - I’arte di vivere é
arte del dialogo e il dialogo e I'arte di Dio - € proprio questa: metterci
insieme per realizzare il disegno magnifico dell’'umanita in pace
perché Dio ci ha creato diversi non per combatterci o vivere come
isole ma per amarci e scoprire chi siamo mettendoci accanto all’altro,
scoprendo cosrt I’altrui e la mia bellezza e utilita. Ogni anno questa tela
acquista sempre tanti nuovi significati, a volte purtroppo tragici.

Il grido della pace nasce perché siamo raggiunti dal grido
drammatico della sofferenza, a volte fortissimo e tenerissimo come il
pianto di un bambino o chiuso nelle ferite profonde del cuore, quelle
che durano per sempre. E il grido di aiuto e protezione emesso dal
pianto, dal lamento grande di ogni Rachele che piange i suoi figli e
non vuole essere consolata, perché non sono piu (Ger 31,15). Ecco
perché siamo qui: per tutte le vittime che affidano il loro testamento
che ¢ la loro stessa vita. Esse volevano e vogliono vivere ed avevano e
hanno il diritto di vivere. Siamo qui per le lacrime - che sono sempre
uguali per tutti - che scesero dalle loro guance e scendono da chi e
sopravvissuto, da chi chiede adesso come faccio a andare avanti. «Dio
conta i passi del nostro vagare e raccoglie le lacrime nel suo otre, le
scrive nel suo libro», recita il Salmo (Ps 56,9), e noi siamo qui perché
questo otre di lacrime, spesso osservato con indifferenza o colpevole

496



incapacita dagli uomini, chiede di essere asciugato dalla pace.
Vogliamo leggere il libro delle lacrime, per scegliere la via della pace,
immaginarla e non accettare la legge dell’impotenza, del parlarsi
addosso perché tanto é “tutto € inutile”. Non possiamo dire di non
sapere e non vogliamo accettare ’amara legge del non si puo fare
nulla! Nella pandemia abbiamo capito che tutto ci riguarda, che
proprio vero che siamo tutti sulla stessa barca e che l'unica via

diventare fratelli tutti.

™

Ecco perché vogliamo gridare forte la parola della vita, senza la
quale non c’é vita: pace. Non vogliamo dimenticare. C’é un esercizio
di memoria che compiamo assieme, ricordando, capendo, studiando,
conoscendo quello che succede. Per arrivare alla pace, certo,
dobbiamo guarire la patologia della memoria dei torti e delle ragioni
e guarire noi dalla superficialita, dalla polarizzazione, dagli schemi
ideologici (FT 35). Papa Francesco rileva pero che «velocemente
dimentichiamo le lezioni della storia». Il suo auspicio resta che alla
fine della pandemia non ci siano piu “gli altri”, ma solo un “noi” e che
non sia stato «’ennesimo grave evento storico da cui non siamo stati
capaci di imparare». Dopo la seconda guerra mondiale tutti avevano
chiaro che la terza sarebbe stata l'ultima. Alcuni poeti si
domandavano: «Quante volte devono volare le palle di cannone prima
che siano bandite per sempre?» o «Quante orecchie deve avere un
uomo prima che possa sentire la gente piangere?» o «Quante morti ci
vorranno finché non lo sapra che troppe persone sono morte?» e
anche «Quando sara che l'uomo potra imparare a vivere senza
ammazzare?». E noi quanto dobbiamo aspettare?

Cercarono una risposta anche dopo la prima guerra mondiale.
Quando Papa Benedetto XV disse che «questa lotta tremenda, la quale
ogni giorno piut apparisce inutile strage» e chiese a tutti di non pregare
per la vittoria ma per la pace, fu giudicato come un traditore, complice
del nemico. Se lo avessero ascoltato! Non era affatto un appello
generico: chiedeva un disarmo simmetrico, il rispetto della
autodeterminazione dei popoli, le istanze internazionali erano la
soluzione da cercare. Gli uomini di pace sono realisti, non ingenui,
amano la nazione ma tradiscono il nazionalismo! Allora auspico la
creazione di una lega tra le nazioni che potesse garantire la pace in
futuro: «Sarebbe veramente desiderabile... che tutti gli Stati, rimossi i
vicendevoli sospetti, si riunissero in una sola societa o, meglio, quasi
in una famiglia di popoli, sia per assicurare a ciascuno la propria
indipendenza, sia per tutelare ’ordine del civile consorzio». E uno dei
fini era ridurre, se non addirittura abolire, le enormi spese militari
che non possono piu essere sostenute dagli Stati, affinché in tal modo

497



«si impediscano per I’avvenire guerre cosi micidiali e tremende, e si
assicuri a ciascun popolo, nei suoi giusti limiti, I'indipendenza e
I'integrita del proprio territorio». Diversi chiesero di abolire la guerra.
Altri ripresero le intuizioni di Zamenhof con il suo “esperanto” (“colui
che spera”) per far comunicare fra loro i popoli del mondo e favorire
la pace. Non fu sufficiente. Solo dopo i milioni di morti della seconda
guerra mondiale ci fu una decisione chiara per dare vita alle Nazioni
Unite, lotta contro tutte le ideologie totalitarie, per la difesa dei diritti
di ogni persona, e ad un’Europa finalmente unita. Al suo ingresso c’é
ancora una statua che raffigura una pistola la cui canna viene chiusa
da un nodo. Adesso sentiamo troppo parlare di riarmo. Facciamo
nostra (F7 173) in questa prospettiva la richiesta di una riforma
perché I’Organizzazione delle Nazioni Unite «possa dare reale
concretezza al concetto di famiglia di Nazioni» per «assicurare il
dominio incontrastato del diritto e I'infaticabile ricorso al negoziato,
ai buoni uffici e all’arbitrato». E perché cio avvenga «occorre evitare
che questa Organizzazione sia delegittimata», per non porre gli
interessi particolari di un Paese o di un gruppo al di sopra del bene
comune mondiale. Combattiamo la pandemia della guerra come
abbiamo combattuto quella del Covid. Fratelli tutti e il nostro
esperanto che ci aiuta a parlare la stessa lingua, a capirci, a liberarci
dall’incomprensione che produce tanta paura e violenza.

Il tedesco Max Josef Metzger, «prete e martire» ucciso dai nazisti
nel 1944 perché predicava la pace, affermava: «Noi dobbiamo
organizzare la pace, cosi come altri organizza la guerra» e in una
lettera scritta dal carcere al Papa nel 1944 asseri: «Se l’'intera
cristianita avesse fatto una potente, unica protesta, non si sarebbe
evitato il disastro?». Ecco perché siamo qui e gridiamo con lui, e con
tutti quelli che hanno sognato e per certi versi preparato incontri
come questo, la nostra scelta per la pace. Ad iniziare da noi, perché
come diceva Don Primo Mazzolari «c’é guerra quando non c’é spirito
di fraternita, quando non c’e tolleranza, quando c’é invidia, quando
c’e incompatibilita a vivere insieme. Tutte le volte che ci portiamo via
un po’ di terra in pit, un po’ di pane in pit, un po’ di mare in pit, un
po’ di sole in pit, questa e la guerra. E c’é guerra anche quando si
manda la gente sul patibolo, quando la si mette al muro». Non vi puo
essere pace nel cuore dell’'uomo che cerca pace solo per se stesso. Per
trovare la pace vera dobbiamo desiderare che gli altri abbiano pace
come noi e dobbiamo essere pronti a sacrificare qualcosa della nostra
pace e della nostra felicita affinché gli altri abbiano pace e possano
essere felici, chiedeva Thomas Merton. Di fronte alla tragedia della
guerra capiamo il rischio che corre oggi tutta la famiglia umana,

498



perché la guerra «non ¢ un fantasma del passato, ma e diventata una
minaccia costante» (F7 256). E spaventa.

La consapevolezza dopo la pandemia di appartenere a una
medesima umanita era aumentata ma (F7 30) senza dialogo restano
solo le armi. E il dialogo non rende affatto uguali tutte le ragioni, non
evita la domanda delle responsabilita e non confonde mai aggressore
e aggredito anzi, proprio perché le ricorda bene, puo cercare le vie
per smettere la geometrica e implacabile logica della guerra che &, se
non trova altre soluzioni, al rialzo. «Non c’¢ pace senza volonta
indomita per raggiungere la pace» dice Papa Francesco, chiedendo
energie per «un nuovo linguaggio di pace, per nuovi gesti di pace,
gesti che spezzeranno le catene fatali delle divisioni ereditate dalla
storia o generate dalle moderne ideologie». E essenziale scegliere la
pace e dotarci di mezzi per ottenerla. Ma dobbiamo chiederci:
abbiamo fatto tutto quello che potevamo con intelligenza e
determinazione? Lo abbiamo fatto con la stessa passione che avremmo
se si trattasse dei nostri figli? Sono i nostri figli! Non dimentichiamo,
non cadiamo nell’inganno: «Ogni guerra lascia il mondo peggiore di
come lo ha trovato. La guerra € un fallimento della politica e
dell’'umanita, una resa vergognosa, una sconfitta di fronte alle forze
del male» (F7 261). Facciamo nostro I’appello di Papa Francesco per
I’Ucraina e chiediamo che I'impegno per la pace e la giustizia, che
vanno necessariamente assieme, trovi in tutti, ad iniziare dagli uomini
di governo, delle risposte all’altezza. E questo appello per la pace
vorremmo fosse anche per tutte le guerre. Dovremo certamente
riprendere un discorso forte sul disarmo, per evitare che 'unica logica
sia quella militare, chiedere che tutti i soggetti, con audacia,
concorrano a tessere la tela della pace. Raoul Follereau, commentando
le cifre dei morti e delle distruzioni dell’ultima guerra mondiale,
affermava: «Se invece si avesse dedicato a curare, a consolare, a
insegnare, una pur minima parte del genio e del denaro che gli uomini
hanno sprecato per uccidere e per distruggere, quale benessere
regnerebbe oggi sulla terra! Possa la sanguinante e terribile lezione
illuminare le coscienze e i cuori! Amarsi o sparire!». Bonhoeffer, prete
tedesco evangelico, martire dal nazismo perché lo aveva combattuto
a rischio della sua persona, tra le ultime poesie composte nella cella
del carcere dove venne ucciso, scrisse: «Quando il sole mi sara
scomparso vivi tu per me fratello! Fratelli, finché dopo la lunga notte
non spunti il nostro giorno, noi resisteremol!». I pellegrini musulmani
alla Mecca recitano questa preghiera: «O Dio, tu sei la pace; da te viene
la pace; a te ritorna la pace. Rendici saldi, o Dio, nella pace». Ecco il
grido e 'impegno di pace che oggi facciamo nostro.

499



Chiesa parrocchiale di S. Maria della Misericordia
Giovedi 27 ottobre 2022

enedico il Signore per la vita lunga e sazia, ricca di frutti, di

Don Nevio e per il bene che ha seminato con tanta

intelligenza e chiarezza, che a volte poteva apparire ruvida,
radicale, senza compromessi, ma sempre piena di tanta umanita e
soprattutto offerta da discepolo innamorato di Cristo. E ’amore
trasmette amore. Benedico per il suo esempio di sacerdote che ha
saputo con intelligenza e liberta testimoniare prima di predicare,
seminare con fiducia, sapendo che i frutti in Cristo non andranno mai
perduti. Lo ha fatto sempre con sereno abbandono alla Provvidenza
di Dio e allo stesso tempo con tanta fiducia nella persona. Non era
affatto sprovveduto, ingenuo. Anzi. Sapeva con arguzia riconoscere le
chiusure del cuore e credo che proprio queste lo preoccupassero di
piu, perché I'uomo € perduto quando si chiude in se stesso, quando
confida in sé e non si lascia aiutare per amarezza o banale orgoglio.
Benedico il Signore per la fraternita che lo ha accompagnato e protetto
in questi ultimi anni, piena di attenzione, di preghiera e di rispetto
allo stesso tempo. Nevio per Don Mario, come accade per i veri padri,
era rimasto sempre il Rettore, e allo stesso tempo, come quando i
nostri padri diventano deboli, fragili, bisognosi loro di tutto, lo ha
accompagnato insieme a tutta la sua compagnia, con delicata
tenerezza e sensibilita.

Benedico Dio per una storia lunga, che ha attraversato quasi tutto
il secolo cosiddetto “breve”, e pensando a lui davvero breve. Colpiva
in lui 1a chiarezza della sua vocazione, assoluta come deve essere, che
lo portd anche a dolorose separazioni dal suo mondo, ma sempre
guardando avanti e senza il retrogusto amaro della rinuncia, aperto
alla liberta della ricerca. Non aveva certo senso di subalternita verso
il mondo o di rimpianto per quanto aveva lasciato. Era un uomo
risolto, che aveva trovato quello che cercava, che insegnava con
intelligenza a farlo in un periodo difficile, pieno di tensioni, di
estremismi. Lui € la generazione che ha preparato e vissuto il Concilio.
Certo: quante delusioni, paure, chiusure, ritardi e generose
accelerazioni eccessive. Lui le ha attraversate, vivendole tutte
pienamente, perché forte spiritualmente: 1a scelta di essere piccolo e
universale, seguendo la contemplazione di Charles de Foucauld, il suo

500



totale abbandono a Dio. Tutto, pero, sempre con tanta obbediente
liberta evangelica. Chi e peno di Gesu, verita, ¢ libero anche da
ecclesiasticismi ossessivi, che scambiano, invece, l’obbedienza
senz’amore con difesa della veritd, mentre la offendano, curano
I'ipocrisia, non entrano e non permettono ad altri di entrare. Ecco,
Nevio si e rivestito dell’armatura di Dio per poter resistere alle insidie
del diavolo, combatterlo con intelligenza e non credere di farlo
scappando. Non ha mai combattuto contro qualcuno, da figlio del
Concilio, perché non ha combattuto I’errante ma l’errore, distinzione
che purtroppo non é affatto scontata e che tante volte ci fa allontanare
le persone credendo, alla fine, che siano loro l’errore perché non
sappiamo vedere in esse la bellezza, 1a possibilita di cambiamento, di
rinascere dall’alto. Nevio lo faceva con grande chiarezza, proprio
perché chiamava le cose con il proprio nome, anche nelle difficolta e
nelle debolezze di ciascuno, senza pietismi facili o comprensioni
ambigue, ma allo stesso tempo con tanta paternita. Ti sei sentito
amato nelle tue fragilita e hai amato perché queste non divenissero
ostacolo ma motivo di maggiore grazia.

E Dio che ha fatto la mia strada, ripetevi. Non il nostro
volontarismo, piccoli come siamo. Prendiamo ’armatura di Dio, che e
il suo amore nel quale si sentiva, da piccolo fratello universale qual
era, interamente protetto. Scrisse nel primo numero di “ Jesus Caritas”,
insieme a Don Luigi Bettazzi e a Don Arrigo Chieregatti: «Siamo troppo
adulti, persone che hanno un’esperienza, sofferta, per cui e difficile
credere; ma dobbiamo ritrovare la nostra piccolezza, la nostra
infanzia per tonare a credere che tutto e possibile, tutto preparato; e
quando passeremo dal piano dell’astratto al concreto non saremo
delusi dalla realta». Questo € 'uomo forte dell’apostolo Pietro: fermo,
con i fianchi cinti dalla verita, rivestito dalla corazza della giustizia, e
avendo come calzatura ai piedi lo zelo per propagare il Vangelo della
pace.

Uomo di preghiera incessante davanti al tabernacolo, che trovava
anche nel cuore di chi si accostava lui e nel povero, immagine vivente
di Cristo. Un prete contento di esserlo, di confessare, di celebrare, di
scrivere lettere per essere fedele nell’amicizia, capace di predicare il
Vangelo con grande successo e di legare solo a Dio e non a sé. Ecco,
Nevio ha annunciato con “franchezza” il Vangelo. Nevio, con il suo
grano di senapa si presenta definitivamente davanti alla porta del
Regno, come ha fatto preparandosi con attenzione, facendosi piccolo.
Perché la porta del Regno € accogliente, larga per i piccoli, mentre non
fa entrare chi si porta dietro tanta convinzione di sé, la presunzione
dei propri meriti, 'ingombro di giudizi e pregiudizi, I’attenzione al

501



proprio ruolo e non all’amore per il prossimo. Non si é certo
accontentato di avere con Gesu una presenza simbolica che finisce
sempre per coprire altri interessi, rassicurati solo dal fatto che
abbiamo mangiato e bevuto in sua presenza o ascoltato quando
insegnava nelle nostre piazze. Non gli abbiamo aperto il cuore e siamo
rimasti sconosciuti a Lui e Lui a noi. Non era certo attento all’ossequio
esteriore e, proprio perché attento al cuore e libero da osservanze che
fanno sentire a posto, sceglieva di essere libero e piccolo. E questa e
stata la benedizione di Don Nevio, libero e appassionato amico di
Gesu, che ha insegnato a tanti a conoscerlo e amarlo, nel Seminario e
in quell’altro seminario, nel senso letterale del termine, che é stata la
scuola.

Oggi siede a mensa nel Regno di Dio perché non ha smesso di
cercarlo e di trovarlo nei tanti che vengono da lontano, da
settentrione e mezzogiorno, cercatori di Dio, magari senza tutti i
crismi ma con tanto desiderio nel cuore. Benedici dall’alto e prega per
noi, caro Nevio, per tante vocazioni a servire il Signore e per preti
liberi, santi e amici di Cristo e delle persone. Prega per la nostra Chiesa
di Bologna, che con passione e radicalita serva il Vangelo, senza
compromessi ma con tanta intelligente umanita.

Faccio mie le sue parole con le quali concludeva il suo intervento
su “Jesus Caritas’: «Chiediamo al Signore che ci insegni a lavorare con
mentalitd da povero; ci renda docili; che ci faccia accettare i nostri
limiti, che ci doni la convinzione profonda che anche noi avremo la
nostra parte nel Regno dei cieli in proporzione di quanto sapremo
stimarci inutili; di avere cara questa inutilita. Che non € passiva,
perché sarebbe orgoglio ferito, ¢ amore che accetta e fa quanto puo,
quanto sta a lui fare, perché é Dio che ci ha amato per primo e non
solo ci ha dato la possibilita di ricevere il suo Amore, ma ci ha fatto il
grande dono di potere donare qualche cosa anche noi, secondo lo stile

della poverta».
Grazie Nevio.

502



Basilica di S. Maria ai Martiri (Pantheon) - Roma
Venerdr 28 ottobre 2022

0i non siete piu stranieri né ospiti, ma siete concittadini

dei Santi e familiari di Dio, edificati sopra il

fondamento degli apostoli e dei profeti, e avendo come
pietra angolare lo stesso Cristo Gesu. In Lui ogni costruzione cresce
ben ordinata per essere tempio santo nel Signore; in Lui anche voi
insieme con gli altri venite edificati per diventare dimora di Dio per
mezzo dello Spirito» (££2,19-22).

Sono contento di accompagnarvi in questa Peregrinatio ed anche
di iniziarla in un luogo di straordinaria bellezza e significato. Qui tutti
siamo aiutati ad alzare lo sguardo per cercare il cielo e ci accorgiamo
di come la stanza del mondo non ha luce se non viene dall’alto. Solo
questa puo dare senso e bellezza a quella che altrimenti diventa una
scatola nera senza uscita. Quel cerchio che delimita il cielo e ci aiuta
a vederlo, per noi cristiani ha il volto di Cristo, il cielo che viene sulla
terra e la terra che puo salire al cielo. La nostra condizione é proprio
quella di essere in un mondo pieno di culti e dobbiamo misurarci con
questi. Cristo, luce del mondo e della nostra vita, via, verita e vita non
si stanca di farsi Lui ospite e pellegrino perché anche noi diventiamo
concittadini dei Santi e della sua famiglia.

La Peregrinatio vi porta ai piedi di Pietro. “Ai piedi” e
un’espressione importante che puo apparire, certamente, inusuale.
Poi sappiamo, come ricordo Papa Benedetto, che chi si mette ai piedi
di Gesu non si inchina davanti ai potenti di questo mondo. Mettersi ai
piedi e l'atteggiamento dell’ascolto, dell’abbandono fiducioso ad un
padre per trovare la sua conferma, per essere aiutati e corretti, per
sentire la gioia di essere suoi e di appartenere a questa Madre che
Gesu ci affida e alle quale siamo affidati. E una sola madre e ci genera
e rigenera tutti nell’amore. Maria, la sorella di Marta, si pose ai piedi
di Gesu. Non significa, ovviamente, che rifiutava di “fare”, come se
volesse estraniarsi dal mondo, distaccarsi dai problemi, tanto da
meritarsi il ruvido richiamo della sorella che le ricorda i tanti affanni
che bisogna affrontare, e anche di averla lasciata sola. In realta é
Marta che lascia sola Maria, che sceglie la parte migliore, quella che

503



rende migliori tutte le parti e che ci aiuta a capire quello che conta. Ci
domandiamo questa sera quali sono gli affanni che ognuno di noi deve
lasciare, le preoccupazioni che ci agitano, che appaiono tutte
fondamentali, a volte imprescindibili tanto da rivendicare come un
diritto che Gesu stia dalla nostra parte. Sono affanni che pero
impediscono a Marta di ascoltare Gesu e di stare con la sorella che
non sa capire. Ecco un grande senso della Peregrinatio ai piedi di
Pietro: ritrovare, attraverso il successore dell’apostolo che presiede
nella comunione, la centralita di Cristo e quindi del legame con i
fratelli. Maria, che lei rimproverava, le ha permesso di capire qual e
la parte migliore!

La casa di Pietro accoglie la famiglia di Dio sulla quale siamo
edificati ed ha i tratti concreti dei nostri fratelli, da amare e dai quali
farsi amare. Nella nostra famiglia per essere fratelli si ¢ anzitutto figli
e la paternita e esercitata da colui ai quali Gesu ha affidato le chiavi
per legare e per sciogliere. Come in famiglia, non siamo estranei ma
figli. Come figli non trattiamo mai la famiglia con asprezza o con
estraneita perché ¢ la nostra casa e sappiamo quanto € sempre
minacciata dal nemico. E una casa che chiede a tutti di amarla e
rispettarla sempre, perché in essa possiamo sperimentare ’amore
materno che ci genera tutti nell’amore.

La comunione, quella che Pietro presiede, ¢ il legame santo che ci
unisce. E dono dello Spirito: non ci omologa, anzi, da valore e senso
alle differenze che, pero, senza di essa diventano distanza o estraneita.
La comunione e sempre circolare, ci coinvolge, ma perché sia cosi deve
essere anche verticale. Pietro ci aiuta a ritrovare e a sentire nostra la
comunione. Offenderla ¢ bestemmiare lo Spirito Santo. Tutti
guadagniamo dalla comunione. Essere concittadini dei Santi e della
famiglia e la nostra vocazione ed anche una responsabilita perché
dobbiamo ornare con la nostra santita la Chiesa, sempre per grazia e
solo per grazia, perché non siamo niente senza di Lui e noi, servi
inutili, tutto riceviamo. Anche Marta ritrova la comunione, diversa da
come la pensava lei - sbrigare gli affanni - e lei stessa scopre la
diversita della sorella e allo stesso tempo il legame che le unisce:
Cristo. E Lui che ci rende non piu dei pellegrini e degli ospiti, ma dei
concittadini dei Santi e membri della famiglia di Dio.

Alla casa di Pietro siamo edificati sul fondamento degli apostoli,
dell’apostolo sulla cui roccia Gesu costruisce la sua Chiesa. Amiamo
questa famiglia, in un mondo pieno di divisioni, di insane
polarizzazioni, segnato dall’individualismo che rende isole e che tanti
spazi chiude a Dio. L’amore unisce sempre. Il male divide sempre. E

504



per questo non accettiamo mai alcuna logica divisiva e amiamo questa
famiglia dove siamo pienamente accolti. Abbiamo solo una pietra
maestra e angolare: Gesu Cristo e chi nel suo nome ce la rende
concreta e presente. Lasciamoci edificare dal successore degli apostoli,
perché la luce di Cristo raggiunga tanti attraverso ognuno di noi.

505



Metropolitana di S. Pietro
Sabato 29 ottobre 2022

i me sarete testimoni» (At 1,8) ¢ il tema di questa

giornata missionaria. Lo afferma e lo chiede Gesu

prima di salire al cielo. Non manda da soli. Spesso noi
ci sentiamo soli, ma perché confidiamo in noi e non in Lui, perché
crediamo all’opera delle nostre mani e non delle sue. Questo spiega
tante amarezze e anche tante paure. Amarezze come Marta, che si
sente abbandonata da tutti, anche da Gest, ma lo € perché si mette a
fare da sola, senza ascoltare e soprattutto farsi amare da Gesu.

Senza Gesu possiamo fare molte cose ma non ne capiamo il cuore,
il senso che permette di fare tutto con amore. Abbiamo paura perché
se confidiamo in noi le nostre forze non bastano mai, le misuriamo e
sono sempre insufficienti. Cosi crediamo poco che il mondo possa
cambiare e cresce in noi il senso di inutilita della nostra
testimonianza. Poi siamo anche noi vittime di quella pornografia della
vita che é il successo, la prestazione, 'efficienza, la rapidita, il valore
misurato con i frutti. Dimentichiamo che il seme é il pitu piccolo e il
lievito non si vede, anzi si perde nella massa, che la vita € una crescita
e che questa richiede tempo.

La prudenza, la giustizia, la fortezza e la temperanza sono davvero
virtu cardinali per tutti, niente affatto superate dalla rivoluzione
digitale e che, anzi, ci aiutano a usare lo strumento per non diventarne
prigionieri, limitati da una percezione rapida ma superficiale,
onnipotente e fragilissima, piena di informazioni ma senza coscienza.
Gesu chiede a noi di essere testimoni di uno che si e perduto per
amore e che ¢ morto per vincere la morte.

La vittoria passa per il dono, per ’abbassamento di sé, non per
quello che misuriamo noi! Disse una grande testimone di amore, la
missionaria Annalena Tonelli: «Luigi Pintor, un cosiddetto ateo, scrisse
un giorno che non c’é in un’intera vita cosa pit importante da fare
che chinarsi perché un altro, cingendoti il collo, possa rialzarsi. Cosr
per me. E nell’inginocchiarmi perché stringendomi il collo loro
possano rialzarsi e riprendere il cammino, o addirittura camminare
dove mai avevano camminato, che io trovo pace, carica fortissima,
certezza che TUTTO é GRAZIA. Gesu Cristo non ha mai parlato di

506



risultati. LUI ha parlato solo di amarci, di lavarci i piedi gli uni gli altri,
di perdonarci sempre. Questo e possibile per tutti». Siamo come loro
testimoni, perché solo donando riceviamo e solo comunicando il
Vangelo di Cristo possiamo vedere gia oggi cid che non finisce. Tutto
si riassume in quell’immagine cosi concreta: inchinarci perché
qualcuno possa aggrapparsi a noi. I risultati li vede e li misura Gesu.
Peraltro li vediamo gia noi, godendo di quel cento volte tanto sempre
sorprendente e cosI pitt abbondante del poco che abbiamo lasciato!

Dobbiamo lasciarci guidare dallo Spirito Santo, cioé dal suo amore,
nostra forza. Essere testimoni non significa proporre una vita non
nostra, di sacrificio, ma una vita bella, piena di amore e di fraternita.
Anche perché non si fa vedere quello che non si ha, perché nonostante
la cura che possiamo avere delle apparenze non testimoniamo nulla
se non e nostra. L’amore si comunica ad iniziare dallo sguardo,
dall’atteggiamento, dalla predisposizione del cuore. E se 1o hai si vede
e si testimonia, cioe si fa vedere. Non viviamo recitando per gli altri,
ma non possiamo tenere sotto il moggio quello che puo dare luce a
chi abbiamo vicino. E 'amore che non ha confini mi fa sentire a casa
ovunque e accende di interesse anche i luoghi e le situazioni piu
distanti. A volte pensiamo: ma io non ho nulla, se c’é qualcosa se ne
accorgeranno, non sono un esempio e poi in fondo ognuno deve fare
quello che vuole Lui. L’individualismo €& un tiranno molto esigente e
severo. Testimoniare non ¢ imporre ragioni e convincere, ma
comunicare amore, rendere ogni incontro pieno del sale dell’amore.

Perché testimoniare Cristo? Lo capiamo guardando la folla con gli
occhi di Gesu che si commuove davanti alla sofferenza del mondo e
manda noi. Cristo cambia il mondo e sconfigge il male che cosr tanto
lo segna. Cristo non €, come sappiamo, una legge ma un incontro, una
relazione di amore che diventa storia, persona che entra nella nostra
storia, che unisce e cerca il nostro cuore perché lo apriamo a Lui
affinché possa mettersi a tavola con noi. Se non lo sentiamo per noi
non abbiamo niente da testimoniare. Se non pensiamo che I'incontro
con Lui cambia e dona pienezza alla vita delle persone, diventiamo
come tutti. Noi siamo come tutti, peccatori incerti, niente affatto
perfetti, contraddittori, tanto che facciamo il male che non vogliamo
e non riusciamo a compiere il bene che vorremmo. Eppure proprio a
noi e chiesto di far vedere la forza dell’amore. Gesu si fida di noi. Non
siamo incerti, incompleti? Certo, ma il Vangelo non € una lezione che
si impara bensi un amore che si vive. Non dobbiamo avere imparato
tutto ed aver raggiunto la perfezione! Il Signore chiama noi per quello
che siamo. Ce lo ricorda Madre Teresa: preghiera e poveri. Diceva:
«Forse svolgiamo un lavoro sociale agli occhi della gente, ma in realta

507



siamo contemplative nel cuore del mondo. Perché tocchiamo il Corpo
di Cristo ventiquattro ore al giorno. La santita non € un lusso per
pochi. E un dovere semplice per voi e per me. Io devo essere santa a
modo mio e voi a modo vostro. Non permettere mai che qualcuno
venga a te e vada via senza essere migliore e piu contento. Sii
I’espressione della bonta di Dio. Bonta sul tuo volto e nei tuoi occhi,
bonta nel tuo sorriso e nel tuo saluto. Dai a loro non solo le tue cure
ma anche il tuo cuore. La peggiore malattia oggi e il non sentirsi
desiderati né amati, il sentirsi abbandonati. Vi sono molte persone al
mondo che muoiono di fame, ma un numero ancora maggiore muore
per mancanza d’amore. Ognuno ha bisogno di amore. Ognuno deve
sapere di essere desiderato, di essere amato, e di essere importante
per Dio. Vi é fame d’amore, e vi é fame di Dio. Fare le cose piccole con
grande amore, quelle ordinarie con amore straordinario». Ecco cosa
significa comunicare il Vangelo, in un mondo cosi violento, che si
abitua alla guerra, all’ingiustizia, che si chiude nel pericoloso
individualismo.

Poveri e deboli come siamo serviamo il Vangelo di Gesu. Pregava
cost un sacerdote che ha vissuto per tanti anni a Bologna, morto quasi
centenario pochi giorni or sono, Don Nevio. «Chiediamo al Signore che
ci insegni a lavorare con mentalita da povero; ci renda docili; che ci
faccia accettare i nostri limiti, che ci doni la convinzione profonda che
anche noi avremo la nostra parte nel Regno dei cieli in proporzione
di quanto sapremo stimarci inutili; di avere cara questa inutilita. Che
non e passiva, perché sarebbe orgoglio ferito, &€ amore che accetta e fa
quanto puo, quanto sta a lui fare, perché é Dio che ci ha amato per
primo e non solo ci ha dato la possibilita di ricevere il suo Amore, ma
ci ha fatto il grande dono di potere donare qualche cosa anche noi,
secondo lo stile della poverta».

508



Chiesa di S. Girolamo della Certosa
Mercoled1 2 novembre 2022

gni volta che passiamo questo confine, tra la citta presente

dei vivi e questa citta dei morti, citta del nostro passato ma

anche del futuro, misuriamo il nostro limite. E il limite del
tempo, dei giorni che dobbiamo imparare a calcolare, della fragilita
che segna la nostra vita. Lo tendiamo sempre a rimuovere, purtroppo
anche fisicamente, in quel nichilismo distruttivo e onnipotente che
disperde la vita anche nella sua presenza fisica. Lo rimuoviamo per
presunzione ma anche per un peso troppo grande, perché non
troviamo risposte facili e la nostra condizione € oggettivamente
disperata. Un poeta russo lo esprimeva cost: «Vieni, Signore, immenso
il dolore ma ancora non siamo stanchi di sperare» (Osip E.
Mandelstam). Un grande latinista di Bologna, Traina, morto
recentemente, lascio queste due poesie, da pubblicare solo dopo la sua
scomparsa: «Dio di mia madre, Dio della mia infanzia, la tua luce si e
spenta alle mie spalle e non rischiara piu la via che scendo verso la
Notte». E in un’altra, con una professione di fede al contrario (ma Dio
legge e capisce sempre), scrisse: «Ti chiedo una sola grazia, Signore:
esisti». «Quando sar0 davanti a te, Signore, se non perdonerai chi non
si € unito al coro degli osanna, forse perdonerai chi ha confessato,
Signore, di soffrire la tua assenza». Pasolini si descriveva cosr: «<Sono
“bloccato”, caro Don Giovanni, in un modo che solo la Grazia potrebbe
sciogliere. La mia volonta e I’altrui sono impotenti. Forse perché io
sono da sempre caduto da cavallo: non sono mai stato spavaldamente
in sella (come molti potenti della vita o molti miseri peccatori): sono
caduto da sempre, e un mio piede e rimasto impigliato nella staffa,
cosi che la mia corsa non é una cavalcata, ma un essere trascinato via,
con il capo che sbatte sulla polvere e sulle pietre. Non posso né risalire
sul cavallo degli Ebrei e dei Gentili, né cascare per sempre sulla terra
di Dio».

Ecco, 'uomo si misura sempre con il suo limite, invece di fare finta
che non esista, di rimandare la consapevolezza. Rimuoverlo o fare
finta che non esista e proprio il peccato originale: farsi Dio. Invece
sono i piccoli, quelli che sentono il suo amore e a questo si affidano,
che comprendono la sua alleanza. Tutti siamo sfidati dall’assenza, dal
dover credere all’amore quando sembra venirci tolto o alla luce

509



quando siamo nel buio. E il grido che Gesu stesso fa suo: «Perché mi
hai abbandonato?». Non basta dire “Signore Signore”, ma bisogna
essere giusti, perché sono loro che saranno chiamati benedetti, non
per chissa quale grande decisione ma perché hanno dato da mangiare
e da bere, sono andati a visitarlo ricordando che era malato, amandolo
piu delle proprie paure e impegni. Pensiamo, un po’ come il fratello
maggiore della parabola, che se c’é salvezza per tutti che senso ha
allora lavorare sempre nella casa del padre? La misericordia é sempre
tanto piu grande ed e per tutti senza merito. Confrontarci con essa -
perché il nostro é un Dio innamorato e pieno di misericordia per tutti
- ci cambia e se non la capiamo, piangendo come abbiamo sempre
fatto tutti troppo tardi, se ne facciamo motivo di orgoglio e non di
umilta, semplicemente non la capiremo. Ma Dio non smettera mai di
avere misericordia per questo, perché non € mai retributiva. E pieno
di amore. Il vero problema é che possiamo corrisponderlo soltanto
amando, come possiamo. Ma proprio perché amore non smettiamo di
cercare di farlo, il meglio che possiamo! Quando questo avviene si
aprono le porte della casa del Signore. Altrimenti la porta sara sempre
troppo stretta, o c¢i sentiremo in diritto di passare, mentre Lui dira
semplicemente “non vi conosco”. Ecco, attraversare questa frontiera
tra ’oggi e il domani ci aiuta a perdere i tanti affanni di Marta.

Ricordiamo tutti i defunti, che sentiamo nostri. Questo luogo ci
insegna finalmente a liberarci da tante distinzioni, distanze, paure.
Tra gli altri ricordiamo i tanti che non abbiamo potuto accompagnare
a causa del virus, quelli che stanno morendo nelle guerre insensate. E
fare memoria dei defunti ci insegna sempre ad amare i vivi. Qualche
volta uno rischia di occuparsi di chi non c’e¢ piu e di dimenticare chi
c’¢ ancora, mentre € chi non c’¢ piu che ci ha insegnato ad allargare il
nostro cuore e ad amare chi incontriamo oggi. Stare con Gesu, sepolto
anche Lui come i nostri cari, ci aiuta a trovare quello che non ci sara
mai tolto. E non é qualcosa che troveremo. Lo viviamo gia oggi. Ecco
la bellezza dell’essere cristiani. Non crediamo perché abbiamo tutto o
abbiamo tutte le prove. Crediamo nel suo amore, perché Gesu
ricostruisce quel legame di amore pieno tra Dio e ognuno di noi. Solo
amore. E la nostra fede ¢ abbandonarci a questo amore piu forte del
male, che abbiamo incontrato e che se seguiamo i nostri affanni
continua a manifestarsi oggi.

Ecco come il Cardinale Martini rispondeva alla domanda sul
perché della morte, evidentemente inaccettabile, impietosa, ingiusta
soprattutto quando colpisce i piccoli: «<Ho detto qualche volta che per
molti anni mi sono lamentato cosrt col Signore: tu hai creato il mondo,
ci hai fatto doni bellissimi, sei morto per noi ma non hai abolito la

510



morte. Che cosa ti costava eliminarla? Bastava che tu dicessi: muoio io
per tutti; e tutti sarebbero entrati nell’aldila su una passerella d’oro.
La morte, in realta, € molto necessaria, proprio perché ci permette di
realizzare quell’abbandono di fede che ¢ veramente assoluto, totale,
senza rete, senza nessuna uscita di sicurezza. Se non ci fosse 1a morte
non saremmo mai costretti a compiere un atto di completa consegna
di noi stessi a Dio; con la morte siamo obbligati a fidarci
incondizionalmente di Lui». Come nell’amore. Per questo ricordiamo
che Gesui non € venuto a darci una regola, un codice da rispettare, ma
afarci sentire il suo amore e ad insegnarci a non avere paura di amare.
E Lui e il pit grande maestro perché ’Amore senza fine e il Vangelo
Sono una proposta per amare e vengono dall’amore. Non ci dice, come
tanti maestri della nostra stagione, “Sii te stesso, ad ogni costo”. Gesu
dice: “Seguimi, rimani con me”. E chi rimane con Gesu trova se stesso,
come Maria, che mettendosi ai piedi di Gesu rinuncia agli affanni che
riempiono la vita ma svuotano il cuore, trova per chi vivere e la parte
che non ci sara tolta.

Dopo la morte non troviamo noi stessi, ma Dio e quindi la pienezza
della nostra vita, tutta. Non troviamo solo ’anima, ma il corpo, cioé
tutto quello che noi siamo e siamo stati, tutto amato da Dio. Viviamo
questo nella comunione tra noi e con tutti. La solidarieta reciproca é
essenziale in questo mondo e sara piena in cielo dove capiremo senza
diaframmi che amore € solo dono. Non € possibile celebrare una festa
da soli! Il cielo é la pienezza della nostra vita ma nella comunione,
quella che viviamo con Gesu e tra di noi. Oggi e in cielo la comunita
non celebra se stessa ma I’amore di Dio che ci rende una cosa sola. «E
cost per sempre saremo con il Signore» (175 4,17). Io sono 'Alfa e
I’Omega, il Principio e la Fine. La parte che non ci sara tolta é la gioia,
la beatitudine. Non servono il dovere, i meriti, 1a perfezione che non
raggiungiamo mai e che nessuno ci chiede. Dio cerca solo la gioia di
essere per noi e noi suoi, senza possesso, solo per amore. E basta. E
questa la parte che nessuno ci potra mai togliere perché non finisce.

511



Metropolitana di S. Pietro
Domenica 13 novembre 2022

elebriamo la Giornata mondiale dei poveri, istituita da Papa

Francesco al termine del Giubileo della Misericordia. Gesu

non indica una condizione astratta di poverta, una
categoria, ma una condizione molto concreta di sofferenza,
indipendente da qualsiasi altro giudizio (provenienza, moralita, eta,
lingua, colore). E non c’é neanche alcun requisito previo per essere
misericordiosi, tanto che il peccatore o il samaritano sono indicati
come modelli. Gesu, infatti, non indica una quantita necessaria di
misericordia: anche solo un bicchiere di acqua fresca. La misericordia
si rivela sempre nei gesti piccoli. Mi hai dato qualcosa da mangiare!
Gesu identifica se stesso con i piccoli e i poveri: «Lo fate a me».
Desidera invogliarci a farlo, a non avere paura. Anzi, a desiderare di
essere misericordiosi! Poter fare qualcosa a Gesu € motivo per farlo,
con sentimento, restituendo il tanto amore che ci regala. Ci giudica e
ci giudichera solo sull’amore, non sulle teorie, le intenzioni, e non in
astratto: sulle opere, sui gesti, quelli che rivelano se vogliamo davvero
bene o no.

I poveri sono suoi e nostri fratelli, non assistiti. Li abbiamo sempre
con noi perché scopriamo il bisogno dell’altro, che pit amiamo e piu
capiamo perché farlo. La materia del giudizio € molto chiara ed ¢é
richiesta a tutti, non riguarda qualche operatore specializzato. E a
ognuno di noi e proposto di diventare operatore di misericordia. Basta
davvero poco e, come direbbe uno dei tanti santi della misericordia
quotidiana, «non costa niente» e «ti fa vivere meglio». Si: i
misericordiosi troveranno misericordia. Perdiamo qualcosa con la
misericordia? No, anzi, la troveremo, anche se nessuno poi dice grazie!
Siamo liberi dal contraccambio che, invece, qualche volta giustifica il
fatto di smettere di operare qualcosa per gli altri. Chi € misericordioso
trova misericordia perché questa basta a se stessa, ci fa stare bene, ci
fa sentire utili in quanto regaliamo qualcosa non perché possediamo,
altrimenti e gioia che finisce presto e resta individuale.

La Giornata dei poveri appare a qualcuno eccessiva, tanto che
troppo poco viene celebrata. Forse rivela che pensiamo riguardi solo
i “volontari”. E noi tutti cosa siamo? Disoccupati? Un amico di Gesu e

512



amico dei suoi fratelli piu piccoli, altrimenti non é amico di Gesu. In
realtd, i poveri li conosciamo troppo poco, non sappiamo chi sono
perché non coltiviamo una relazione affettiva, fraterna, con loro. A
volte, poi, celebriamo piu noi stessi, le nostre capacita, che loro! E la
giornata e dei poveri, e ci aiuta a metterli al centro tutti i giorni. Ci
aiuta a conoscere il povero Lazzaro che giace alla porta della nostra
casa, a capirne la sofferenza, la storia, a sentirla nostra e quindi a fare
qualcosa per lui. La misericordia é I'identita profonda di Dio e della
sua Chiesa, madre di misericordia, e che come ogni madre non puo
darsi pace finché non trova la risposta necessaria. A volte non c’e
risposta, ma resta sempre il balsamo della misericordia che da dignita,
fa sentire amati, non oggetto, ma soggetto, perché il cuore si unisce e
diventa amore, e cosi pensarsi insieme. Quando non c’é condivisione
pensiamo che i poveri si imbarazzino, ma forse siamo noi ad esserlo!
Altrimenti e la giornata che celebra la forza della misericordia.

Solo la misericordia permette di trovare il nostro prossimo, colui
che ci e caro, il piu vicino, e quindi anche colui che si occupera di me,
che mi verra a trovare e mi sara di aiuto. Chi si fa prossimo deve
iniziare ad amare e a farlo quando I’altro € ancora un estraneo. La
misericordia lo trasforma in prossimo, non si accontenta delle
intenzioni ma deve manifestarsi nelle opere. Avevo fame. Ero nudo.
Che male sento quando leggo di un neonato morto di freddo a
Lampedusa (sono cinque i bambini morti, in poche settimane, arrivati
nell’isola). Era «vestito a strati, con un body, il pannolino e una tutina
azzurra con i bordi marroncini, i calzini bianchi. Stava in un barchino
in cui aveva viaggiato insieme ad altre trentacinque persone, era in
braccio alla sua mamma, una ragazza di diciannove anni che aveva
prima attraversato l'inferno della Libia per raggiungere I’Europa. La
mamma era infatti partita per farlo curare, mentre il padre era
rimasto in Tunisia». «<Una donna arrivata la notte prima in fin di vita
in un altro sbarco da un barchino di ottantaquattro persone € morta
al poliambulatorio di Lampedusa, per ipotermia». Freddo. Ero io, dice
Gesu.. Ecco perché la misericordia. E condivisione. In questa non c’é
poverta, perché ci si pensa insieme.

Nella prima comunita non c’erano poveri, perché avevano tutto in
comune. Tutti. La Chiesa di Bologna e fondata sui Santi Vitale e
Agricola, uno ricco e uno schiavo, i quali poiché amavano Gesu si
pensavano come fratelli. Non e questo il sogno di Dio? E se crescono
la poverta e I'ingiustizia non é responsabilita nostra? La misericordia
libera dagli inevitabili dubbi su “cosa mi accadra se mi fermo?” perché

ci aiuta a capire che la vera domanda da porsi €, come ricordava
Martin Luther King, «Cosa accadra a lui se io non mi fermo ad

513



aiutarlo?». E poi dobbiamo pensare: “Quando io saro lasciato in mezzo
alla strada dai banditi che colpiscono chiunque, chi si fermera ad
aiutarmi?”. Non servono ragioni ulteriori: 'unico motivo della
misericordia é che lui ha freddo, é forestiero, affamato, assetato, nudo,
malato, carcerato. E le carceri non sono solo quelle penitenziarie, ma
anche quelle della tortura della solitudine, celle che a volte diventano,
inspiegabilmente, i cuori di chi si chiude nei pensieri e nelle ossessioni
che non sanno pit comunicare, e che richiedono poi tanta pazienza e
tante visite per aprirli. La solitudine € una prigione. La misericordia,
invece, consola ma diventa un sistema, vuole durare, non si esaurisce
certo in una buona azione, sia pur importante. Il samaritano € buono
non una volta sola, per giustificarsi e cosi tirare dritto perché ha fatto
abbastanza! La sua compassione diventa misericordia e fedelta: il
samaritano ritorna nell’albergo perché quello che serve all’'uomo
mezzo morto e ritrovare tutta la vita. Per lui quell’'luomo era il suo
prossimo. Lo faceva per amore. La misericordia € esercizio di cuore e
fa trovare il cuore di chi ha bisogno e di chi aiuta. E fare questo a Gesu
vuol dire che Lui lo fara a noi, perché diventa il nostro prossimo. Ecco,
questa Giornata dei poveri ci aiuta a non accettare tanta sofferenza,
vecchia e nuova, o addirittura che la poverta diventi ereditaria.

Che cosa ci facciamo con il nostro cuore se non diventa cuore per
chi e nella miseria? La misericordia ci aiuta a trovare il nostro cuore,
in un mondo che lo scambia con passione o calcolo. E il titolo della
Giornata di quest’anno: “Gesu Cristo si e fatto povero per voi” (cfr.
2Col 8,9). Dio é stato solidale con noi, e noi non lo siamo tra di noi e
con Lui? Non dobbiamo farci poveri per diventare ricchi di cuore? Non
ci fa trovare cosi quello che conta per davvero? La poverta non é
privazione, ma condivisione che dona senso a quello che abbiamo e
rende tutti piu ricchi, sazi, completi. Si e fatto povero perché noi
diventassimo ricchi. «Davanti ai poveri non si fa retorica, ma ci si
rimbocca le maniche e si mette in pratica la fede attraverso il
coinvolgimento diretto, che non puo essere delegato a nessuno».

I poveri, se li sappiamo ascoltare e capire, ci ricordano che si e gia
sollevata «nazione contro nazione e regno contro regno». Sono loro le
vittime. La guerra I’hanno nel profondo e nel corpo. Loro, spesso,
hanno visto «terremoti, carestie e pestilenze», come chi scappa dalla
fame e dalla malattia, come quella mamma, diciannove anni, di quel
bambino di ventuno giorni, morto di freddo. I poveri hanno visto tanti
«fatti terrificanti e segni grandiosi dal cielo». «Nemmeno un capello
del vostro capo andra perduto». Solo I’amore fa capire che nulla e
perduto! Gesu ci affida la sua cura e ci ricorda che «con la vostra
perseveranza salverete la vostra vita». Non arrendetevi, non

514



accontentatevi: la misericordia addomestica, cura, fa pensare insieme,
inizio del fratelli tutti. La misericordia non va mai perduta.

Signore, tu sei la nostra forza. Sei misericordioso e non fai perire
nulla della nostra vita. La tua misericordia é la nostra vera forza.
Ascoltaci, salvaci, insegnaci ad amare, ad avere misericordia nelle
parole e nei gesti. Perché sei un Dio di cuore che ci insegna a non
perderlo e ce lo fai trovare sentendo il tuo amore e donandolo a chi é
povero e piccolo. Dio di amore infinito ed eterno, ti sei fatto povero
per noi rendendo ricco il prossimo perché pieno del tuo amore. E non
smettiamo di stupirci perché scopriamo che Tu sei e sarai sempre, fino
alla fine, il nostro prossimo. Amen.

515



Basilica di S. Sabina all’Aventino - Roma
Lunedr 21 novembre 2022

i sono degli appuntamenti che aiutano a capire la bellezza

della nostra casa comune e, quindi, a comprendere con

chiarezza e passione le sfide da affrontare per proteggerla.
Le ricorrenze esprimono la sostanza di quello che si vive, non per
coprire la realta con la retorica ma per essere consapevoli del
significato. Abbiamo bisogno di forme per registrare il nostro servizio,
per celebrare I'importanza di questo, per rinnovare la responsabilita
che ci e richiesta. Il contrario della retorica non ¢€ il cinismo o
I'individualismo ma l'umanesimo, che mette sempre al centro la
persona, non tanti individui-oggetto, ma la persona-soggetto, che é
sempre in relazione, membro di una comunita. Quando si difende
I'individuo dimenticando la comunita di cui é parte si rischia di
condannare la persona ad essere una monade e la comunita dei fratelli
ad essere una folla informe, piena solo di collegamenti virtuali.

Il vostro servizio rappresenta proprio linteresse di tutta la
comunita verso ognuno, la protezione necessaria per tutti gli aspetti
della vita, la sua sicurezza ordinaria che vi porta ad occuparvi di cose
molto diverse e a volte imprevedibili, come rispondere a un anziano
che amaramente affronta il Natale da solo, o dover trovare le parole
giuste per convincere qualcuno che vuole togliersi la vita a non farlo.
Le vostre competenze vanno dal combattere tutti gli interessi delle
sofisticazioni contro la salute pubblica (che poi vuol dire contro la
persona, ad iniziare dagli anziani ridotti a schiavitu e privati di tanti
diritti), al patrimonio culturale, a quello ambientale e forestale, e alle
missioni di pace nei tanti pezzi della guerra mondiale. Potremmo
continuare... Ecco perché ¢ una grazia grande avere come Patrona la
Virgo Fidelis! Non si affrontano questi pericoli senza fedelta, che
significa professionalita, conoscenza del nemico e delle reali minacce,
rigore e umanita, prevenzione, capacita di lavorare insieme e di unire
eccellenza e ricerca ma senza dimenticare mai il tratto di vicinanza
umana che é richiesto a tutti. La fedelta fa sentire I’altro protetto,
come, al contrario, un interesse condizionato da convenienze, casuale,
approssimativo, discontinuo, accresce il gia acuto senso di

516



insicurezza, di precarieta, con la tentazione conseguente di cavarsela
da solo e di non fidarsi delle cose comuni. Ecco il senso della nostra
festa di oggi: ringraziamento per un servizio cosi importante e
intercessione per tutta ’Arma, la compagnia - che termine bello e
caro, da onorare sempre, e che invita alla prossimita con tutti! - che
include le persone in attivita ma anche i tanti in congedo, che pero
non si congedano certo dalla divisa, i loro familiari che condividono
spesso i tanti spostamenti, volte dolorosamente lontani.

Scriveva l'autore del Principe forse piu famoso, anche se era
piccolo (grande proprio per questo, colui che ha ajutato a
comprendere come l’essenziale resta sempre invisibile agli occhi,
liberando dalla tentazione di identificarlo nelle cose o nell’apparenza,
incluse le varianti digitali) che «se tu vieni, per esempio, tutti i
pomeriggi alle quattro, dalle tre io comincero ad essere felice... Col
passare dell’ora aumentera la mia felicita. [...] Ma se tu vieni non si sa
quando, io non sapro mai a che ora prepararmi il cuore... Ci vogliono
i riti». Ci servono e sono necessari anche per ridurre quella
percentuale di protagonismo individuale che, se ¢ importante per il
decisivo contributo di ognuno, se non diventa rito, sistema,
organizzazione, rischia di legare tutto al soggettivo e quindi di
disperdersi. E proprio la fedelta che permette di sentirsi sicuri e di
garantire sicurezza, anche oltre la presenza effettiva. Sapere che
qualcuno é attento alla difesa della mia e della nostra vita, che difende
la persona e fara di tutto - davvero di tutto - per proteggere
quell’'unica persona che e la nostra casa comune, permette di guardare
con speranza al futuro. E di questa speranza abbiamo proprio bisogno
oggi, specialmente i giovani, ma in realta tutti perché senza speranza
non si vive. Difficilmente c’é speranza senza poter contare su questa
fedelta.

E un momento di grande difficolta, di scelte che richiedono
proprio fedelta ed efficacia, prudenza, spirito di sacrificio e senso del
dovere, non lusinghe ma impegni, non promesse ma progetti, non
rassicurazioni estemporanee ma protezione, non paura ma certezze,
non lamenti ma impegni, non egoismo ma amore per cio che € comune
e che aiuta me solamente se aiuta gli altri. Il vero combattimento &
sempre contro il male, subdolo, instancabile, mai sconfitto, che sa
approfittare delle debolezze e che isola in destini individuali, che
divide la comunita di destino cancellando la consapevolezza di essere
tutti sulla stessa barca, su questa piccola e sperduta astronave che e
la terra.

517



Gesu, nel Vangelo che abbiamo ascoltato, afferma che suoi
familiari - non é poco ed é un’anagrafe sempre aperta e possibile, una
famiglia che non aspetta altro che di abbracciare e pensa fratelli tutti
- sono coloro che «fanno la volonta» del Padre. Fanno, quindi non
parlano o discutono, ma la rendono concreta, vicina, umana. E la
volonta del Padre é quella che nemmeno un capello del nostro capo
vada perduto, cioé essere antagonisti in maniera irriducibile del male,
dei suoi progetti, di interessi che si organizzano nelle mafie che
piegano le cose di tutti a interessi di pochi, con la complicita di tanti.

Le conseguenze della pandemia, l'incendio inaccettabile,
disumano e pericoloso della guerra, gettano la loro ombra di morte
sulla nostra vita e polarizzano gli animi. Qualche volta puo sembrare
inutile, uno sforzo grande che ci vede spesso ricominciare come
all’inizio, soprattutto quando le persone sembrano essere cOSI
resistenti e inconsapevoli da diventare complici del male, quando ne
vedete e dovete cosi scoprire il lupo nascosto nella persona e
contrastarlo perché fa male a lei e alle persone. E anche quando non
appare lo sforzo nascosto di preparazione dei piccoli, ma significativi,
gesti del vostro servizio quotidiano. E il servizio che facciamo davanti
a Dio, che Dio non dimentica, come la nostra Patrona Fedele. E questo
conta, non solo in cielo ma anche gia sulla terra, al di 1a di ogni
riconoscimento. La dedizione al prossimo ¢ la volonta di Dio, che vi
dona quello che conta, comprese la fiducia e la stima che la gente
ripone in voi.

Ecco, la Virgo Fidelis seguira sempre la scelta di amore fino alla
fine di Gesu, perché ’'amore non ha fine e solo ’amore illumina di
senso la nostra vita. La fedelta diventa servizio responsabile e
consapevole alla cittadinanza, incoraggia scelte finalmente
lungimiranti, libere dal ricatto dell’immediato perché guarda e
prepara il futuro, ad iniziare dall’Europa, come anche le tante missioni
di pace che vi vedono coinvolti. E un impegno bellissimo, grande, che
chiede il meglio di ciascuno, che aiuta a compiere la volonta di Dio,
che vuole la gioia di ogni uomo.

Dio vi benedica e la Virgo Fidelis ci custodisce nel grande servizio
di custodire il prossimo.

518



Cappella del Seminario Arcivescovile
Domenica 27 novembre 2022

spetto la resurrezione dei morti e la vita del mondo che

verra», professiamo nel credo. Ecco il senso

dell’Avvento: guardare il futuro non come un niente
che ci aspetta, ma come la vita che spiega la nostra. E chi aspetta la
resurrezione dei morti e la vita del mondo che verra inizia a vederlo
e a cercarlo in questo mondo, anche perché quello che verra sara la
pienezza di questo e il compimento di cio che viviamo e abbiamo
vissuto. Cosa abbiamo davanti? La paura non ci fa vedere nulla, ci
agita e ci fa cercare solo di stare bene, spesso a qualunque prezzo,
anche quello di rovinarci la vita stessa, come ad esempio con le
dipendenze, vere e proprie schiavitu. E l'attesa sembra riduca le
esperienze che invece moltiplichiamo per verificare il nostro stare
bene, per possedere 1’oggi. Ma tante esperienze - spesso davvero
digitali - non danno il senso della nostra vita, anzi, tante volte lo
confondono. Perché attendere, quando il futuro e cost pieno di
minacce? Potra esserci qualcosa di buono? Cosa ci puo essere di nuovo
quando abbiamo misurato gia tante delusioni, speranze rivelatesi
vane? Quante volte dopo abbiamo detto: “Tutto qui?”. Anche perché
il benessere non basta mai e le esperienze senza cuore, alla superficie
della vita, “usa e getta”, solo “contatti”, non ci fanno trovare né noi
stessi né laltro! Le pandemie, poi, hanno rivelato la nostra
vulnerabilita, che nascondevamo a noi stessi, che rimuoviamo come
la morte, con un misto di paura ma anche di presunzione e
onnipotenza, convinti che siamo noi a decidere per poi accorgerci,
invece, che non decidiamo quello che serve per davvero e che, in
realta, sono le onde della vita a decidere per noi. Ci scontriamo cost
con la realta, dura e impietosa com’e, con il limite della fine.

Ecco perché questo tempo di attesa é pieno di luce nelle tenebre e
ci ajuta a riconoscere quello che abbiamo e a guardare quello che
avremo. Non il nulla, ma ’amore, la parte che non ci sara tolta. Maria
¢ la donna dell’Avvento. E attesa tutt’altro che passiva!l Anzi, e
svegliarci dal sonno, costruire un’arca per affrontare il diluvio, non
farci cogliere all’improvviso ma cogliere noi il tempo. Cosa ci chiede?

519



La speranza non e illusione, un narcotico per stare meglio e andare
avanti. Non é nemmeno una magia che viene per suo conto,
indipendentemente da noi. La speranza viene, ma noi non ce ne
accorgiamo, perché accende la nostra vita solo se apriamo il nostro
cuore, e inizia da una goccia, da quella che forma un oceano di amore,
perché quella singola goccia ci mostra tutto I’oceano di amore nel
quale saremo immersi. La speranza sveglia e tiene svegli, ma deve
combattere il sonno dalla rassegnazione per la quale nulla vale la
pena. Speriamo perché non possiamo accettare un dolore cost grande
che colpisce tanti, che segna la vita delle vittime e rivela i disegni
oscuri e terribili del male, che spegne la vita e, quel che é peggio, la
speranza. Che mondo vogliamo costruire o in quale vogliamo vivere?
Ecco, il diluvio della pandemia ci chiede di costruire una barca, di
farlo quando non piove e puo apparire inutile e che non ci fa vivere
bene “come tutti”.

Il diluvio arriva. Questa barca € la comunita, che protegge e
permette ad ognuno di pensarsi assieme, di essere fratelli tutti e di
amare la nostra casa. Fratelli tutti: ecco il sogno che Dio ci mette nel
cuore e che realizza il suo sogno! Ma inizia da noi, dalla nostra goccia,
dal poco (tanto) che ognuno puo fare. «Affluiranno tutte le genti.
Verranno molti popoli. Spezzeranno le loro spade e ne faranno aratri,
delle loro lance faranno falci; una nazione non alzera piu la spada
contro un’altra nazione, non impareranno piu l’arte della guerra».
Ascoltiamo queste parole in un momento drammatico, dove tanti
pensano che 1'unica arte da imparare nel pericolo e il riarmo, «delle
armi e dei cuori»! Non possiamo abituarci alla guerra, alle notizie di
morte, alla violenza che uccide innocenti, all’arte di creare il nemico,
quella che uccide la pieta e rende irrilevante la vita umana. Scriviamo
tutti, come Papa Francesco, una lettera ai nostri fratelli ucraini, che
sono al freddo e senz’acqua a causa dell’assurda follia della guerra.
Uniamo anche noi le nostre lacrime alle loro! Il loro dolore sia il nostro
dolore e questo ci aiuta a capire I'urgenza dell’Avvento, ’attesa della
pace che ci spinge a pregare e a essere solidali.

La domanda “Come possono degli uomini trattare cosi altri
uomini?” ci chiede di iniziare noi ad essere umani e artigiani di pace,
a trattare tutti con attenzione, a realizzare I’Avvento con la nostra vita,
affinché I’altro possa vedere la speranza in noi. Svegliamoci dal sonno
della rassegnazione, che ci conquista e paralizza perché ci permette
di sfuggire ad un problema che appare troppo grande, insostenibile,
e che da soli non riusciamo ad affrontare. L’Avvento accende la
speranza e ci sveglia perché vediamo e non facciamo nulla; ci
commuoviamo per il dolore delle vittime e poi crediamo che le vittime

520



siamo noi; capiamo che siamo sulla stessa barca e poi ci pensiamo
come isole; vediamo gli altri che si fanno del male e non gli diciamo
niente per un falso rispetto e tanto poco amore; stiamo male e
cerchiamo medicine per stare meglio e non scegliamo di far stare
meglio gli altri.

L’Avvento é credere che tutto sara risolto, che ¢’é¢ un mondo nuovo
che viene e verso il quale siamo diretti, ma che ci chiede di scegliere
oggi, nel piccolo, nella goccia di amore che fa vedere quello che sara
pieno. Noi non risolveremo tutto, ma faremo il nostro piccolo. La notte
e tanto avanzata. Notte di guerra, dove non si distinguono la verita e
il prossimo, notte di cuori senza umanita. Ma sappiamo che € proprio
quando la notte e piu scura che le stelle si vedono con piu chiarezza.
La speranza e sapere che Dio viene e non ci lascia soli. Ma inizia da
noi. «Gettiamo via le opere delle tenebre e indossiamo le armi della
luce», cioé non viviamo per noi stessi. Abbiamo tanto da fare perché
il tempo € breve e non possiamo perderlo, sciupare le occasioni,
perché la sofferenza mette fretta, I’amore ha fretta di costruire un
mondo migliore, di arrivare a chi ci attende. Abbandoniamo i litigi e
le gelosie. Che senso ha dividerci quando € minacciata la nostra stessa
vita, quando abbiamo dolorosamente capito che se ne esce solo
insieme? Perché non aiutarci? Perché non aiutare?

Al tempo di Noé non si accorsero di nulla. Ecco da cosa dobbiamo
svegliarci, non per angosciarci, ma perché ci accorgiamo di chi ha
bisogno e vogliamo dare il pane a chi ha fame, acqua a chi ha sete,
fare visita a chi é malato e carcerato, offrire accoglienza a chi e
forestiero (e non siamo anche tutti noi forestieri e non lo diventiamo
facilmente?). La speranza non risolve tutte le domande ma ci mostra
«la vita del mondo che verra» e che inizia oggi nelle tante realta belle
e durature per cui vale l1a pena di mettersi in gioco. Costruiamo la sua
arca, proteggiamo anche con la sola visita gli anziani soli. Aiutiamo i
bambini, con intelligenza e tanto cuore. CosI capiamo che la terra é
fatta di cielo e questo inizia da noi, aprendoci al suo Vangelo e
rendendolo carne con la nostra vita. Perché aspettiamo la vita del
mondo che verra e che inizia nella mia debole e contraddittoria vita.
La parte migliore, che non ci sara tolta.

521



Centro sportivo Barca - Bologna
Domenica 4 dicembre 2022

giovani ieri sera mi hanno chiesto - in un intenso incontro,

pieno di domande vere - se ho paura del futuro. Si, spesso il

futuro incute paura, perché appare incerto. E incerto.
Vorremmo sapere e capire tutto prima, perché non ci fidiamo degli
altri e di noi stessi, perché tutto sembra troppo difficile e 1a pandemia
ha ricordato brutalmente quanto siamo vulnerabili, esposti a rischi
che non possiamo prevedere e costi indipendenti dalle nostre scelte.
Per di piu da mesi - non possiamo mai abituarci alla morte! -
assistiamo ad una guerra terribile, che ci sfiora e le cui conseguenze
ci coinvolgono gia. E una guerra che come tutte le guerre ¢ una
fabbrica di morte, causa tanto dolore perché é una forza terribile,
distrugge tutto, a cominciare dalla singola persona. Chi uccide un
uomo uccide il mondo intero! Capiamo la guerra pensando a ogni
singola persona.

Il Papa chiede a tutti di unire le lacrime alle loro, di non far passare
giorno in cui non siamo vicini almeno nella preghiera e non li
portiamo nel cuore, perché il loro dolore ¢ il nostro dolore. Cercare
tante sicurezze, poi, in realta ci rende insicuri, perché non bastano
mai e non troviamo risposte sufficienti! Allora, come possiamo
scrutare con fiducia il nostro futuro? Spesso ci accontentiamo del
presente, tiriamo a campare, prendiamo quello che possiamo o0ggi,
perché se abbiamo paura del futuro finiamo per vivere come viene. E
cosI ci arrendiamo alle prime difficolta. Non é andato tutto bene, non
so come andra e allora ho paura. Cerchiamo qualcuno che risolva
tutto, che garantisca il benessere personale, a qualsiasi prezzo. Tante
persone isole vogliono stare bene da sole, pensano che tutto giri
intorno a sé, e cosi non stanno bene. Infatti chi ama solo se stesso non
sta bene, perché sta bene chi ama il prossimo, non chi lo usa, perché
amore e dono, non possesso. Possiede chi regala. Trova il proprio io,
e capisce chi e, chi trova e capisce il fratello, chi scopre il “tu”. Chi
scopre Gesu come il suo amico trova tanti “tu”, tanti amici, fratelli e
sorelle. Ed e beato, perché tutti cerchiamo amore, amore vero, non
un’avventura.

522



Gesu e venuto per aprire il nostro cuore al futuro. La nostra
promessa € Gesu. Su di Lui si posera lo spirito del Signore, non
giudichera secondo le apparenze e non prendera decisioni per sentito
dire, ma giudichera con giustizia i miseri e prendera decisioni eque
per gli umili della terra. Aspettiamo il giorno in cui il lupo dimorera
insieme con I’agnello, il leopardo si sdraiera accanto al capretto, il
vitello e il leoncello pascoleranno insieme e un piccolo fanciullo li
guidera. Il cinico vede sempre tutto nero, vuole dimostrare il contrario
e fa crescere I'inimicizia, quella per cui solo il piu forte conta e dove
bisogna esercitarsi nell’arte della guerra perché cosi va il mondo. E
cosI il mondo diventa un inferno per tutti.

Aspettare pu0O significare due cose: rimandare i problemi o
prepararsi perché aspetto qualcuno che so che deve arrivare e non
vedo l'ora che venga. Noi non vogliamo rimandare, chiedere a Dio di
fare tutto e poi, invece, cercare di salvare solo noi stessi, di stare bene,
di non avere problemi! Noi vogliamo aspettare e per questo ci
prepariamo! Giovanni il Battista é avvento che chiede a tutti
«Convertitevi, perché il Regno dei cieli e vicino!». Ascoltando la sua
voce siamo aiutati a guardare Gesu. Il suo é un annuncio bellissimo:
significa che non é lontano, impossibile, distante, e che il mondo dove
il lupo dimora assieme all’agnello inizia e lo puoi vivere oggi.
Convertirci € andare verso la luce mentre siamo nel buio. Prepariamo
la via del Signore! Raddrizziamo i suoi sentieri! C’é tanto deserto, c’e
poco amore, poca vita. Quanto inaridisce il cuore il deserto di
solitudine che ci rende isole. Prepariamo la strada andando incontro
agli altri, fermandoci ad aiutare, cercando di fare crescere ’amore per
chi non e amato. Non ci arrendiamo al deserto! Combattiamo il male
con la stessa forza di Gesu, onnipotente perché amore. E il suo amore
ci rende migliori, ci aiuta a imparare ad amare e a non avere paura di
farlo bensrt di non farlo! Raddrizziamo la via per incontrare Gesu, cioe
apriamogli il cuore e cerchiamo noi il cuore di Gesu e del prossimo.
Rimuoviamo dalla strada del nostro cuore tanta paura e diffidenza, i
perenni lavori in corso per cui non passa nessuno, ’egoismo che e
come un senso unico che impedisce all’altro di passare e a me di
andargli incontro. lo, piccolo o grande, bambino o vecchio, posso
essere amico suo e fare cose grandi, perché con 'amore si puo fare
tanto anche se si e piccoli. E cost capiamo che piccoli lo siamo tutti e
che essere grandi nell’amore non dipende dall’eta, ma dal cuore. I
farisei dicevano dentro di sé: «<Abbiamo Abramo per padre!», cioé sono
gli altri che debbono cambiare, noi siamo gia a posto! Si sentivano
sicuri senza fare niente e giudicavano tutti. Pensavano: sono gli altri
che devono fare il primo passo; oppure, Giovanni Battista ¢ esagerato!

523



Il problema é suo, non nostro. I farisei si sentono il centro del mondo
e rendono i doni (essere figli di Abramo) un possesso; sanno solo
criticare.

Viene il Signore nella grande notte del mondo e nel buio del cuore,
dei nostri pensieri tristi, della solitudine o della paura. Non vogliamo
un Natale finto, che si compra al supermercato. Abbiamo bisogno di
un Natale vero, di una speranza concreta. Il cambiamento inizia nel
nostro cuore! Giovanni Battista ci chiede di cambiare noi! L’invito e di
dare frutti, non promesse vuote. Prepariamo la strada al Signore.
Frutto di amore e prenderci un po’ di tempo per la preghiera e per
I’amore al prossimo, fosse solo una visita, un gesto di solidarieta. Chi
ama i poveri accoglie Gesu, perché sono i suoi fratelli piu piccoli.
Nessuno é tanto povero da non poter fare qualcosa per gli altri!
Abbiamo molto e donare, anche solo quello che sappiamo fare e
I’amore che abbiamo, vuol dire cambiare il deserto e, per noi, trovare
il Natale. Ecco, questo e ’Avvento che vogliamo e questo prepara la
vita nuova che nasce, il mondo di pace che Dio vuole per gli uomini.

524



Chiesa parrocchiale dei Santi Bartolomeo e Gaetano
Lunedr 5 dicembre 2022

hi sono questi uomini che si mettono d’accordo tra loro per

portare uno che era paralizzato davanti a Gesu? Non lo

sappiamo. Oggi pensiamo che siano universitari che non
dimenticano 'umanita, diventandone portatori: se ne fanno carico,
rendono umano quello che altrimenti sarebbe atroce, come il non
poter camminare. Diventano loro le gambe di quell’'uomo. Portano
umanita a Gesu, 'uomo piu vero, che insegna agli uomini ad esserlo.
Quanto c’é bisogno di portare umanita, materia che non ha un corso
di laurea, ma e quella che da senso al nostro studio, che lo rende
davvero utile. Forse quel paralitico era un loro amico, uno che aveva
avuto un incidente o che improvvisamente era stato travolto da quella
tempesta sempre impietosa e incredibile della malattia, tanto piu
quando si e giovani e facilmente ci pensiamo onnipotenti ed eterni
perché la fine appare lontana. Quanto € importante mettersi
d’accordo per aiutare qualcuno, invece di nutrire il proprio
individualismo alla ricerca di tante felicita individuali. Forse quel
paralitico era uno sconosciuto che era diventato conosciuto perché,
invece di passare ad altre immagini, uno di loro si era fermato, lo
aveva visto negli occhi, si era chiesto cosa avrebbe desiderato se fosse
stato lui al posto suo, si era interrogato su cosa sarebbe successo se
non si fosse fermato. Forse lo avevano incontrato per strada, o in
quella strada che sono le scale delle case, nascosto in un appartamento
come tanti anziani soli o malati, che non possono camminare.

Le storie che il Signore incontra sono nella vita di tutti i giorni,
non in quelli straordinari, sono nella storia e non fuori da essa! Lo
portano da Gesu, ¢ come uno di loro, non un oggetto di volontariato.
Senza unire le nostre lacrime a quelle di chi piange, senza fermarci
per portare nel cuore e nella preghiera il loro dolore, che e diventato
il nostro dolore, senza sentire lo scandalo per come gli uomini trattano
cosI altri uomini e maturare la scelta di non essere tali e di portare
umanita, sarebbe rimasto un estraneo, una minaccia o semplicemente
un oggetto, magari per scattare un selfie. Quanti non possono
camminare e hanno bisogno di qualcuno che sia portatore di umanita!
Sono le tante vittime di quel bandito che e la guerra, che capiamo
quanto é terribile guardando non le cifre ma le persone. Allora si

525



capisce la guerra che ruba tutto, a chiunque, bandito che ha nomi,
responsabili, complici, interessi terribili. E non é cosi anche il bandito
della droga, che ruba la vita e rende schiavi?

Aiutare quel paralitico aiuta anche loro a stare insieme e ad essere
davvero amici, a fare qualcosa di bello e importante assieme, cose che
da soli sarebbero state impossibili. Portare umanita ci fa essere umani.
Essi non si rassegnano, non dicono “non si puo fare nulla, € troppo
complicato”. Non hanno paura di passare per esagerati davanti agli
occhi della gente: hanno bisogno di incontrare Gesu, sperano che Lui
guarisca e comunque li accolga. Cercano speranza per il loro amico.
Forse non sanno bene del tutto perché vanno proprio da Gesu. Forse
qualcuno si era ricordato di quel maestro che aveva conosciuto
quando era giovane, uno accogliente e pieno di misericordia, che non
giudicava e condannava, che toccava le persone e si lasciava
avvicinare invece di scappare e proteggersi. Uno che si ferma e fa
fermare davanti a chi chiede, che entra nelle case dei peccatori invece
di giudicarle da lontano. Anche noi siamo cosi: non ci vogliamo
rassegnare quando facciamo nostro il dolore del mondo, che non é
una categoria o un’idea, ma quella persona che prendo con me e
sollevo. Cercare Gesu e portare 'umanita ferita ci aiuta a non
rassegnarci di fronte alle difficolta, a superare il limite, a non restare
bloccati.

La fede non é una dottrina imparata a memoria o un sentimento
definitivo ma il desiderio di cercare guarigione, futuro e di affidarlo a
Gesu. Fede e cercare Gesu perché abbiamo bisogno della sua forza.
Fede e la nostra volonta di bene che cerca e incontra la volonta di Dio
che vuole proprio il nostro bene, la gioia, una vita restituita a se stessa.
Se apriamo il tetto dello studio e attraversiamo il solo pensare a sé,
troveremo un motivo in piu per capire quello che facciamo e che
siamo. Hanno fede che la vita cambia e che ’amore di Gesu la rende
piena e bella. Hanno fede che gli occhi dei ciechi si possono aprire,
non si accontentano di certificare che sono ciechi, ma aiutano a
vedere. Ecco il Natale, ed ecco come si realizza: aprendoci alla volonta
di Gesu, incontrandolo. La loro fede permette a Gesu di sciogliere il
cuore e il corpo di quell’uvomo che non poteva camminare. Gli scribi e
i farisei, invece, subito cominciano a discutere, mormorando tra sé,
attenti alle proprie idee e non alla vicenda di quell’uvomo. Essi sono
quelli che capiscono tutto ma non fanno nulla, giudicano ma non
amano, hanno ragione ma non ascoltano mai il prossimo. Ecco, anche
per questo dobbiamo essere portatori di umanita! Gesu guarisce il
cuore e il corpo, scioglie e riconcilia con se stessi e fa camminare. La

526



persona non € mai il suo peccato e Lui la restituisce a se stessa nella
sua anima e nel suo corpo.

Facciamo nostra I’ansia di guarigione, di poter camminare, di tanti
studenti che cercano la pace perché travolti dalla guerra, che cercano
la giustizia perché paralizzati e perseguitati in tanti regimi, come Zaki,
le studentesse in Iran o come molti che non possono camminare, come
i poveri, condannati a restare tali.

La fede fa sognare la guarigione, un mondo di giustizia, liberta e
uguaglianza. Il Natale e Gesu che ci chiede di andare oltre ’anonimato
della folla, oltre la paura, oltre la rassegnazione che ci fa cercare di
stare bene da soli. Quando questo avviene tutto cambia e capiamo il
Natale, quello vero, che dura tutto I’anno con la sua luce che illumina
i cuori e dona la forza per camminare e far camminare.

527



Metropolitana di S. Pietro
Martedi 6 dicembre 2022

a Patrona insegna a pensarci come un solo corpo e unisce i

corpi, diversi, tra loro. Non siamo isole. Quanto poco

sappiamo pensarci insieme! Insieme, infatti, vuol dire in
funzione degli altri e non viceversa. Solo cosi troviamo la nostra
funzione sia come persone sia come corpo, parte di un organismo piu
grande. Tutti i corpi sono importanti, tutti hanno la loro funzione che
comprendono riconoscendosi parte di un insieme piu grande. Spesso
siamo ossessionati dal prendere, dal consumare, e cosi poco dal
donare, pensando cosi di stare bene. Lo siamo, invece, quando il corpo
sta bene, quando tutto funziona, non solo quello che mi riguarda, o
che possiedo, o che mi conviene! Quando tutti stiamo bene ¢é la pace,
che purtroppo vediamo tragicamente messa in discussione dal seme
della violenza, dai frutti del male che diventano guerra, una macchina
di morte cost difficile da sconfiggere e che rende tutti nemici, assassini
e vittime allo stesso tempo. Come ’amore ci aiuta a cercare di essere
migliori, cosr il male fa esattamente il contrario e ci fa diventare tutti
lupi. Per questo cerchiamo di sconfiggere il male con I’amore, come
insegna Gesu, il Figlio di Dio, che possiamo capire solo nell’amore.

Vorrei con voi ricordare un uomo grande, Francesco Pirini,
sopravvissuto alla strage di Marzabotto. Un uomo che era riuscito a
fare pace con il trauma della violenza. Aveva diciassette anni quando
aveva gia perso il papa in un bombardamento degli Alleati. Era
rifugiato a Cerpiano. Il 29 settembre 1944, di primo mattino, la madre
lo mando a raccogliere I'erba per i conigli, prima dell’arrivo della
pioggia; al ritorno, vedendo le case bruciare in fondo alla valle rimase
nascosto nel bosco e dovette assistere alla strage. Radunate dentro alla
chiesetta tutte le persone, i soldati tedeschi lanciarono bombe a mano
all’interno. Inizialmente Francesco diceva di non poter perdonare i
tedeschi per quanto vissuto dalla sua famiglia. Walter Reder venne
preso e consegnato alle autorita italiane. Dopo aver fatto trent’anni si
disse pentito e chiese di essere liberato. Il Comune di Marzabotto
decise di fare un referendum fra i superstiti e in quell’occasione
Francesco disse che, se fosse stato veramente pentito, avrebbe dovuto
stare in silenzio a scontare la pena che gli avevano inflitto. Antonietta
Benni, la suora che era stata anche violentata, e lo zio Filippo, a cui

528



avevano ucciso anche la moglie e sei figli, lo perdonarono. Qualche
giorno dopo, quando incontro Antonietta lei gli disse: «Vergognati
Francesco, un cristiano che non perdona». Quella frase ’ha sempre
sentita come un peso. Raccontd poi: «Ecco il perdono non é facile ma
arriva e guarisce il cuore». Indipendentemente dalla scelta
dell’assassino. Questa e la sua grandezza: il perdono non é retributivo,
come I’amore. «Mi dicono che hanno fatto delle ricerche e hanno
scoperto chi comandava il gruppo di SS che ha ucciso la mia famiglia
e gli altri a Cerpiano. E un sottoufficiale delle SS, il suo nome e Albert
Meyer. Ha ottant’anni e vive in carrozzella in seguito ad una ferita di
guerra. Fu lui a buttare la bomba a mano dentro la chiesina. Con i sui
commilitoni si vanto dicendo che lanciava una bomba per fare soffrire
di piu coloro che erano rinchiusi. Quando lo intervistano i giornalisti,
molti anni dopo, dice che non aveva rimorsi e che, gli venisse
comandato, rifarebbe tutto quanto. Al tempo dell’intervista Meyer
viveva in Germania. Quando mi intervistarono i giornalisti era a
Cerpiano e indicai a loro i nomi di tutti i tredici miei familiari uccisi.
Al termine, mi chiedono: “Francesco, se ti trovassi di fronte ad Albert
Meyer che cosa gli diresti?”. Io volevo riparare a quello che avevo
detto I’altra volta, durante I’assemblea pubblica, e risposi loro: “Penso
che lo perdonerei”. I giornalisti sono rimasti di sasso perché non si
aspettavano questa risposta. E insistono: “Ti ripeto la domanda: se tu
ti trovassi di fronte a Meyer che cosa faresti?”. “Ti ripeto che lo
perdonerei. Fino alla fine della vita non dimentichero cid che e
accaduto ma ora sono pronto a perdonare”. Sono felice di averlo fatto.
Questo mi ha portato ad un rapporto di amicizia con molti tedeschi
che salgono a Montesole e chiedono spesso che sia io ad
accompagnarli. Nell’immediato dopoguerra non I’avrei fatto. Sono
passati molti e molti anni. Poi, piano piano, un po’ di saggezza in testa
ti viene. Nel frattempo, avevo iniziato a fare l’accompagnatore
volontari guidando centinaia di scolaresche sui luoghi della strage.
Cosa vado a fare con loro? Ad instillare I’'odio? Andiamo! No, no, se
cosi fosse stato potevo stare a casa. Anche ai tedeschi racconto le
stesse cose. Pero alla fine mi dico: “Abbiamo fatto I’Europa, cerchiamo
anche di fare il popolo europeo”. E poi per quanto mi riguarda voglio
dare un contributo per costruire un mondo migliore. Bisogna pure che
qualcuno inizi e io ho capito che dovevo fare la mia parte».

Ecco, tutto é proprio qui: fare la nostra parte per costruire un
mondo migliore. Solo il perdono rende diversi dagli uccisori perché
libera da quell’odio che ci tiene incatenati al passato. Adesso che non
c’e pil, sento queste sue parole una grande motivazione per il nostro
servizio, per costruire ’Europa senza frontiere, un popolo e non tante

529



nazioni che si combattono. Dobbiamo contrastare il male con
I'impegno, il servizio al corpo che ¢ il nostro Paese e anche tutta la
casa comune, quell’unico popolo di Dio che il Signore Gesu € venuto
a mostrarci indicando nell’altro, chiunque egli sia e finanche il
nemico, il nostro prossimo. Dobbiamo pensarci in funzione degli altri.
Questo e il relativismo cristiano, esattamente il contrario di quello del
mondo che relativizza tutto a sé, tanto che é importante solo quello
che conta per se stessi e per il proprio ruolo. Ma a che serve il ruolo
se poi non conosciamo e non amiamo il corpo? A che serve un pezzo
senza il resto? Il ruolo di ogni pezzo € importante proprio solo
pensandosi assieme, in relazione con il resto. Lo capiamo quando
siamo costretti a misurarci con le necessita del corpo, nell’emergenza,
quando scopriamo come siamo fragili. Ma non lo siamo sempre, in
realta?

Voi sapete bene nei vostri diversi servizi e compiti, tutti
importanti, che per affrontare le emergenze bisogna essere attenti,
cercare di anticipare i problemi. La preparazione é una dei segreti
della vostra appartenenza al corpo e alla difesa delle persone.
Significa conoscere ci0 che dobbiamo combattere, imprevedibile,
disumano. Ma quando si tratta di salvare qualcuno, di aiutare il
funzionamento sulla terra, di garantire sicurezza dal cielo, e dai
pericoli che possono arrivare da lI1, lo fate per tutti, non sapete chi
sara difeso dal vostro servizio. E chiunque, perché ogni persona é il
nostro prossimo, senza etichette e senza esclusioni. «Poteva essere mia
figlia», disse un vigile del fuoco quando riuscrt a stringere a sé una
piccola bambina sepolta sotto il terremoto. Non sapeva nulla su chi
fosse, ma era come sua figlia. Ecco il servizio, il perdere la propria vita
che chiede Gesu.

Ritrovarci insieme oggi € anche un’occasione per ripensare ai tanti
che non ci sono pit, di cui sentiamo a livello personale la mancanza.
Con i colleghi spesso passiamo tanto tempo, con loro sentiamo un
legame anche se qualche volta non sappiamo esprimerlo. Facciamolo,
aiutiamoci, portiamo tanta umanita intorno a noi. Dove sono oggi? Le
anime dei giusti sono nelle mani di Dio, nessun tormento le tocchera.
La loro speranza € piena di immortalita. Ricordati che Gesu Cristo,
della stirpe di Davide, e risuscitato dai morti! Gesu nasce per
sconfiggere il male, il male piu grande, I'ultimo, quello che toglie il
respiro e condiziona in realta tutta la vita. La Resurrezione ci aiuta a
sopportare ogni cosa. Se moriamo con Lui, vivremo anche con Lui; se
con Lui perseveriamo, con Lui anche regneremo. Il segreto € solo un
segreto di amore, quello di Gesu che prese la sua croce per primo, non
perché amava la sofferenza, anzi. Il vero benessere non é scappare

530



dalla croce ma sconfiggerla, prenderla, aiutare a prenderla e a
portarla per amore. Salvare la propria vita significa tenerla per sé.
Natale é nascere affrontando fin da subito il male. Non lo evita, anzi
lo affronta. In Oriente lo raffigurano deposto nel sepolcro: vuol dire
che c’e vita, la bellezza straordinaria, unica, delicatissima della nostra
vita, fiore del campo che dobbiamo proteggere, difendere, aiutare.
Ecco il senso e la bellezza del vostro servizio. Per questo non vogliamo
perdere o rovinare noi stessi, il nostro cuore, la nostra capacita di
amare. In questo Natale di guerra, consapevoli del dono della pace,
aiutiamo Dio e suo Figlio Gesu ad amare e ad essere forti, con I'unica
forza vera, davvero umana e che ci rende umani, che sconfigge il male
e ci redime, che é I’amore.

531



Basilica di S. Petronio
Gioved1 8 dicembre 2022

a festa di oggi ci aiuta a comprendere la bellezza e il mistero

della nostra vita. Abbiamo proprio bisogno di meditare il

mistero dell’incarnazione e, quindi, della nostra vita e del
nascere al cielo. Gesu, il Verbo, si e fatto carne e venne ad abitare in
mezzo a noi. Si incarna perché il suo amore non rimane virtuale,
distante, impersonale, un’idea inafferrabile che ognuno adatta a
quello che pensa. Dio per amore nasce, per farci sentire amati, per
insegnare ad amarci e ad amare cost come siamo. E la luce che viene
nelle tenebre per illuminare ’oscurita insostenibile che fa smarrire e
sprofondare nella rassegnazione e nella paura. “lo sono” ci fa “essere”.
La voce di Dio si fa carne per insegnarci a combattere il male che
continua a dividerci e a offuscare 1a bellezza della vita, tanto che non
sappiamo riconoscerla. Maria ¢ Immacolata dal suo concepimento per
generare Dio e 'uomo nuovo che dona speranza a quello vecchio
segnato com’e dal peccato e dalla morte. Non siamo piu quelli di
sempre: siamo nuovi, anche se dobbiamo combattere contro il male.
Non abbiamo pitu paura di Dio. Conosciamo perché amati, non perché
cerchiamo di essere da soli. L’origine di tutti i peccati ¢ I’egoismo,
I’affermazione di sé che esclude I’Altro, che pensa di dover fare a
meno di Dio per essere se stessi. I1 male persuade Adamo ed Eva a
tradire I’amore e 1a comunione piena con Dio e cosi Adamo ha paura
e si nasconde. Ha paura anche di se stesso, scoprendosi nudo. Non si
conosce piu perché perde ’amore pieno con Dio.

Ecco, Maria ricostruisce il legame pieno che ci unisce a Dio, puro,
amore senza macchia, nonostante i nostri limiti, le fragilita, le
contraddizioni. Gesu, verita, ama e cerca anche il piu piccolo segno di
amore per restituire alla persona la sua bellezza. Il suo perdono salva,
rende immacolato il nostro cuore, restituisce I’innocenza al peccatore,
come canta la Pasqua. La salvezza, il giardino che ci accoglie di nuovo
e la terra che anticipa il giardino del paradiso, ¢ essere amati da Lui,
senza paura, anzi con la gioia di un bambino che si affida interamente
al Padre cosi com’e. Questo avviene non perché abbiamo capito tutto,
ma perché pieni di amore e per questo non scappiamo piu da Lui che
ci viene a cercare. Ecco la grandezza di Maria, donna grande perché
umile: si abbandona alla volonta di Dio. «Non temere», dice I’angelo.

532



Non avere paura, ripetera Gesu a uomini e donne di poca fede perché
pieni di sé, alla ricerca di una forza che eviti ’amore, tanto che
pensano di vincere la paura con la spada, con il potere o con
I’apparenza.

Gesu senza peccato libera da questo, tanto da insegnarci ad amare
anche i nemici, perché con un cuore piu forte del male. Desidero
ricordare con molta riconoscenza Francesco Pirini, sopravvissuto alle
stragi di Marzabotto e scomparso di recente, che perdono chi aveva
ucciso la sua famiglia. Lo fece perché cristiano e perché capi che solo
cost si liberava dall’odio. Era diverso da chi odiava e continuava a farlo
(il militare tedesco che aveva lanciato la bomba contro gli innocenti
non si pentt mai di quello che aveva fatto). Francesco Pirini perdono
per rendere il mondo migliore, perché solo se ciascuno fa la sua parte,
come lui diceva, la terra torna ad essere quel giardino che Dio ci ha
affidato. E 1a sua serena gioia, dopo tanta sofferenza, anticipava quella
del cielo. Essere suoi non significa essere perfetti, ma amati e amanti.
Davvero, come canta I’apostolo, € Benedetto Dio, Padre del Signore
nostro Gesu Cristo, che ci ha benedetti con ogni benedizione spirituale
nei cieli in Cristo. Il suo canto ci ricorda che siamo scelti prima della
creazione del mondo proprio per essere santi e immacolati di fronte a
lui nella carita. Siamo perdonati solo per amore, mai per merito, e
siamo noi con la nostra umanita piena di peccati lo «splendore della
sua grazia». Maria dice: «Avvenga di me secondo la tua parola». La sua
volonta e quella di Dio si uniscono di nuovo pienamente. Gesu
spieghera che la sua beatitudine ¢ di tutti coloro che ascoltano e
mettono in pratica la parola. Come Maria e come Lei apriamo il nostro
cuore allo Spirito, liberandoci dalla paura che fa pensare che niente
puo cambiare. Nulla ¢ impossibile a Dio e tutto puo cambiare!

Viviamo questa festa in un momento cupo, tragico per tutta
I'umanita consapevole. La guerra con la sua logica terribile, nutrita di
complicita, di enormi interessi e di troppo disinteresse, di incoscienza
e sconsiderata presunzione, € una macchina di morte che non
risparmia nessuno. Certamente ’ammonimento di Gesu «chi di spada
ferisce, di spada perisce» dovrebbe consigliare di fermare subito la
spada che gia troppo ha ucciso. E possibile qualcosa di immacolato in
un mondo cosi? Siamo confusi e intossicati da notizie orribili, tanto
che lo sconforto diventa abitudine alla morte che si deposita nel
nostro cuore e lo intristisce. Maria ci ricorda la vittoria della Grazia
sul peccato e ci induce a sperare anche nelle situazioni umanamente
piu difficili. A noi peccatori é affidato I’amore immacolato di Maria:
uniamo le nostre lacrime a quelle di chi soffre nella guerra, cerchiamo
di essere vicini a loro ogni giorno portandoli nel cuore e nella

533



preghiera. Il loro dolore sia il nostro dolore, crediamo alla forza
dell’amore e soprattutto questo diventi intercessione e solidarieta. In
questa tempesta vogliamo essere come Maria, puri perché amati da
Dio e santi non perché perfetti ma pieni di Lui.

Con Papa Francesco ripetiamo le parole della supplica a Maria.
«Accogli dunque, o Madre, questa nostra supplica. Tu, stella del mare,
non lasciarci naufragare nella tempesta della guerra. Tu, arca della
nuova alleanza, ispira progetti e vie di riconciliazione. Tu, “terra del
Cielo”, riporta la concordia di Dio nel mondo. Estingui 1’odio, placa la
vendetta, insegnaci il perdono. Liberaci dalla guerra, preserva il
mondo dalla minaccia nucleare. Regina del Rosario, ridesta in noi il
bisogno di pregare e di amare. Regina della famiglia umana, mostra ai
popoli la via della fraternita. Regina della pace, ottieni al mondo la
pace. Il tuo pianto, o Madre, smuova i nostri cuori induriti. Le lacrime
che per noi hai versato facciano rifiorire questa valle che il nostro odio
ha prosciugato. E mentre il rumore delle armi non tace, la tua
preghiera ci disponga alla pace. Le tue mani materne accarezzino
quanti soffrono e fuggono sotto il peso delle bombe. Il tuo abbraccio
materno consoli quanti sono costretti a lasciare le loro case e il loro
Paese. Il tuo Cuore addolorato ci muova a compassione e ci sospinga
ad aprire le porte e a prenderci cura dell’'umanita ferita e scartata.
Attraverso di te si riversi sulla Terra la divina Misericordia e il dolce
battito della pace torni a scandire le nostre giornate. Donna del si, su
cui e disceso lo Spirito Santo, riporta tra noi I’armonia di Dio. Disseta
I’aridita del nostro cuore, tu che sei di speranza fontana vivace. Hai
tessuto I'umanita a Gesu, fa’ di noi degli artigiani di comunione. Hai
camminato sulle nostre strade, guidaci sui sentieri della pace. Amen».

534



Piazza Malpighi - Bologna
Giovedr 8 dicembre 2022

aria, tutta Santa, oggi portiamo nei nostri cuori il grido di

dolore e di pace che sale da tante parti del mondo, dal

giardino della terra profanato da Caino che alza le mani
contro suo fratello. Madre di amore infinito, siamo fatti per amarci:
insegnaci ad essere figli tuoi e fratelli tutti, per realizzare il desiderio
riposto nel cuore di ogni persona.

Maria, senza peccato, «Tu sei la nostra natura innocente». Alziamo
gli occhi verso di Te per cercare luce nel buio di umanita, speranza
nello sconforto, orientamento nell’incertezza, consolazione nel
pianto, gioia nella tristezza che avvolge i nostri cuori.

Maria, piena di grazia, cioé bellissima, insegnaci a fare la nostra
parte su questa terra per conoscere oggi la gioia del cielo. Non & mai
vano ogni piccolo gesto di amore. Insieme a te vogliamo dire che
avvenga anche di noi secondo la parola di Dio, che ¢ di amore, perché
il suo amore libera dal male.

Maria, donna del paradiso dove «non ci saranno sguardi
indifferenti», insegnaci a guardare ogni persona con amore per
riconoscere che non € un estraneo o un nemico ma il nostro prossimo,
che lo sara per noi e lo ritroveremo in cielo. Se il male uccide la vita e
fa morire anche la pieta, Tu, madre nostra, ci insegni a unire le nostre
lacrime con chi piange per il dolore, a portare nel cuore il dolore e il
desiderio di pace di chi e investito dalla follia della guerra.

Maria, Immacolata, tu fai nascere Gesu, amore pieno, che ci dona
di conoscere il mistero della vita. Gesu non offre lezioni da lontano,
non ci interpreta senza amarci, ma con il suo amore cambia la nostra
vita e la realizza. Maria, concepita senza peccato, Tu ci ricordi che
anche noi siamo pieni di grazia perché amati e perdonati da Dio.

Ti affidiamo il mondo intero, I'innocenza dei bambini, il futuro dei
giovani, la guarigione degli ammalati, la protezione degli
abbandonati, la liberazione di chi non € padrone di sé, la salvezza dei
condannati a morte, la consolazione di chi é nel pianto, la speranza
dei prigionieri, la fragilita dei vecchi, la bellezza di tutti. Ferma la
violenza e dona la pace. Ti chiediamo che a Natale ci sia la tregua in
Ucraina e ovunque, per accogliere il Figlio tuo che nasce, nostra pace.

Grazie Maria, madre mia e nostra.

535



Metropolitana di S. Pietro
Domenica 11 dicembre 2022

audete! «Rallegratevi sempre nel Signore: ve lo ripeto,

rallegratevi, il Signore e vicino». Chiedere di rallegrarci

sembrerebbe voler dire non prendere sul serio le nostre
difficolta. Siamo alla ricerca di benessere (spesso a saldi o in sostanze)
e non di gioia, che pensiamo di trovare prendendo e non donando,
possedendo e non regalando, avendo e non essendo. Morsi tutti dal
serpente sempre ingannevole dell’egoismo, con il veleno delle paure
e della diffidenza, finiamo attratti da una felicita che deve affermare
il proprio io e ha come idolatria il proprio star bene, tanto da ignorare
la sofferenza del nostro prossimo. E non faranno cosrt con noi? La gioia
vera, invece, attraversa la croce, non la evita, perché non c’é gioia nel
salvare se stessi; non c’e gioia in tanti rapporti e nessun legame, in
una vita pornografica che rovina quella vera che ¢ sempre segnata
dalla fragilita, dalle contraddizioni, dalle miserie, dai limiti, eppure
bellissima e piena di vita. La gioia e nell’amare e sentirsi amati cosr
come si e, ed é 'amore che ci cambia e ci fa trovare quello che
desideriamo. Il benessere si perde, la gioia si trasforma, si adatta e
«sempre rimane almeno come uno spiraglio di luce che nasce dalla
certezza personale di essere infinitamente amato, al di 1a di tutto» (EG
6). E questo spiraglio non é mai anonimo, ma arriva con un nome, un
incontro, un fatto.

Ecco, oggi e proprio la domenica del gaudete: siamo nella gioia,
che é il desiderio di ogni persona, il «presentimento del mistero
divino» diceva Papa Paolo VI. Questa celebrazione per Don Giussani
illumina la nostra memoria, cosi umana e cristiana, e ci dona di
rivivere, di sentire insieme a noi il popolo di persone che hanno
camminato con noi e sono entrate nella festa che «sta per cominciare»
sulle rive del mare di Dio. Esse camminano con noi nella comunione
dei Santi! Ci rallegriamo perché nella memoria ritroviamo oggi la
nostra Galilea, 'amore dell’inizio, lo spiraglio che si e fatto strada nel
nostro cuore e lo ha illuminato di amore. Farlo non e orgoglio,
malinconia o nostalgia, cost facili quando la speranza si perde e si vive

536



di passato perché non si cerca il futuro. Sento, allora, una prima
indicazione importante per me, per il mondo, per la Chiesa, talvolta
spaventata (pu0 esserlo?) per il Movimento: essere gioiosi e
trasmetterlo con la nostra vita.

Non vogliamo una Chiesa respingente e triste, altera nei suoi
giudizi, che si accontenta di avere ragione, distaccata invece di essere
madre attraente, esigente e appassionata, luminosa di verita e di
amore personale, che con tenerezza dimostra quanto non puo fare a
meno dei suoi figli. La gioia € la premessa di tutto questo. In una
lettera di fine agosto 1945, tre mesi dopo essere stato ordinato
sacerdote, Giussani scriveva: «lo non voglio vivere inutilmente: e la
mia ossessione. L’aspirazione dell’amicizia € 1'unione, € quella di
immedesimarsi, impastarsi, diventare la stessa persona, la stessa
fisionomia dell’Amico: ... ma Gesu e in Croce... la gioia piu grande
della nostra vita e quella che ad ogni piccola o grande sofferenza ci fa
scoprire: “ecco, ora sei piu simile”, pit “impastato con Lui”. La vita
per la felicita degli uomini, per ’amicizia di Gesu e 'unico assillo nella
vita: I’'amicizia di Gesu Cristo, la felicita degli uomini. Ed il resto...
vanitas vanitatum.

La grazia che celebriamo € proprio questa: non ha vissuto
inutilmente e sentiamo la gratitudine della sua e nostra vita “bella”
(non perfetta: bella!), piena delle nostre contraddizioni e miserie.
Ringraziamo Dio per Don Luigi Giussani, padre appassionato e
rispettoso, comprensivo e radicale, che parlava a tutti e sembrava
parlasse a te, che non si esibiva ma comunicava quello che viveva, si
comprometteva, non solitario ma dentro una compagnia che era sua
e nostra. Il Vangelo non é una regola ma un incontro. A che serve
essere attenti alle regole se poi non ci lasciamo incontrare e non
incontriamo ’altro, non per colpa sua, come facilmente pensiamo, ma
nostra? Nell’ultima lettera a Giovanni Paolo II, del 26 gennaio 2004,
scrisse: «Non solo non ho mai inteso “fondare” niente, ma ritengo che
il genio del movimento che ho visto nascere sia di avere sentito
I'urgenza di proclamare la necessita di ritornare agli aspetti
elementari del cristianesimo, vale a dire 1a passione del fatto cristiano
come tale nei suoi elementi originali, e basta».

Il secondo invito che rivolgo a me e a voi tutti e: siate personali
nel vivere l'incontro. Che incontro sarebbe se anonimo, meccanico,
paternalista, senza relazione? Essere personali non significa affatto
fare da soli! Questo lo crede, tristemente, il mondo, pieno di
protagonisti che non sanno pensarsi insieme. L’io e la compagnia, la
coscienza e I’appartenenza non sono affatto divergenti, anzi, hanno

537



bisogno 'uno dell’altro per esistere. Gestt non € venuto a chiamare
tanti liberi professionisti del suo Vangelo! Essere adulti non significa
affatto diventare individualisti, ma essere interiori, restando inquieti
sognatori che entrano nella complessita della vita e non ci perdono.

Allora vorrei rivolgere a me e a voi un terzo invito: tornare alla
Galilea, che vuol dire scoprire e riscoprire ’amore della prima volta,
lo stupore dell’inizio e donare una Galilea a tanti, come é accaduto
per noi. Si puo fare solo quando non ci si sente proprietari, quando
non disperdiamo il dono, il carisma con lo scetticismo, non pieghiamo
tutto alla convenienza. L’incontro dell’inizio non diventa una lontana
e impersonale ispirazione, ma un oggi che ci chiede di stupirci ora di
tanto amore. Negli Esercizi della Fraternita di CL del 1993 Giussani
disse: «Cristo si volto ed ebbe pieta di loro, perché era come gregge
senza pastore». «Il mondo & un gregge di violenti senza pastori. Il
mondo ¢ un gregge di violentati senza pastore, senza guida e difesa.
Noi dobbiamo diventare il suggerimento buono, la guida discreta, la
difesa, dobbiamo diventare padri e madri di tutti gli uomini che
accostiamo». «[...] Questa pieta di Cristo per il mondo e l'ultimo
brandello di lagrima che nel nostro cuore penetra, come una cosa
infocata, come l’inizio della crocifissione, della croce e della morte: la
vita, tutta la nostra vita, dovremmo mettere nelle mani di Dio,
disponibile per il bene degli altri, per il bene del mondo». Ma
ricordiamo che «é attraverso la responsabilita quotidiana dei nostri
rapporti “obbligatori” e del nostro lavoro che la sincerita di questa
pieta divina, di questa pieta cristiana, realmente influisce su tutto cio
che ci circonda». Attraverso di noi. Per questo Papa Francesco vi ha
chiesto di trovare i modi e i linguaggi adatti perché il carisma che Don
Giussani vi ha consegnato raggiunga nuove persone e nuovi ambienti.

Infine: Giovanni Battista € prigioniero, ma non é prigioniero della
delusione e della diffidenza, non si lascia coinvolgere dalle
opportunita e classifiche degli idolatri di Erode, dalla mentalita
opportunistica o predominante. La sua attesa diviene quasi
angosciosa: «Sei tu che devi venire?». Forse vuole solo sentirselo ridire,
visto che lo aveva indicato, lui presente, e aveva detto a tutti: «Ecco é
Lui! Ecco, I’Agnello di Dio». Forse, inaspettati e conturbanti, si erano
riaffacciati in lui dubbi, incertezza, confusione. In prigione sente con
angoscia I’attesa della liberazione vera da quella “scatola nera” nella
quale siamo tutti prigionieri. Gesu rassicura Giovanni Battista. Lo
libera dai dubbi e non si scandalizza che questi vengano. Non lo lascia
pero nell’incertezza, come se questa significhi maggiore ricerca, e
come se conosciamo di pit quando tutto e aperto. Nella foresta della
vita trovare un’indicazione e smettere di seguire tutte le strade perché

538



si @ smarriti, credendo di poter fare tutto - ho letto nella vostra mostra
- ¢ liberta vera! Nella certezza e nella fedelta a questa possiamo essere
anche pieni di vera inquietudine, perché noi abbiamo incontrato
amore, non un’ideologia. E I’amore non si accontenta! Giussani non ha
smesso di interrogarsi, di scoprire e riscoprire. E se c’e questo, cioé la
preoccupazione per I’'uomo, non avrete paura delle diverse sensibilita
e del confronto tra di voi e vi risulteranno fastidiose e inaccettabili le
forze dispersive o il trascinarsi di vecchie contrapposizioni.
Comunione ¢ unita.

Gesu a Giovanni prigioniero fa vedere segni concreti, non
imponenti, tutti molto umani, legati a persone che ritrovano gioia, se
stesse: una persona che riprende a camminare, un cieco i cui occhi si
aprono alla luce, un malato che sperimenta la guarigione di essere se
stesso. Giussani ci ha insegnato a vedere i segni nei tanti miracoli
dell’amore di Dio e a diventarlo noi stessi nella caritativa ufficiale e in
quella informale. Senza misure e orari, quotidianamente, con un
atteggiamento di attenzione verso tutti. Amandoci tra noi senza limiti
e con tanta pazienza, incontrando tutti, e liberamente parlare e legarsi
a tutti i Pavese, i Leopardi, i Pasolini di oggi, magari con meno
letteratura ma con la stessa ricerca umana.

Giussani non ha edulcorato il cristianesimo, rendendolo
zuccheroso, borghese, ma lo ha vissuto forte, appassionato, radicale,
personale nell’incontro perché dove c’é la verita dell’'uomo
incontriamo Gesu. E allora il tempo di un nuovo slancio, di aiutare il
Papa nella profezia della pace e tanti a sconfiggere la logica della
violenza. Capiamo il dono che siamo, la bellezza di questa nostra vita
cost ricca di segni, bellissima non perché non ha problemi ma perché
piena di amore! Anche di una compagnia “affidabile”, umana, non
virtuale o funzionale all’individualismo, con la quale camminiamo da
tanto tempo. Nell’ultimo intervento agli Esercizi della Fraternita di CL
disse: «Perché la vita é bella: 1a vita é bella, &€ una promessa fatta da
Dio con la vittoria di Cristo. Percid ogni giorno che noi ci alzeremo dal
letto - qualunque sia la nostra situazione immediatamente
percepibile, documentabile, anche la piu sofferente, inimmaginabile -
€ un bene che sta per nascere ai confini del nostro orizzonte di uomini.
Auguri a tutti, perché ognuno sulla strada della sua vita trovi
emergenza del bene che é Cristo risorto, trovi I’aiuto di cio che desta
per gli uomini la positivita che rende ragionevole il continuare a
vivere». E come la sua benedizione.

«Domine Deus, in simplicitate cordis mei laetus obtuli universa».
«Signore Dio, nella semplicita del mio cuore lietamente Ti ho dato

539



tutto». Nel suo intervento agli Esercizi dei Novizi dei Memores Domini
nel 2003 aveva detto, e faccio mie queste sue parole: «O Gesli, mio
dolcissimo Signore, compagno! Ma in qualsiasi posizione siamo,
qualsiasi sia la posizione da cui partiamo, il sentimento che ci invade,
non c’é niente che possiamo dire piu veramente, in qualunque
condizione ci troviamo, se non questa: Oh Jesu mi dulcissime,
speranza di un animo che sospira. [...] O Gesu mio dolcissimo, amico,
fratello, compagno, € con te che io cercherd di trascinarmi tutti gli
uomini che incontrero, di trascinarmeli con te Signore, perché il nulla
non abbia nessun possesso a nostro carico».

E cosI e e cost sia.

540



Sala del Consiglio, Palazzo d’Accursio - Bologna
Giovedr 15 dicembre 2022

entili e cari Sindaco, Presidente del Consiglio Comunale,

Consiglieri  tutti, all’'unanimita avete voluto tutti

concedermi questo che € un onore e un legame che ci unisce
ancora di pit, in quella comunita civica che é la nostra citta di
Bologna. Grazie ¢ la parola che mi sorge dal cuore e che vi porgo con
riconoscenza. Grazie per una decisione che sento destinata alla mia
persona, e siccome sono convinto che tutto sia grazia, cioe dono senza
calcoli e meriti, di solo amore, e consapevole dei miei limiti, penso sia
un riconoscimento a quel “noi” che e la Chiesa, alla quale appartengo,
cui ho legato la mia vita e che mi ha portato qui a Bologna. Penso a
chi mi ha preceduto, ai tanti sacerdoti e santi della porta accanto che
la vivono e la rappresentano. La grazia significa ’amore di Dio che si
manifesta nella nostra vita concreta, umana, contraddittoria e misera
com’é. E non faccio certo eccezione! Proprio nell’'umilta della nostra
condizione si rivela I’amore spirituale di Dio che illumina e anima
I'umano. L’'umano, a sua volta, dona forma alla dimensione personale
e invisibile che e essenziale, com’e noto, ed € 'unica capace di rendere
tutte le cose preziose e belle perché amate.

Il “noi” della Chiesa € molto piu articolato e largo di quello che noi
stessi vogliamo definire e misurare. La Chiesa ¢ una famiglia che cerca
nell’'umanita di mettere tutto in comune (quando la Chiesa ha pensato
che per essere tale dovesse ammettere solo gli angeli e stata pericolosa
per gli altri e per se stessa!). La Chiesa € sempre chiamata da quel
padre misericordioso che accoglie il figlio che si era perduto,
ridonandogli tutto quello che aveva dilapidato, e che insegna a quello
che era rimasto pieno di rivendicazioni che tutto e in comune, perché
nella sua casa la regola e che quel che ¢ mio e tuo. La Chiesa di Bologna
ha alla sua origine un padrone e uno schiavo che morirono assieme
per amore di Colui che aveva insegnato loro a riconoscersi e amarsi
come fratelli, Vitale e Agricola, annullando le classi e vincendo tutti i
pregiudizi. Solo I'amore permette di trovare il proprio io, perché ci fa
entrare in relazione con l'altro, senza renderci uguali ma
complementari.

541



La nostra € una comunita che vive e soffre insieme alla citta degli
uomini perché «le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce degli
uomini d’oggi, dei poveri soprattutto e di tutti coloro che soffrono,
sono pure le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce dei discepoli
di Cristo, e nulla vi e di genuinamente umano che non trovi eco nel
loro cuore». Bologna ¢ il mio e nostro noi. S. Petronio lo ricorda:
stringe tutta la citta tra le sue mani, ce la presenta perché nessuno si
pensi come un’isola e ci ammonisce di servirla e non di usarla.
Petronio la stringe a sé ma non la possiede, perché la ama. L’amore
non possiede, dona. S. Petronio protegge tutti, senza distinzioni, e
perché sia per tutti deve essere dei piu1 poveri, di chi ha piu difficolta
e sofferenza. La forza di Bologna e sempre stata I’'umanita, la cultura
che diventa lavoro e intelligenza, accoglienza, cosi come ha ricordato
prima anche il Sindaco. La citta non é una rotonda ma un luogo
d’incontro, un vero crocevia, originale, creativo, e che proprio per
questo si rigenera continuamente. Non € mai la stessa. Non possiamo
essere sempre quelli di una volta, perché il mondo non resta quello di
una volta. Ha cambiato nei secoli tante mura! Adesso le ha buttate giu
perché voleva crescere. Quando si ha paura si alzano barriere, mentre
quando si guarda al futuro si abbattono. Adesso non ci sono piu,
eppure il perimetro € rimasto proprio quello, come se ci fossero.
Questa e la sfida: non avere barriere, pensarsi in maniera larga, essere
accoglienti verso tutti, senza paura di confrontarsi con il grande
orizzonte del mondo, tanto da liberarsi dalle mura, ma allo stesso
tempo conservando l'identita, non smarrendosi nell’'universale che
diventerebbe spersonalizzante e omologante. Una citta aperta, ma
citta. Bologna conserva la sua storia e tradizione, il suo umanesimo
che include la difesa dei diritti individuali, ma li colloca con coraggio
e responsabilita sempre nella costruzione del noi, nella solidarieta, nel
pensarsi insieme. Senza il noi rischiamo di andare contro lo stesso
individuo! I portici, poi, sono i corridoi di questa nostra casa comune,
luogo d’incontro, spazio di protezione materna che favoriscono,
appunto, I'incontro. Bologna che guarda al futuro si pensa con I’area
metropolitana e tesse una rete di collegamento e prossimita. Pensarsi
sempre pill una cosa sola, insieme alla pianura e alla montagna, offre
tante nuove prospettive e da possibilita nuove a ciascuno. Questo
chiede di pensarsi sempre piu in relazione, con le virtu che cio
richiede.

La citta non é mai un dato anagrafico o una menzione sul
certificato di residenza. La citta é la nostra casa comune, la prima, che
ci aiuta a collocarci in quella piu grande. La citta ci costituisce come
persone relazionali, come parte di una comunita. Eppure il cristiano

542



vive questa dimensione identitaria da cittadino della terra ma anche
del cielo. Guardare alla nuova Gerusalemme che ci aspetta, alla citta
del cielo che deve venire, ci aiuta a costruire e a rendere umana la
Gerusalemme della terra perché vogliamo farla diventare come la citta
in cui vivremo per sempre, 1a dove i rapporti tra le persone saranno
improntati alla verita, alla comunione e all’amore, al rispetto di tutti,
specialmente dei piu poveri. Le dodici porte ricordano proprio
quest’unione tra la citta del mondo e quella del cielo. Fare le cose per
amore del Signore libera dal farle per noi stessi, per convenienza di
singolo o di gruppo, per I'io senza il noi. Chi ama Dio ama il prossimo
e deve farlo gratuitamente, come avviene tra fratelli e sorelle. La
Chiesa é una madre che difende la vita e la ama, dall’inizio alla fine e
per tutti. Per questo stasera ricordo volentieri il Cardinale Lercaro che
nella stessa occasione, ricevendo la cittadinanza onoraria, disse che al
di 1a della stessa Chiesa come compagine sociale voleva si vedesse
soltanto I’Evangelo perché I'onore reso a lui lo intendeva solo come
onore reso al Vangelo. E disse di sentirsi debitore vostro e, anche
attraverso di noi, di tutta la citta e, quindi, per mezzo vostro volle
rendere alla citta e al popolo di Bologna tutto quello che aveva e che
era.

I capitoli del Liber Paradisus non sono finiti. Anzi! Quanto abbiamo
da liberare, perché ci sono altre schiavitu e condizioni di fragilita da
affrancare, anche con investimenti adeguati, che vanno dal lavoro
nero all’abbandono scolastico, all’integrazione di chi altrimenti resta
sempre straniero. Ma anche quelle di chi é prigioniero di catene
invisibili, resistentissime come tutte le poverta, della solitudine che
spoglia di valore la persona, del disagio psichiatrico, del dramma della
casa, della mancanza di posti per gli studenti, delle dipendenze che
sono vere e priorie schiavitu dalle quali non ci si libera se non aiutati.
E poi la perdita dell’autosufficienza, o semplicemente la vecchiaia,
non puo significare perdita della casa e del contesto affettivo! Non
basta la crescita individuale se non c’¢ quella nella relazione con gli
altri. Chi cresce ha bisogno di basi sicure che oggi non possono essere
solo la famiglia ma sempre di piu la comunita. La tradizione di
solidarieta della nostra citta offre tante indicazioni per affrontare le
nuove sfide e per aiutare a entrare nell’ascensore sociale. Sentiamo
nostre tutte le vittime della mostruosita della guerra causata da
aggressori che, contro gli interessi del loro stesso popolo, distruggono
e si distruggono. Come non sentire nostra I’Ucraina e i suoi tanti figli
e figlie che qui lavorano, vivono e sono stati accolti, tutto il popolo il
cui dolore diventa il nostro dolore! Non dimentichiamo certo tutti i
pezzi della guerra mondiale. Con loro sentiamo nostre le persone delle

543



quali vengono calpestati i diritti, e con Papa Francesco chiediamo per
il Natale clemenza verso tutti i prigionieri e la grazia per i condannati
a morte.

A Bologna matura il diritto alla pace. Bologna, una delle prime citta
di cultura europea, deve continuare a costruire il sogno dell’Europa
dopo due guerre mondiali e violenze atroci di popoli contro popoli.
L’Unione é nata per tutelare il diritto alla pace. Cent’anni fa si levo il
grido di Benedetto XV, che era stato Vescovo di Bologna, il quale defin1i
la guerra «inutile strage». Dissociarsi in tutto dalle cosiddette “ragioni
della guerra” parve a molti quasi un affronto. Ma la storia insegna che
la guerra e sempre e solo un’inutile strage. Purtroppo lo capiamo solo
dopo e troppo tardi e lo dimentichiamo presto! Aiutiamoci, come
afferma la  Costituzione italiana che ricordiamo  nel
settantacinquesimo anniversario, a «ripudiare la guerra» (art. 11), a
intraprendere vie di nonviolenza e percorsi di giustizia, che
favoriscono la pace. Uno degli estensori di questo articolo visse a
Bologna, Don Giuseppe Dossetti, del quale proprio oggi ricorre
I’anniversario della morte. Di fronte alla pace non possiamo essere
indifferenti o neutrali. Non neutrali, ma schierati per la pace! E una
sfida attuale: affermare i diritti delle persone e dei popoli, dei piu
deboli, di chi e scartato, e del creato, nostra casa comune. La citta
siamo tutti noi e ciascuno contribuisce alla sua vita e al suo clima
morale, nel bene o nel male. Disse Papa Benedetto che «nel cuore di
ognuno di noi passa il confine tra il bene e il male e nessuno di noi
deve sentirsi in diritto di giudicare gli altri, ma piuttosto ciascuno
deve sentire il dovere di migliorare se stesso!». Ecco, &€ quello che sento
ricevendo questo vostro riconoscimento. Non “spettatori”, come se il
male riguardasse solamente gli altri, e certe cose a noi non potessero
mai accadere. Invece siamo tutti “attori” e, nel male come nel bene, il
nostro comportamento ha un influsso sugli altri. Ognuno ha la sua
parte, decisiva perché sua, e unicamente sua. Scrisse Martin Buber che
il Rabbi Sussja in punto di morte, esclamo: «Nel mondo futuro non mi
si chiedera: “Perché non sei stato Mose?”; mi si chiedera invece:
“Perché non sei stato Sussja?”». Ecco perché sono orgoglioso di essere
bolognese. Ricevere la cittadinanza onoraria non € un traguardo: € per
me un compito, quello di continuare a impegnarmi con i miei fratelli
per far somigliare sempre piu Bologna alla citta che Dio ha progettato
per ciascuno di noi.

La Vergine di S. Luca ci protegga e ci insegni a capire il legame tra
la terra e il cielo.

Dio benedica Bologna.

544



Basilica di S. Maria degli Angeli e dei Martiri - Roma
Lunedr 19 dicembre 2022

i stringiamo tutti intorno a Sinisa, alla sua famiglia

bellissima, alla moglie, Arianna, a Viktorija, Virginia,

Miroslav, Dusan e Nicholas, a Marko, alla mamma, al
fratello, ai tantissimi che in tanti modi sono legati a Sinisa. Ci
stringiamo tra noi. Vorrei che sentiate tutti 'affetto di questa madre
che ¢é la Chiesa - nell’amore una come Gesu vuole, e saluto il Vescovo
Andry della Chiesa serba ortodossa, e nell’amore Sinisa € nostro e
vostro - che non accetta il dolore, I’ingiustizia della morte, perché e
una madre e non si abituera mai alla sofferenza. Oggi per il calendario
serbo e S. Nicola che e il Santo proprio della famiglia Mihajlovic.
Questo saluto doloroso ci lascia quasi increduli e ci fa provare
I'ingiustizia e la forza del male che spegne la vita di un uomo nella
pienezza della sua vita e con tanti programmi per il futuro (si
immaginava diventare vecchio con tanti nipoti perché Sinisa ha
sempre volute una famiglia piena di vita). Nei nostri pensieri e ferite
ci aiuta proprio il Natale. Oggi lo capiamo di pitt nel suo mistero di
luce che illumina le tenebre. Colui che ascese era disceso quaggiu sulla
terra. Ecco, Gesu viene non per consolarci un poco, dispensando buoni
sentimenti che quando sono banali e si ha il cuore ferito irritano.
Natale non € una festa di buoni sentimenti a poco prezzo, quando la
vita lo fa pagare. Gesu nasce nel mondo, discende dal cielo perché la
vita degli uomini sia portata in cielo. E lo fa a caro prezzo, perdendo
I'onnipotenza, la grandezza, la pienezza. Natale ¢ Dio che si umilia
diventando uomo. Se ci fermiamo a pensare restiamo solo stupiti per
un mistero di amore cost grande. Una cosa cost si fa solo per amore:
amore vero, non surrogato! Non é “una storia” tra tante, ma amore
vero, pieno, che prende tutto, che toglie il respiro, che non risparmia
niente, vita. Dio non si accontenta di dichiarazioni ma sceglie, per
vincere la paura perché I'amore rende fortissimi.

Dio nasce nel mondo, ne accetta gli imprevisti per farci nascere al
cielo. Quando un bambino viene alla luce si apre a lui un mondo finora
sconosciuto, che sentiva da dentro il grembo della mamma ma non
poteva vedere. Deve nascere per capire. E c’é bisogno di tagliare il
cordone per vivere in quell’altra dimensione. Ecco, Dio vuole che la
morte, ingiusta, faticosa, dolorosa non sia la fine ma la nascita e dal

545



grembo di questo mondo ci aiuta a nascere alla vita che non finisce. E
il legame, il cordone che sembra spezzato in realta diventa invisibile,
spirituale, solo amore, ma lo sappiamo che sono proprio le cose
invisibili quelle essenziali. Gesu € questo legame ed € solo un legame
di amore che da senso a tutto e a tutti, che non si perde, non finisce.
Gesu diventa piccolo, per insegnarci le cose grandi, quelle che servono
per davvero e ci fanno capire cosa saremo. I discepoli discutono tra
loro su chi fosse il pit grande. E cosI iniziano a litigare, a dividersi, a
fare classifiche, confronti, recriminazioni, punteggi. Essi pensano
grande chi comanda, chi si impone, chi usa gli altri se gli conviene,
chi possiede e poi magari si deprimono quando non lo diventano.
Grande per loro e chi sta bene e scappa dai problemi degli altri, cerca
il suo benessere, la prestanza fisica, il successo, il potere tanto che
diventano un impedimento, un inganno perché ci fanno sentire
grandi quando non lo siamo. La malattia, come tante circostanze in
cui diveniamo improvvisamente piccoli, ci apre un’altra strada e ci fa
pellegrini alla scoperta di sé. La piccolezza € via per conoscere sé
stessi, gli altri e Dio.

Sinisa fece questa esperienza gia negli anni terribili della guerra
nei Balcani, quella che, come diceva lui, aveva un unico colore, il rosso
del sangue delle vittime perché la guerra rende tutti cattivi ed e
ingiusta per tutti. Gesu prende un bambino e dice che lui e il piu
grande. Grande ¢ chi si fa piccolo. Gesu stesso diventa Lui bambino
perché chi é grande per davvero e chi ama gli altri, li aiuta, non perché
contano ma perché e lui. Grande e chi si ferma ad aiutare, chi é
generoso, chi non pensa di essere “lei non sa chi sono io!” o passa il
tempo a dire “guardami quanto sono bravo”. Grande ¢ chi ama e aiuta
la sua squadra e si pensa con gli altri, valorizza il talento degli altri,
crede in qualcuno quando non € nessuno (cioe unisce la sua vita,
rischia anche lui di perdere). Grande ¢ chi accoglie I’altro, come fanno
i piccoli, come amico e fratello oppure, chi fa giocare bene tutti, e ce
la mette tutta per i suoi. Oggi siete tanti di tante squadre (dalla Roma
alla Sampdoria, dalla Lazio all’Inter, dal Catania alla Fiorentina, dal
Milan fino al Torino e ben due volte al Bologna, senza dimenticare gli
inizi alla Stella Rossa di Belgrado, la guida della nazionale serba e lo
Sporting Lisbona) ma oggi capiamo che poi alla fine il vero
combattimento € con l'unica squadra che conta, che ¢ quella dei
fratelli tutti, dell’'unica umanita, che deve combattere la difficile
partita della vita perché contro il vero e grande nemico, insidioso,
furbo, disonesto, ingiusto che ¢é il male e i suoi tanti alleati. Ecco Sinisa
dava tutta la sua forza alla squadra.

546



La famiglia di Sinisa era la sua squadra del cuore, da cui ha avuto
il gioco piu bello, e dalla quale e stato amato e protetto fino alla fine
da loro che non hanno mai mollato, proprio come era e ha fatto lui.
Guai a scappare da chi sta male! Quando succede umilia chi é malato
e fa sentire la malattia una colpa! Fino alla fine, con la presenza
instancabile di Arianna e di tutti. Poche ore prima di andare in
ospedale giocava con Violante, la nipotina, che é stata luce e senso
della vita che va oltre di sé e per questo gioia infinita e diceva: «Mi
sento felice». E per la sua squadra dava tutto, non si tirava indietro,
pagava di persona.

Sinisa e stato un uomo di sport, da sempre, sin da quando correva
senza stancarsi o da bambino, calciando contro la serranda del vicino
di casa, si allenava a battere le punizioni. Ha imparato bene! E rimasto
lo stesso uomo ruvido, schietto, audace, diretto, generoso e allo stesso
tempo dolce, tenero. Le sue parole erano i fatti e gli occhi. I difetti e i
pregi si abbracciano sempre, per lui senza nessuna ipocrisia, anzi con
fastidio verso le falsita, scegliendo l’autenticita che spesso lo ha
portato ad essere al limite, come quando entrava duro su un
avversario di gioco. A Medjugorje ci ando da solo nel 2008, quando
allenava per la prima volta il Bologna e disse: «Ho cominciato a
piangere come un bambino, non riuscivo a trattenermi. E mi sono
sentito piu forte e pitt uomo quel giorno che in tutto il resto della mia
vita». Ecco chi e davvero grande. «Su quella panchina ¢ come se mi
fossi ripulito, come se avessi tolto una pietra dal cuore. Da 1 ho
iniziato a pregare. Sono andato un po’ in conflitto, a volte Dio mi
aiutava, a volte no. Poi ho capito che bisogna pregare sempre, da
prima della malattia prego due volte al giorno. Ma non bisogna dire
“voglio, voglio...”, ma “grazie, grazie”». «Mi sono sentito totalmente
appagato, pulito, libero, come se mi fossi tolto di dosso tutti i pesi
dell’esistenza. Puro, come un bambino appena nato». «Con Dio le
fragilita non sono ostacoli, ma opportunita».

Non scappava Sinisa, come non € scappato davanti alla malattia.
L’ha affrontata con coraggio, ma questa volta diverso: parlandone,
piangendo davanti a tutti, condividendo la commozione, la speranza,
le difficolta, quel passaggio da invulnerabile a fragile che ¢ sempre
una scoperta amara e difficile per tutti. E qui ha dimostrato di essere
un uomo vero. “Il guerriero”, 'orso, ha vinto con la dolcezza della
fragilita, insegnando che la vera forza non sta nel sentirsi invincibili,
ma nel provare sempre a rialzarsi e nel rialzare chi é caduto. La
fragilita infatti € una porta, non un muro davanti a cui sbattere. Ecco,
proprio cosi ci insegna Dio che diventa fragile perché quando
scopriamo di esserlo lo sentiamo vicino a noi.

547



Ricordo lincontro con Sinisa nei primi giorni del suo
combattimento nel reparto dell’ematologia del S. Orsola di Bologna; e
permettetemi di ringraziare questa squadra che anche lo ha
accompagnato con competenza e passione, protetto e difeso con
fermezza e dolcezza. E in diverse occasioni aveva ammesso che la
malattia gli aveva fatto comprendere meglio la vita. «La malattia non
€ una colpa, succede, e basta. Ti cade il mondo addosso. Cerchi di
reagire. Ognuno lo fa a suo modo. La verita e che non sono un eroe, e
neppure Superman. Sono uno che quando parlava cosi, si faceva
coraggio. Perché aveva paura, e piangeva, e si chiedeva perché, e
implorava aiuto a Dio, come tutti. Pensavo solo a darmi forza
nell’unico modo che conosco. Combatti, non mollare mai». Piccolo era
diventato grande tanto che «Mi godo ogni momento. Prima non lo
facevo, davo tutto per scontato. La malattia mi ha reso un uomo
migliore». «Sono un uomo controverso e divisivo, si dice cosi? E ci ho
messo anche io del mio. Facevo il macho, dicevo cose che potevo
tenere per me. Mi prendo le mie responsabilita. Altrimenti sarei un
ipocrita». «Volevo dire a tutte le persone nel mio stato, ai malati che
ho conosciuto in ospedale di non abbattersi, di provare a vivere una
vita normale, fossero anche i nostri ultimi momenti».

Come sosteneva un poeta bolognese morto prematuramente; con
la morte si apre il secondo tempo della partita della vita. Lo diciamo
anche noi con i suoi figli: «<Spero tu stia bene ora amore mio, ovunque
tu sia io so amare fino a li». E Dio fa esattamente questo con noi: ci
viene a cercare dovunque noi siamo perché incontriamo 1’amore e
diventiamo forti di questo. Grazie Dio che nasci nel mondo per farci
nascere in cielo. Oggi Sinisa vive con te e con te, amore pieno, € in
mezzo a noi, dentro di noi, perché Tu nasci per farci vivere per sempre
nella tua casa del cielo. Amen.

548



Basilica di S. Nicola - Bari
Mercoledr 21 dicembre 2022

aluto il caro fratello Giuseppe, che ha fortemente voluto

questa iniziativa promossa con la Conferenza Episcopale

Italiana, i confratelli Vescovi, i delegati della Conferenza
Episcopale della Chiesa romano-cattolica in Ucraina, della Chiesa
greco-cattolica in Ucraina e dell’Esarcato apostolico per i fedeli
cattolici ucraini di rito bizantino residenti in Italia, i fratelli delle
Chiese ortodosse.

Saluto le autorita presenti: la Senatrice Isabella Rauti,
Sottosegretario di Stato per la Difesa, che € qui in rappresentanza del
Governo, il Presidente della Regione Puglia Michele Emiliano, il
Sindaco di Bari Antonio Decaro.

Saluto i Padri Domenicani, che ci accolgono in questa bellissima
Basilica, e tutti coloro che sono qui a pregare, uniti a tutti i cristiani
di Ucraina e Russia.

Torniamo oggi a Bari, citta ponte di dialogo e porta di accoglienza,
che in diverse occasioni e stata teatro di iniziative per la pace, nel
Mediterraneo e in Medio Oriente. Ricordiamo I’'incontro di riflessione
e spiritualita che si é svolto dal 23 al 27 febbraio 2020, e I'incontro
con i Patriarchi nel luglio 2018. In entrambi gli eventi, Papa Francesco
ha voluto lanciare da questa citta un forte appello perché tutti
«possano superare la logica dello scontro, dell’odio e della vendetta
per riscoprirsi fratelli, figli di un solo Padre, che fa sorgere il sole sui
buoni e sui cattivi». Con Papa Francesco, ribadiamo il nostro impegno
a «camminare, pregare e lavorare» affinché «all’ostentazione di
minacciosi segni di potere subentri il potere di segni speranzosi».

Il Bambino Gesu, che tra qualche giorno accoglieremo, é il segno
della speranza, la luce che rischiara le tenebre dell’egoismo, della
violenza e della guerra. Di tutte le guerre. Nella tenerezza e della
debolezza di quel Bambino, cerchiamo la forza per spezzare le catene
del male, per non voltarci dall’altra parte, per smettere di pensare che
la pace non sia affare nostro. La pace comincia nel cuore di ciascuno;
comincia da me, da te, da noi, fino ad arrivare alle sfere della politica
e della diplomazia. Don Primo Mazzolari diceva: «Se la colpa di un
mondo senza pace e di tutti, e dei cristiani in modo particolare, ’opera

549



della pace non puo essere che un’opera comune, nella quale i cristiani
devono avere un compito precipuo, come precipua € la loro
responsabilita».

S. Nicola non puo giustificare e benedire il fratello che alza le mani
contro suo fratello e con lui imploriamo il dono della pace.

550



Basilica di S. Nicola - Bari
Mercoledr 21 dicembre 2022

he gioia trovarsi assieme a Bari, citta porta di accoglienza e

dialogo, che dimostra come il mare pud essere davvero

nostro, dove “nostro e vostro” si uniscono e il fatto di
attingere alle medesime risorse puo significare unione, non
competizione, conoscenza, non violenza. L’amore di Dio non rimane
un’entita senza forma ma presenza, un bambino figlio di Dio, perché
I’amore non sia un’indicazione generica e facile per maestri che
dispensano verita prive di amore. Lo capiamo in questo luogo
privilegiato insieme a S. Nicola, che tanta devozione raccoglie in
Ucraina e Russia. Il nostro Dio e «molto geloso di Sion», perché é
amore, amore vero, non elisir di benessere per individualisti che
riducono tutto alla propria personale convenienza. Gesu piange
guardando Gerusalemme della quale vede la distruzione. Gesu non
condanna, non si compiace di avere ragione: piange e affronta il male
perché il male non sia l'ultima parola e perché in ogni croce gli uomini
vedano il suo amore.

Il sogno di Dio eé che «diventiamo vecchi e vecchie» in piazze che
«formicoleranno di fanciulli e di fanciulle». Vecchi e giovani, la vita
protetta dall’inizio alla fine. Per realizzare questo sogno che é suo e
nostro, Dio ci dona e ci affida «il seme della pace». Gesu € questo seme,
pagato a caro prezzo, tutt’altro che un richiamo senza volto e senza
corpo, entita generica e falsamente rassicurante, ridotta a cura del
nostro benessere individuale. Dio é felicita, ma ci chiede di amare,
cioe di donare non di possedere. Si puo forse essere felici e amare da
soli? Amarsi senza amare rovina la nostra vita! La pace ¢ un seme di
amore, irriducibile, perché non c’e vita senza pace. E affidato a noi.
Dipende da noi: non prediamocela con Dio! Lui la pace I’ha pagata a
caro prezzo. Adesso dipende solo da noi. E un seme: contiene gia tutta
la pace, ma deve crescere. Cristo, principe della pace, vieni! Vieni ad
illuminare chi vive nelle tenebre. Siamo qui per consegnare al Signore,
che ¢ il Principe della pace, il desiderio di pace che riempie i nostri
cuori e che alimenta la speranza di tante sorelle e di tanti fratelli.
Siamo qui per affidare all’intercessione di S. Nicola le lacrime di tanti
il cui dolore é il nostro dolore, le cui lacrime sono le nostre.

551



L’ansia della pace é il nostro grido che diventa preghiera: vieni
Gesu, porta il Natale della pace in Ucraina! Il seme della pace possa
crescere nelle crepe di cuori induriti e che il Signore possa toccarli
con la forza della sua grazia. Che possano vedere presto i piedi «del
messaggero che annuncia la pace» (/s 52,7). E un sogno? No. Una
guerra tra cristiani umilia e scandalizza, offende il nostro unico e
comune maestro che la spada ordina di rimetterla nel fodero,
ricordando che chi di spada ferisce di spada perisce e che la violenza
segna la vita della vittima e dell’assassino, sempre. Cosa pud pensare
S. Nicola se non rattristarsi e chiedere nel nome di Dio di fermarsi? S.
Nicola non vuole la violenza e ordina la pace! Non si dica che non ci
sono le condizioni! Quelle si trovano! Smettiamo combattimenti che
portano solo alla distruzione! La pace non é un sogno, € I’'unica via per
vivere! E la scelta, non una scelta. E l1a pace diventa preghiera, sofferta,
per certi versi drammatica invocazione. Ma la pace é solidarieta, scelta
concreta di aiutare chi e colpito, perché la guerra vergognosamente e
senza nessuna pieta distrugge tutto, perfino gli ospedali, le scuole e la
guerra uccide di freddo, di malattie non curate, di disperazione. Non
smettiamo di aiutare, accogliere, sognare che le spade si trasformino
in vomeri.

Un profeta di questa terra di Puglia, un instancabile operatore di
pace, Don Tonino Bello, trentasei anni fa, in giorni in cui si assisteva
a una crescente militarizzazione di questa regione, scriveva: «Incombe
su di noi la dissolvenza in negativo del testo di Isaia che dice:
“Forgeranno le loro spade in vomeri, le loro lance in falci, e non si
eserciteranno piu nell’arte della guerra. Ci sovrasta ’ombra di un
minaccioso anti-Isaia, dove sono i vomeri a trasformarsi in spade e le
falci in lance» (Scritti di Don Tonino - vol. 4: Scritti di pace, Mezzina,
Molfetta 1997, p. 38). Cosa porta il possesso del nucleare? Facciamo
nostra la sua preoccupazione, che supera il tempo e ci aiuta a vivere
nel nostro, perché ciascuno di noi non si stanchi mai di coltivare,
come puo, ma sempre con la forza dell’amore, sogni di speranza e di
pace. Senza visione di pace non la si cerca e non la troviamo. Certo,
un seme sembra piccolo, inutile. In esso € nascosta, pero, tutta la pace.
Ed e affidato a noi. Se lo teniamo per noi non serve a nulla. Possa
ciascuno di noi, artigiano com’e di pace, gettare il seme della pace con
il perdono, con la conoscenza, praticando la solidarieta e I’attenzione
a ciascuno. Tutti possiamo fare tanto. E la famosa goccia che riempie
I’oceano. E noi vogliamo esserci e non fare mancare la nostra. Anche
perché, non dimentichiamolo, in una goccia qualcuno vedra tutto
I’oceano! C’e tanto bisogno di pace. Vogliamo che tanti vedano la luce
del Natale riflessa dalla nostra umanita e solidarieta.

552



Maria corre verso Elisabetta. Noi vogliamo sollecitare, nella nostra
umilta ma anche con la ferma risoluzione, chi puod e deve fare qualcosa
per la pace perché, anche in maniera esplorativa, sia avviato un
cammino che conduca al dialogo. Non ci saranno mai le condizioni, se
non la sconfittal Quanta distruzione di persone e cose dobbiamo
aspettare?

S. Nicola, uomo di pace, volge le spalle a chi non ascolta l'invito di
pace. Spingiamo perché sia preparata una conferenza che, come
saggiamente avvenne a Helsinki ormai troppi anni fa, possa risolvere
tanti conflitti e creare le basi di una convivenza pacifica. Rinnoviamo
I’appello perché nei giorni di Natale non si compiano azioni militari
attive, sia permesso ai cristiani di onorare il Dio della pace, non si
profani quel giorno distruggendo le tante Betlemme dove vuole
nascere il Signore. S. Nicola ispiri la saggezza e il coraggio di questa
scelta. Non ci abituiamo alla guerra e facciamo nostra la stessa trepida
attesa del Papa per commuoverci, anche perché speriamo che ogni
giorno sia 'ultimo di guerra e attendiamo con ansia, con la fretta di
Maria, che venga il Natale della pace. Che tutti noi, come Maria, senza
chiederci se tocca o meno a lui, senza indugi, faccia crescere il seme
della pace! La pace non € un ideale astratto o un dono che cade dal
cielo: richiede fatica, tenacia, creativita. Lo facciamo perché non
abbiamo pace senza la loro pace.

Desidero far risuonare ora quanto il Santo Padre disse quattro anni
fa, sul sagrato di questa Basilica, senza aggiungere, al termine,
alcun’altra mia parola, perché ritengo che le sue parole restino oggi
purtroppo di drammatica attualita: «La pace va coltivata anche nei
terreni aridi delle contrapposizioni, perché oggi, malgrado tutto, non
c’e alternativa possibile alla pace. Noi ci impegniamo a camminare,
pregare e lavorare, e imploriamo che l’arte dell’incontro prevalga
sulle strategie dello scontro, che all’ostentazione di minacciosi segni
di potere subentri il potere di segni speranzosi. [...] Per fare questo e
essenziale che chi detiene il potere si ponga finalmente e decisamente
al vero servizio della pace e non dei propri interessi. Basta ai
tornaconti di pochi sulla pelle di molti! Basta alle occupazioni di terre
che lacerano i popoli! Basta al prevalere delle verita di parte sulle
speranze della gente! [...] L’anelito di pace si levi piu alto di ogni nube
scura. I nostri cuori si mantengano uniti e rivolti al Cielo, in attesa
che, come ai tempi del diluvio, torni il tenero ramoscello della
speranza (cfr. Gen 8,11). [...] “Su te sia pace” (Sa/ 122,8) - insieme:
“Su te sia pace” [ripetono] - in te giustizia, sopra di te si posi la
benedizione di Dio. Amen».

553



Metropolitana di S. Pietro
Sabato 24 dicembre 2022

a fede descrive il Natale come una notte splendida di luce e

di chiaror. I1 Vangelo racconta la storia drammatica di due

forestieri costretti da un editto che arriva da lontano a
mettersi in cammino. E a diventare cosi forestieri. Essi trovano solo un
rifugio di fortuna perché non c’era posto. Come pensare il Natale notte
di amore, di sentimenti buoni quando c’é tanta sofferenza, quando si
e perduti in un mondo ostile o indifferente? «Non c’é posto».
Semplicemente: senza spiegazioni, come un cartello esposto a chi
cerca casa, a volte disperatamente, in cui c’e scritto che “Non si affitta
a forestieri”. Non c’é posto in una fila senza fine e senza diritto davanti
ad un ufficio che decide il tuo futuro. Non c’é posto davanti un porto
chiuso o in una pratica che resta inevasa troppo a lungo. “Non c’é
posto” e ’affermazione minacciosa che ammonisce da lontano ma che
non convince chi e disperato per la fame o per I’Erode della guerra.
Cosa faccio anche se so che If non c’é posto? Lo cerco lo stesso, a tutti
i costi, ma con tanti rischi. E sono migliaia quelli che 'unico posto che
trovano ¢ in fondo al mare.

Perché non c’é posto? Spesso perché non si vuole avere problemi
e il nostro io occupa sempre tutto lo spazio, ha paura delle difficolta
da affrontare, tanto che si inizia ad avere paura di tutti. E poi non c’e
posto perché “abbiamo fatto il possibile”. Certo, se a cercare il posto
fossimo noi, o dovessimo farlo per qualche nostro familiare, lo
troveremmo e scopriremmo che ce n’é tanto e che poi, in realta,
staremmo meglio tutti. C’é posto nelle tante case mezze vuote, nei
paesi disabitati, nei cuori sfaccendati che finiscono, quindi, per
appassionarsi di quello che non crea problemi, che non vale, ma anche
che non puo dare amore. Diceva un saggio Vescovo siriano che anche
Caino voleva bene ad Abele ma amava di piu se stesso. «Non e
importante che tu ami molto». Importa che tu «ami di piu». Di piu
delle paure, delle convenienze, delle misure. L’amore ama sempre di
piu. L’amore preferisce ’altro a se stesso perché lo ama e non puo
perderlo. «II fatto di amare veramente qualcuno non significa che lo
amiamo molto, ma che lo amiamo, anche poco, ma pit di noi stessi».
Quando si ama, ’amore per sé trova senso nell’amore per I’amato e
questo e sempre di piu delle proprie paure, tanto che ci spinge a fare
cose che non faremmo. Ecco la bellezza di Natale: 'amore di piu di

554



Dio che ci ama e ci insegna a non avere paura di amare. Dio non
manda altre spiegazioni da applicare, delle istruzioni intelligenti come
tanti maestri che porgono interpretazioni, ma senz’amore. Pieni di
paure come siamo, cerchiamo una sicurezza che ci protegga, tanto che
alla fine non siamo mai sicuri. L’unica sicurezza di Gesu e I’amore. Dio
si affida totalmente perché ama.

I Vangelo di Giovanni in maniera laconica afferma: «Era nel
mondo e il mondo é stato fatto per mezzo di lui eppure il mondo non
lo ha riconosciuto. Venne tra la sua gente e i suoi non lo hanno
accolto». Come € possibile che I’atteso non sia riconosciuto? Perché la
paura rende il prossimo un rischio, un peso e non si riconosce, quello
che pure aspettiamo e di cui abbiamo bisogno. Quando non c’e posto
si condanna l’altro ad andare in “non posti”, dove non sei nessuno.
Oggi Dio ci porta tutti 11, a Betlemme, e I non avremo piu paura di
accogliere chi ¢ come Maria e Giuseppe. Sono dei forestieri che ci
portano Gesu! I non posti li vediamo oggi in quelle prigioni dove si
viene anche torturati e condannati a morte solo per le proprie idee o
semplicemente perché forestieri, senza valore. I non posti sono dove
la persona non é riconosciuta, dove la fragilita la rende oggetto
indifeso e a disposizione dell’arbitrio. Betlemme sono le citta e i
villaggi bombardati dalla follia della guerra ma anche i luoghi di
sofferenza, di solitudine, di abbandono dei vecchi. Dio non trova
posto e Lui si lascia deporre in questi non luoghi, privi di umanita,
perché, d’ora in poi, sappiamo cercare e riconoscere in essi la sua
presenza.

Dove c’e Gesu quel luogo diventa il nostro e il Natale, allora, nel
dramma della vita minacciata e vulnerabile, un inno di pace, pieno di
luce, popolato da angeli che cantano la riconciliazione tra la terra e il
cielo: «Pace agli uomini che Egli ama». E la pace che vogliamo arrivi
nelle trincee di una guerra folle e criminale, nelle case dell’Ucraina
bombardate vigliaccamente, negli ospedali distrutti per far soffrire
maggiormente il nemico (la pieta davvero € morta), nelle case senza
luce e riscaldamento. Diamogli posto, accogliendoli nel nostro cuore
e nelle nostre case!

Natale ci aiuta a comprendere che la via di Dio, e quindi verso Dio,
non ci conduce verso l’alto bensi, in maniera molto reale, verso il
basso, verso i piccoli. Partiamo proprio dalle fragilita per riconoscerci
umili, vulnerabili come siamo, come in questo Natale di guerra.
Pieghiamoci a gesti piccoli verso i fragili per disarmare tanta rabbia,
per stemperare 1’odio, per incoraggiare le cose belle, perché, come ha
detto una persona cui la vita ha strappato le persone piu care,

555



«bisogna solo far venire fuori il bello e il buono che ¢ in ognuno di
noi». Dipende da noi se facciamo tutti i giorni quello che ci viene fatto
da Dio a Natale e ci vuole fare nell’'ultimo avvento!

A Betlemme si forma un’altra famiglia: intorno alla debolezza, non
alla forza, amica dei piccoli, generosa, attenta, non si risparmia,
povera per rendere ricchi gli altri di cuore. Ecco la vera bellezza del
Natale che illumina tutta la vita e che nessuno puo spegnere. Nasciamo
anche noi con Gesu. Abbiamo trovato Dio che ci viene a cercare.

Apriamo il cuore e sentiamo la grandezza del suo amore! Dio ha
speranza nel mondo, in ognuno di noi, e noi siamo grandi perché
amati e lo diventiamo quando amiamo. Andiamo a Betlemmel!
Andiamo con la preghiera e con la solidarieta in Ucraina o nei tanti
luoghi di violenza e di morte, di solitudine e di paura. La preghiera
nutre la solidarieta e viceversa. Forse non potremo fare molto, ma nei
nostri semplici gesti di attenzione ai piccoli si vede la luce del Natale
e inizia ad essere sconfitta la notte drammatica del mondo.

Vieni, Tu che ci prepari un posto nella tua casa del cielo. Vieni, Tu
che hai fiducia anche se trovi le porte chiuse. Insegnaci a vincere le
paure e a stringere relazioni di amore con tutti e di ogni eta. Vieni a
ricordarci la sofferenza di chi non trova posto come Te. Vieni perché
non ci abituiamo mai alla violenza e alla guerra, non ci rassegniamo
al conflitto e con insistenza chiediamo il dono della pace. Vieni perché
possiamo rinascere con Te. E anche nella durezza della vita possiamo
rinascere con Te come persone ricche di misericordia e di speranza.
Vieni, semplicemente vieni, perché abbiamo bisogno di Te e sentiamo
la forza del tuo amore. Gloria a Dio nel piu alto dei cieli e sulla terra
pace agli uomini, che egli ama.

556



Metropolitana di S. Pietro
Domenica 25 dicembre 2022

ingrazio di cuore Dio per la bellezza cost umana e divina del
Natale. Contempliamo il senso della nostra piccola e
sperduta storia, importante e preziosa perché amata dal
Signore. Noi contiamo i nostri giorni a partire da Cristo. Ricordiamoci
che anche 'ultimo dei nostri giorni sara suo, vedremo il suo Avvento.

Il Natale é sempre sorprendente e non smettiamo di contemplare
questo mistero di amore. In questo senso siamo sempre dei bambini.
E questo ci fa bene, perché ci libera dalla tentazione della sapienza dei
grandi ai quali resta nascosto il segreto del Regno. Possiamo restare
gli stessi dopo il Natale? Se lo usiamo come uno dei tanti prodotti per
nutrire il nostro io non resta nulla, perché I’io senza I’amore é sterile,
conserva la vita, non la cambia! Il suo amore chiede amore, lo
comprendiamo per davvero solo aprendoci all’amore e mettendolo in
pratica, facendolo diventare carne, come Lui si é fatto presenza in
mezzo a noi.

Natale non ¢ una dichiarazione ma corpo. Il segreto del Natale ¢ il
dono: anche lo stesso autore della vita non puo fare a meno di donarla.
Dio non vuole restare solo e ci cerca perché ci ama e impariamo ad
amare Lui e il prossimo per davvero. La nostra generazione ¢ indotta
compulsivamente a pensare a sé, ad esaltare il proprio io mettendolo
al centro, a possedere, ad avere e cosi poco ad essere (perché sono
alternativi in realta!), chiamando amore quello che non lo &, tanto che
non diventa legame. «L’'uomo pud accettare se stesso solo se €
accettato da qualcun altro. Ha bisogno dell’esserci dell’altro che gli
dice, non soltanto a parole: ¢ bene che tu ci sia. Solo a partire da un
“tu”, I’’io” pud trovare se stesso. Solo se € accettato, 1’“io” puo
accettare se stesso. Chi non € amato non pud neppure amare se
stesso», disse Papa Benedetto XVI.

Ecco il senso del Natale: Dio facendosi carne (che amore é quello
che resta virtuale, da remoto, e non diventa concreto?) ci dice che
siamo un bene, che ci ama, che la nostra vita é importante per Lui.
Questo ci cambia! Come facciamo a restare uguali? Lui si apre a noi e
noi apriamogli il cuore! Gli uomini che non sanno amare cercano
quello che pensano sia il loro interesse o lasciano che sia solo
un’esperienza. Dio cerca il nostro cuore per abitarci: non fa lezione di
amore, ci ama! Ecco la bellezza del Natale. Ieri sera I’ho capito con

557



tanta intensita celebrando due funzioni che sono molto collegate tra
loro, potremmo dire come fossero i due lati dello stesso altare
dell’Eucaristia. Qui in Cattedrale abbiamo condiviso il pane del cielo
con tanti fratelli e sorelle, in comunione con tutte le nostre comunita
unite nel vincolo di amore. Il Signore che nasce senza un posto
prepara proprio Lui un posto per noi in cielo, e la santa Liturgia ci
aiuta a contemplarlo. L’altro lato dell’altare ¢ stata la celebrazione alla
stazione, insieme a tanti fratelli che come Gesu non trovano posto,
restano all’aperto, per strada, deposti nelle tante mangiatoie della
poverta, della fragilita umana, che Dio non solo non condanna, ma
riveste del suo amore. Eravamo con i fratelli piu piccoli di Gesu, senza
dimora, profughi che cercano casa, vecchi lasciati fuori dalla vita e
sradicati dal loro contesto, i tanti feriti nelle pieghe del loro cuore,
quelli che bussano alle nostre porte e ci ricordano che siamo tutti
fratelli. Se non siamo “tutti” non siamo nemmeno “noi”. Ecco, é lo
stesso Natale di Dio che contempliamo qui nella casa del cielo e negli
incroci della citta degli uomini. Chi si apre a Dio, lo ospita nel suo
cuore e ospita i forestieri.

Allora in cosa ci cambia il Natale? Ci fa sentire amati, tornare
bambini per davvero, non per un po’ di nostalgia o un buon
sentimento che finisce presto, confrontati con la vita vera. E amore
che cambia la vita perché ¢ di Dio e perché ¢ amore fortissimo. Non
solo 'uomo non e un’isola ma il mondo intero non e un’isola, perché
tutto pieno dell’amore di Dio! Per questo siamo fratelli tutti e
possiamo noi aiutare Dio gia con la nostra gentilezza verso tutti, con
la solidarieta verso i poveri, donando luce con la nostra fede. Questo
¢ un Natale che si confronta come non mai con le tenebre. Lo abbiamo
capito con la pandemia quanto é forte il male! E forse capiamo anche
quanto ’amore € vero e diventa carne in noi.

Il Vangelo che e stato proclamato ¢ I'inizio di una nuova creazione.
Ci viene dato il potere di diventare anche noi figli di Dio non per il
sangue né per volere di carne, ma solo per la grazia, cioe ’amore
gratuito, da Dio generati. A noi viene data la stessa madre di Gesu.
Dalla mangiatoia sulla quale viene deposto alla croce dalla quale verra
deposto nella tomba per farci nascere alla vita eterna. Dalla croce, la
fine della sua vita, Gesu ci affida sua madre per essere anche noi suoi
e perché lei diventi nostra madre. Attraverso di lei siamo come Gesu,
apparteniamo al suo regno, alla nuova creazione. Certo, viviamo
ancora immersi nella vecchia creazione e ci dobbiamo confrontare
drammaticamente con le tenebre che cercano di spegnere la luce della
vita. La creazione soffre, geme, misurandosi continuamente con il suo
limite che vuole superare, alla ricerca di futuro, di speranza. La vita

558



di ogni persona e sempre e tutta un’attesa! Il presente non basta a
nessuno ed é disumano pensarlo: cerchiamo tutti e sempre il futuro,
anche se a volte in modo davvero complicato. La vita cerca quella che
non finisce. Quando pensiamo di vivere solo nell’oggi, e quindi siamo
preoccupati solo di noi, restiamo insoddisfatti, dobbiamo consumare
molto ma alla fine non risolviamo affatto il problema della vita. «In
un primo momento pare che ci manchi solo qualcosa: piu tardi ci si
accorge che ci manca Qualcuno», commentava Don Primo Mazzolari.

Cristo € questo Qualcuno. Ma noi che restiamo sempre nella
vecchia creazione viviamo gia la nuova. Ecco la grandezza del Natale.
Oggi vediamo il Signore che consola il suo popolo. Oggi siamo suoi
non per il sangue, né per volere di carne, ma solo per la sua grazia. E
se siamo suoi amiamo Lui e come Lui. Chi fa le cose per amore suo le
fa solo per amore, libero da convenienze, calcoli, furbizie. Facciamo le
cose per amore di Gesu, nel suo nome, e le faremo per amore vero,
santo, cioé non perfetto, ma di Dio. E questo non finisce.

In questo primo Natale di guerra in Europa dopo la Seconda
Guerra Mondiale, apriamogli il cuore liberandolo dalle abitudini, dalle
presunzioni, dalle paure, dagli orgogli, per non essere tra i suoi che
non lo hanno accolto. Perché a quanti lo hanno accolto, cioe gli hanno
aperto il cuore, Dio continua a dare il potere di diventare figli di Dio
e con il suo perdono ci restituisce il vestito pitu bello: essere figli,
essere suoi. Siamo figli e quindi fratelli. Il Verbo si fece carne e venne
ad abitare in mezzo a noi. Trova Lui un posto per noi! La sua gloria
diventa la nostra forza e adesso non abbiamo paura di amare per
essere figli di un Dio che nasce per noi e ci dona la sua forza. La luce
della nostra vita riflettera quella del Natale, inizio del suo regno di
amore senza fine.

559



Basilica di S. Petronio
Sabato 31 dicembre 2022

venuta la pienezza del tempo, afferma I’apostolo Paolo. E

Gesu che inizia il suo regno oggi nel mondo. Non dobbiamo

«aspettarne un altro», come chiese nel dubbio Giovanni
Battista: i ciechi gia vedono e gli storpi camminano. Certo, dobbiamo
anche riconoscere la pienezza nelle difficolta della nostra vita, la luce
nelle tenebre, la gloria nella parzialita.

Dio non si manifesta onnipotente, vittorioso: i segni del suo amore
pieno si rivelano nella nostra umanita, debole com’é. Noi cerchiamo
la pienezza piuttosto in una vita pornografica, che cancella la
debolezza, a volte ne fa una colpa da nascondere, cercando sicurezze
per avere le risposte per tutto. Noi pensiamo la pienezza sia nel
possesso delle cose, nel potere, nel lusso, nella forza della spada, nella
prestazione. Al contrario la pienezza di Gesu si rivela nella sua e
nostra debolezza: nel suo amore mite e umile fino alla fine e per
discepoli traditori e paurosi; in un morente cui apre la porta del
paradiso; in un cieco importuno che urla pieta e inizia a vedere. Ecco,
la pienezza la contempliamo nel pane spezzato sulla mensa che
diventa amore per fratelli pit piccoli che ci rendono grandi. La
pienezza é ’'amore, solo amore, gratuito. Riconosciamo oggi quello che
non ci sara tolto e non finisce nel nostro incerto e sempre minaccioso
presente, nello scorrere confuso dei nostri giorni. Marta non trova la
pienezza perché la cerca nei suoi affanni. Maria la sperimenta
nell’amore di Gesu che lei accoglie e dal quale viene accolta. Il tempo,
cost, non € un casuale susseguirsi di eventi, perché se abbiamo
incontrato la pienezza di Gesu, che conta perfino i capelli del nostro
capo, sappiamo che sara con noi tutti i giorni fino a quando I’amore
sara tutto in tutti, tutto sara chiaro e finalmente capiremo e vedremo.

Contiamo i nostri giorni, per cambiare, per non pensare che
succede solo agli altri, per entrare nella storia e in questa capire la sua
pienezza, e non uscirne per immaginarne un’altra. Contiamo i nostri
giorni come facciamo questa sera, misurando l'inesorabile scorrere
del tempo e vincendo la malinconia, perché la sapienza del cuore che
nasce a chi conta i suoi giorni € essere piccoli e capire i segreti del
regno nascosti ai dotti e agli intelligenti, che pensano di esserlo perché
fanno a meno degli altri e dell’Altro. La sapienza dei bambini non é
certo infantilismo ma sentirsi amati e conoscere chi ama, immersi in

560



questo tempo di tanta oscurita, pieno di violenza e guerra. Al termine
di questo anno ci uniamo per ringraziare e affidarci al Signore, Dio
che entra nel tempo e nello spazio perché «siamo rapiti alle realta
invisibili», quelle essenziali, per capire le visibili. E contare i nostri
giorni ci aiuta a non sprecare il tempo, lusso di chi pensa di averne
sempre molto tanto da permettersi di farlo.

Il salmo ci invita a lodare. Lo canteremo: «7e Deum laudamus».
Questa sera con tanta commozione lodiamo Dio per il dono della vita
del Papa Emerito Benedetto XVI, della sua testimonianza di cristiano e
di credente fino alla fine, della sua fede e della ragione, del servizio
alla Chiesa universale fin dal Concilio Vaticano II, del ministero
episcopale e della grazia con cui ha presieduto alla comunione come
Vescovo di Roma. Nella scelta del suo nome c’é qualcosa che lo univa
alla nostra Chiesa di Bologna, perché, disse: «<Ho voluto chiamarmi
Benedetto XVI per riallacciarmi idealmente al venerato Pontefice
Benedetto XV (Della Chiesa, vescovo di Bologna), che ha guidato la
Chiesa in un periodo travagliato a causa del primo conflitto mondiale.
Fu coraggioso e autentico profeta di pace e si adopero con strenuo
coraggio dapprima per evitare il dramma della guerra e poi per
limitarne le conseguenze nefaste. Sulle sue orme desidero porre il mio
ministero a servizio della riconciliazione e dell’armonia tra gli uomini
e i popoli, profondamente convinto che il grande bene della pace é
innanzitutto dono di Dio, dono purtroppo fragile e prezioso da
invocare, tutelare e costruire giorno dopo giorno con l’apporto di
tutti». Papa Benedetto XVI ha amato e servito sempre con rispetto e
gratuita la Chiesa, da umile lavoratore nella vigna, difendendola dalla
sporcizia ma sempre cercando il suo contrario che e la giustizia della
misericordia. Questa sera lodiamo, perché Dio é sempre la prima e
ultima lettera della nostra vita, che non €, come disse sempre Papa
Benedetto, un cerchio che tristemente e in maniera irreversibile si
chiude, ma una linea che procede verso la casa del Padre. Lodiamo
perché la vita prevale sulla morte, il bene sul male, la speranza sulla
rassegnazione, ’amore sulla divisione e sulla perdita del sapore.

Il Salmo 112 che abbiamo cantato ci descrive Dio che si china sulla
umanita. Si china per sollevarci. Gesu e Dio che si china sul mondo e
su ogni persona. Dio e interessato a noi. L’amore avvicina, non puo
restare lontano dall’amato. Per questo Gesu ci insegna a chinarci
anche noi sull’'umanita che incontriamo, cosi com’e, sulla sofferenza
che possiamo vedere e capire solo chinandoci, non restando dritti o
passando alla larga, magari lamentandoci o teorizzando interventi che
non facciamo. Chiniamoci per comprendere la vita vera, la storia. E,
come il samaritano, per farci coinvolgere da tanta sofferenza e

561



cambiare la storia, perché chi salva un uomo salva il mondo intero. Il
samaritano cambia la storia. Chiniamoci sulle tante, troppe sofferenze
che segnano i cuori delle persone e facciamocene carico. Non
accontentiamoci del meno peggio, come spesso avviene. Che tristezza
quando ci accontentiamo di non avere problemi, perché poi la logica
del meno peggio finisce facilmente per dichiarare che non é possibile
fare qualcosa, che la responsabilita e sempre di qualcun altro, che non
si sono verificate le condizioni. Non possiamo accontentarci di fare il
meno peggio e nemmeno di fare solo il possibile, finendo cosi per
giustificare il poco amore o un modo burocratico. L’amore fa
I'impossibile, non si rassegna, diventa progetto, sistema che protegge
e aiuta e permette ad altri di farlo. Gesu ci dona il potere di cambiare
la vita, la storia. Chiniamoci sulla sofferenza degli anziani lasciati
prigionieri della loro solitudine perché nessuno apre la porta del loro
cuore e bussa per ascoltare la loro vita. Chiniamoci sui giovani che
non escono di casa, prigionieri delle loro fragilita, incerti sul futuro,
che forse hanno troppe medicine e poco amore vero, tante
interpretazioni ma pochi motivi per cui stare bene, per cercare di
essere migliori e costruire un mondo piu bello. Chiniamoci sul mondo
delle carceri, in condizioni di tanto affollamento, dove troppi si
tolgono la vita. Chiniamoci su quelle minorili e sulla necessita di
investire tante risorse per liberare dalle dipendenze e per inserire i
ragazzi in un tessuto positivo, capace di affrancarli da quello negativo
che altrimenti diventa un destino se non ci sono alternative attraenti,
possibili, forti. Chiniamoci sulle tante ferite della psiche, nascoste nel
profondo, spesso frutto delle schiavitui che sono le dipendenze, ferite
che chiedono strumenti adatti ma anche tanta comunita attenta,
sensibile, affidabile, fedele, non competitiva e non a pagamento. E la
comunita siamo ognuno di noi. Chiniamoci sugli stranieri che sono
persone, doni, possibilita. Chiniamoci sul prossimo e vediamolo con
speranza, non come un nemico, cercandone la bellezza, non la
pagliuzza, interessati e non indifferenti. Tutti possiamo farlo e
scopriremo, chinandoci, il nostro vero volto riflesso nell’altro, e
questo ci fara trovare chi siamo e ci liberera dalla condanna dell’io
rovinato dall’egoismo.

Dio si china e solleva il debole dalla polvere. Dio si china su di noi
e ci innalza, ci rende migliori con la verita del suo amore. A tutti viene
riconosciuta la dignita di esistere e il diritto ad essere felici. “Insieme”,
perché non c’é gioia da soli. E insieme, nella fraternita e nella
solidarieta, che costruiamo la pace, garantiamo la giustizia, superiamo
gli eventi piu dolorosi.

562



Nel Messaggio per la Giornata mondiale della pace che si terra
domani, Papa Francesco, prendendo spunto dall’esperienza
drammatica della pandemia, scrive: «Da tale esperienza € derivata piu
forte la consapevolezza che invita tutti, popoli e nazioni, a rimettere
al centro la parola insieme». Insieme. Nessuno puo salvarsi da solo.

Per 'anno che viene scegliamo di essere artigiani di pace,
pacificatori: abbiamo ’arma del perdono, 'unica che estingue ’odio
ed evita la vendetta; la conoscenza che libera dal pregiudizio, il
dialogo che costruisce ponti, abbatte muri, stringe legami di unita;
I’accoglienza che mi fa scoprire il prossimo di cui ho bisogno, vince la
divisione e ci fa godere della diversita.

Dio benedica la nostra citta e tutta la citta degli uomini, benedica
i nostri giorni e ci renda operatori di pace per vincere la violenza e la
guerra, per lodare Dio con gioia e dare gloria al suo nome che é amore.
Insieme e per sempre.

563



S. Em. I’Arcivescovo Card. Matteo Maria Zuppi ha guidato un
pellegrinaggio diocesano a Lourdes, che si é tenuto dal 31 agosto al 2
settembre.

I pia di seicento fedeli che hanno preso parte all’esperienza
spirituale di Lourdes provenivano da diverse parti della Regione
Emilia-Romagna e fra questi molti erano bolognesi. Era inoltre
presente S. E. Mons. Gian Carlo Perego, Arcivescovo di Ferrara-
Comacchio. 1l pellegrinaggio é stato proposto dall’lUN.ILT.A.LS.L
dell’Emilia-Romagna e dalla sua Sottosezione bolognese, che ha
accompagnato gli ammalati e quanti necessitavano di cure e
attenzioni speciali, nel rispetto delle norme di sicurezza anti-Covid.
L'organizzazione e l'assistenza tecnica sono state curate dall’agenzia
“Petroniana Viaggi”, che ha organizzato il trastferimento dei pellegrini
In parte in pullman e in parte in aereo, in collaborazione con I’Ufficio
diocesano per la Pastorale dello Sport, Turismo e Tempo libero.

1l pellegrinaggio ha visto momenti di preghiera comunitaria e
personale, processioni e un percorso fra i luoghi della vita di S.
Bernadette Soubirous.

Giovedr 1 e venerdr 2 settembre alle ore 8.30 I’Arcivescovo ha
celebrato la S. Messa alla Grotta delle Apparizioni; giovedr alle ore
10.00 ha guidato la recita del Rosario davanti alla statua della
Madonna, mentre alle ore 21.00 ha partecipato alla tradizionale
fiaccolata ‘Flambeaux”.

ST riporta di seguito un articolo, pubblicato domenica 4 settembre
2022 su Bologna Sette, inserto di Avvenire.

Si e concluso venerdr il pellegrinaggio diocesano a Lourdes che ha
visto, nel Santuario mariano sui Pirenei, la presenza di oltre seicento
persone provenienti dall’Emilia-Romagna, fra le quali anche tanti
bolognesi guidati dal cardinale Matteo Zuppi. Il viaggio, iniziato il 30
agosto, e stato promosso dall’ U.N.I.T.A.L.S.I. emiliano-romagnola con

564



la Sottosezione bolognese e organizzato dall’agenzia “Petroniana
viaggi” in collaborazione con I’Ufficio diocesano per la Pastorale dello
sport, turismo e tempo libero. Si é trattato di un vero e proprio ritorno
presso la grotta di Massabielle per tanti, ammalati ed accompagnatori,
per oltre due anni impediti a raggiungere il Santuario a causa della
pandemia. «Qui sentiamo il cuore che si allarga - ha detto
I’Arcivescovo nell’incontro coi pellegrini bolognesi nella Basilica
sotterranea di S. Pio X -. Dunque, quello che auguro e di tornare con
un cuore aperto, forte, perché quello che vediamo e capiamo qui
possiamo portarlo nella vita di tutti giorni».

Giunto a Lourdes al termine del Concistoro voluto dal Papa in
Vaticano, il Cardinale ha celebrato la Messa alla Grotta delle
Apparizioni e guidato la recita del Rosario ai piedi della statua della
Vergine, alla quale ha affidato ciascuno dei presenti. «Che Maria ci
aiuti, lei che ha creduto nell’adempimento della parola - ha detto - a
gettare di nuovo le reti e ad andare al largo sulla sua parola, per
aiutare questo mondo che ¢ attraversato da tanta solitudine, da tanta
violenza, da tanto odio, perché il Vangelo possa raggiungere il cuore
di tanti, illuminare le tante grotte tenebrose del peccato, della
solitudine, dell’abbandono e perché tanti possano trovare anche
attraverso di noi la bellezza della loro vita».

Tanti i momenti di preghiera, personale e comunitaria, che hanno
accompagnato il passare dei giorni presso il Santuario. Fra essi la
Messa internazionale nella Basilica sotterranea, ma anche il
raccoglimento alla Grotta dove la «bella Signora» apparve alla giovane
Bernadette, oggi Santa, i cui luoghi sono stati oggetti di visita da parte
dei pellegrini. Per i malati, dopo le restrizioni dettate dal Covid, e stato
nuovamente possibile anche immergersi nelle acque che sgorgano
dalla Grotta, mentre 'ultima sera di permanenza al Santuario € stata
illuminata dalla tradizionale fiaccolata “Flambeaux” presieduta
dall’Arcivescovo Zuppi. «Siamo riusciti, dopo la pandemia, a riportare
a Lourdes gli ammalati in sicurezza - ha commentato la presidente
della Sottosezione bolognese di U.N.I.T.A.L.S.I., Anna Morena Mesini. -
. Tanti di loro hanno voluto esserci per dire il loro “grazie” per essere
riusciti a tornare qui e, speriamo, per essere riusciti a lasciarsi alle
spalle la paura della pandemia». II Covid non ha lasciato indenne
nemmeno I’Associazione, per due anni costretta a vedere ampiamente
limitate le proprie attivita. «Speriamo che questo pellegrinaggio - ha
osservato Mesini - ci serva per trasmettere alle nuove generazioni il
nostro carisma, anche in collaborazione con I’Ufficio di Pastorale
scolastica dell’Arcidiocesi di Bologna col quale abbiamo iniziato un
percorso di alternanza scuola-lavoro. Il nostro obiettivo é quello di

565



sensibilizzare ciascuno all’importanza della vicinanza agli anziani e
agli ammalati, perché dare amore si rivela una ricchezza per tutti».

Soddisfazione per la sinergia creata con U.N.LT.A.LS.I. e per
I’ampia partecipazione é stata espressa anche da “Petroniana viaggi”:
«Abbiamo unito le forze e le rispettive esperienze per organizzare un
pellegrinaggio straordinario - ha affermato il presidente dell’agenzia,
Andrea Babbi -. Nonostante il recente passato sia stato turbolento e il
futuro appaia incerto, la speranza vince. La voglia di viaggiare, che sia
in un Santuario o in Terra Santa oppure in qualsiasi altra parte del
mondo € tantissima e, per questo, “Petroniana” sta offrendo tante
proposte per raggiungere altrettante mete in giro per il mondo».

Discreta, sorridente e attenta, infine, la presenza del personale
sanitario a disposizione dei pellegrini. «<Sono ormai tanti anni che
vengo in questo Santuario come medico “unitalsiano” - sottolinea il
medico bolognese Anna Romualdi -. Come ripeto spesso, a Lourdes si
realizza una vera utopia della medicina, del modo di aiutare gli
ammalati e affrontare il servizio sanitario. Anche quest’anno ’'utopia
si e realizzata, con una presenza discreta del gruppo sanitario che
opera senza protagonismi, con professionalita e affetto».

566



INVITO DELL’ARCIVESCOVO

Ai Presbiteri e ai Diaconi diocesani e Religiosi
dell’Arcidiocesi di Bologna

Carissimi,

iniziamo questo anno pastorale con I’Assemblea diocesana, che si
svolgera nella mattinata di sabato 10 settembre prossimo e la Tre
Giorni del Clero, dal 12 al 14 settembre. La connessione dei due
appuntamenti, diventata una consuetudine per la nostra Diocesi,
vuole esplicitamente indicare la comune missione affidata a tutto il
Popolo di Dio, di cui anche noi facciamo parte, per camminare
insieme.

Abbiamo bisogno di pregare insieme, ascoltare il Signore ed
ascoltarci tra di noi per confrontarci sulle priorita e le indicazioni
operative dei Cantieri di Betania, per raccordarci tra di noi e sostenere
I'impegno di tutti.

Con la Chiesa universale, che prepara il Sinodo sulla sinodalita
previsto I’anno prossimo e con la Chiesa italiana in particolare
vogliamo fermarci a riflettere sulla necessita, sulle opportunita e sulle
conseguenze per noi e per le nostre comunita del Cammino Sinodale.

Inizieremo con un momento biblico-spirituale, offerto dal
Cardinale Giuseppe Betori e un approfondimento teologico-pastorale,
di Don Paolo Asolan, per poi confrontarci nella realta concreta dei
Vicariati, unendo la riflessione alla gioia della fraternita. L’'ultima
mattina raccoglieremo le proposte per animare la vita pastorale delle
nostre comunita. La scelta é che questo secondo anno di ascolto sia
davvero un cantiere per camminare insieme, tra di noi per
comprendere cosa chiede questo al nostro servizio ministeriale, come
favorire [l’edificazione di comunita ministeriali sempre nella
preoccupazione di vivere e comunicare il Vangelo del Signore al
nostro mondo.

I1 Consiglio delle Conferenze Episcopali Europee ha avanzato una
proposta, accolta e rilanciata dalla CEI, di organizzare un’Adorazione
Eucaristica per chiedere il dono della pace in terra d’Ucraina, nel

567



pomeriggio di mercoledi 14 settembre, festa della Esaltazione della
Croce, eventualmente utilizzando lo schema che allego. Per il Vicariato
di Bologna-Centro l’adorazione si svolgera nella chiesa del SS.
Salvatore, alle ore 19.00; altrove nei luoghi e negli orari piu
opportuni.

Le difficolta di questi mesi, le tante sofferenze che segnano la vita
di tutti in particolare dei piu fragili, ci chiedono una rinnovata
responsabilita e consapevolezza per comunicare la speranza che ¢ in
noi, luce attesa da tanti avvolti nell’oscurita e per edificare comunita
di vivere la maternita della Chiesa.

Vi benedico di cuore.

Bologna, 5 settembre 2022
% Matteo Maria Card. Zuppi
Arcivescovo

568



PROGRAMMA

LUNEDI 12 SETTEMBRE
Seminario Arcivescovile

Ore 9.30
Ore 10.00

Ore 11.00

Ore 11.45

Ore 13.00

Ore 14.30

Ore 15.45

Ore 16.20

Ore 16.30

Ritrovo e Ora Media

Meditazione di S. Em. Card. Giuseppe Betori,
Arcivescovo di Firenze, “La sinodalita negli Atti degli
Apostoli”

Tempo di preghiera e riflessione personale
Concelebrazione eucaristica
Pranzo

Relazione di Don Paolo Asolan, Preside e docente del
Pontificio Istituto Pastorale “Redemptor Hominis”,
“Ripensare il volto ministeriale delle comunita cristiane”

Confronto e dibattito (Mons. Stefano Ottani,
moderatore)

Indicazioni per il lavoro nei Vicariati (Don Luciano
Luppi)
Canto del Vespro

MARTEDI 13 SETTEMBRE

Nei Vicariati

Ore 9.30 Ritrovo e Ora Media

Ore 10.00  Condivisione per rispondere alle seguenti domande:
- Cosa ho trovato piu significativo e illuminante nelle
riflessioni proposte ieri in Seminario?
- Quali ricadute vedo nel ripensare il volto ministeriale
delle comunita in cui vivo il mio servizio?

Ore 12.30 Pranzo insieme

MERCOLEDI 14 SETTEMBRE

Seminario Arcivescovile

Ore 9.30
Ore 10.00

Ritrovo e Ora Media

Relazione sulla riflessione nei Vicariati, raccolte per
macro area (Segretari per la Sinodalita)

569



Ore 11.30

Ore 12.30
Ore 13.00

570

Spazio per interventi e domande per rilanciare alcuni
punti convergenti (Don Luciano Luppi, moderatore)

Comunicazioni:

- Case del discernimento (Don Ruggero Nuvoli, video 5’)
- Il cammino sinodale (Mons. Marco Bonfiglioli)

- Il Diaconato (Don Angelo Baldassarri)

- L’attenzione ai preti anziani (Don Marco Cippone)

- I gruppi sinodali dei preti (Don Pietro Giuseppe Scotti)
Conclusioni dell’Arcivescovo

Pranzo



MEDITAZIONE DI S. EM. CARD. GIUSEPPE BETORI,
ARCIVESCOVO DI FIRENZE,
“LA SINODALITA NEGLI ATTI DEGLI APOSTOLI”

Seminario Arcivescovile
Lunedi 12 settembre 2022

Mi e stato chiesto un contributo sul tema della sinodalita in
prospettiva biblica e, raccattando quel che resta in me delle radici
dell’esegeta, spogliate di un approccio scientifico che ormai mi é
estraneo, per la lunga lontananza dagli studi, e piegate a un orizzonte
pastorale con cui da almeno tre decenni mi é stato chiesto di
misurarmi, proverd a condividere con voi alcune indicazioni che, a
proposito della sinodalita, € possibile rintracciare negli Atti degli

Apostoli.

0. Al tema intendo avvicinarmi a partire dalla convinzione che,
prima ancora di configurarsi in un evento, un sinodo, la dimensione
sinodale rappresenti un elemento costitutivo dell’essere della Chiesa,
e pertanto ne dovrebbe accompagnare costantemente il cammino.
Seguo in questo I'invito della Commissione Teologica Internazionale a
guardare alla sinodalita come allo «specifico modus vivendi et
operandi della Chiesa Popolo di Dio che manifesta e realizza in
concreto il suo essere comunione nel camminare insieme, nel
radunarsi in assemblea e nel partecipare attivamente di tutti i suoi
membri alla sua missione evangelizzatrice» (La sinodalita nella vita e
nella missione della Chiesa, 2 marzo 2018, n. 6).

E in forza di questa comprensione della sinodalita che Papa
Francesco, nel commemorare i cinquant’anni dell’istituzione del
Sinodo dei Vescovi, si € espresso cosi: «La sinodalita, come dimensione
costitutiva della Chiesa, ci offre la cornice interpretativa piu adeguata
per comprendere lo stesso ministero gerarchico. Se capiamo che, come
dice S. Giovanni Crisostomo, “Chiesa e Sinodo sono sinonimi”
[Explicatio in Ps. 149: PG 55, 493] - perché la Chiesa non é altro che
il “camminare insieme” del Gregge di Dio sui sentieri della storia
incontro a Cristo Signore - capiamo pure che al suo interno nessuno
puo essere “elevato” al di sopra degli altri. Al contrario, nella Chiesa
€ necessario che qualcuno “si abbassi” per mettersi al servizio dei
fratelli lungo il cammino» (Discorso  conclusivo  della
Commemorazione del 50° anniversario dell’istituzione del Sinodo dei
Vescovi, 17 ottobre 2015). Una prospettiva particolarmente
importante per noi in quanto pastori del popolo di Dio, perché non ci

571



sentiamo messi in discussione dai processi sinodali, ma ricollocati da
questi nel giusto rapporto con i fedeli.

Non a caso nello stesso discorso il Papa richiama con forza la
centralita della nozione di popolo di Dio per una piena comprensione
della natura della Chiesa: «Dopo aver ribadito che il Popolo di Dio e
costituito da tutti i battezzati chiamati a “formare una dimora
spirituale e un sacerdozio santo” [Lumen gentium, 10], il Concilio
Vaticano II proclama che “la totalita dei fedeli, avendo 'unzione che
viene dal Santo (cfr 7.Gv 2,20.27), non puo sbagliarsi nel credere, e
manifesta questa sua proprieta mediante il senso soprannaturale della
fede di tutto il Popolo, quando ‘dai Vescovi fino agli ultimi Fedeli laici’
mostra ’'universale suo consenso in cose di fede e di morale” [Lumen
gentium, 12]. Quel famoso infallibile “in credendo”. Nell’esortazione
apostolica £vangelii gaudium ho sottolineato come “il Popolo di Dio e
santo in ragione di questa unzione che lo rende infallibile ‘in
credendo’” [EG, 119], aggiungendo che “ciascun Battezzato,
qualunque sia la sua funzione nella Chiesa e il grado di istruzione
della sua fede, € un soggetto attivo di evangelizzazione e sarebbe
inadeguato pensare ad uno schema di evangelizzazione portato avanti
da attori qualificati in cui il resto del Popolo fedele fosse solamente
recettivo delle loro azioni” [EG, 119]. 1l sensus fidei impedisce di
separare rigidamente tra Ecclesia docens ed Ecclesia discens, giaccheé
anche il Gregge possiede un proprio “fiuto” per discernere le nuove
strade che il Signore dischiude alla Chiesa» (Discorso conclusivo della
Commemorazione del 50° anniversario dell’istituzione del Sinodo dei
Vescovi, 17 ottobre 2015).

Di questo modus vivendi et operandi che é la sinodalita intendo
cercare le tracce nella vita della Chiesa dei primi tempi come ci e
presentata dall’evangelista Luca negli Atti degli Apostoli. Sono tracce
che mi sembra di poter scorgere, come spesso si fa, non solo nel cap.
15 degli Atti, il cosiddetto Concilio di Gerusalemme, ma in diversi altri
passaggi significativi della narrazione, che costituiscono vere e
proprie svolte nella coscienza e nella missione della Chiesa dei tempi
apostolici.

1. Il primo dei testi che si pone alla nostra attenzione mi piace
definirlo un’esperienza di sinodalita imperfetta. Si tratta della scelta
del sostituto di Giuda nel collegio dei Dodici (At 1,15-26). A porre
I'interrogativo é Pietro, il primo dei Dodici, il quale, dopo aver
riassunto la vicenda del traditore, chiude il suo intervento con la
citazione del Sal 109,8: «il suo incarico lo prenda un altro» (Az 1,20)
e cosi pone il problema che la Chiesa deve affrontare. La parola di

572



Pietro é rivolta a tutti. La questione non resta all’interno degli Undici,
il gruppo che costituisce la guida della Chiesa nascente, ma giunge a
coinvolgere I'intera comunita, qui definita con I’espressione «i fratelli»
(At 1,15), centoventi uomini e donne. Scegliere colui che dovra essere
designato a entrare nel collegio dei Dodici non € questione riservata,
ma interessa tutti.

Per giungere poi alla decisione vengono a comporsi due diversi
dati. Il primo é tratto dalla parola di Dio e se ne fa portavoce lo stesso
Pietro - lo abbiamo appena ricordato -, riconoscendo questa parola
come chiave interpretativa dell’evento del tradimento di Giuda e della
necessita di ricomporre nella sua integralita il numero, dodici, che
rappresenta il volto simbolico di coloro che, come collegio, dovranno
essere i testimoni autorevoli di Gesu e della sua risurrezione. Il
secondo dato scaturisce dall’esperienza umana di tutti i fratelli, che
devono esprimersi sulle qualita di alcuni di loro, che vanno pero
individuati all’interno di una cerchia definita, che, tra i discepoli,
include solo quanti sono - cost dice Pietro - «tra coloro che sono stati
con noi per tutto il tempo nel quale il Signore Gestu ha vissuto fra noi,
cominciando dal battesimo di Giovanni fino al giorno in cui e stato di
mezzo a noi assunto in cielo» (At 1,21-22). Due sono i designati:
«Giuseppe, detto Barsabba, soprannominato Giusto, e Mattia» (At
1,23).

Scegliere tra loro non € pero piu affare della comunita. La
decisione é rinviata alla sorte, in cui si manifestera la scelta di Dio. Il
processo sinodale, che ha coinvolto tutti, a diversi livelli e con diversi
ruoli, si ferma prima della decisione. La comunita non é ancora abitata
dallo Spirito, che discendera su di essa solo a Pentecoste, e quindi non
e in grado di formulare un discernimento che unisca all’esperienza e
alla Parola anche l’azione dello Spirito. Per una comunita che -
secondo Luca - non € ancora propriamente Chiesa, in quanto non
abitata ancora dallo Spirito, non ci sono segni da interpretare. Per
questo ho pensato di definire questo avvenimento come un processo
di sinodalita imperfetta.

2. Cio non avverra piu dopo la Pentecoste, in quanto il dono dello
Spirito rende la comunita dei discepoli in grado di discernere con la
sua luce e la sua grazia. Lo si puo verificare gia nel secondo testo che
porto all’attenzione, gli inizi del cap. 6 del secondo libro dell’opera
lucana (At 6,1-6). Nel prendere atto di tensioni che serpeggiano tra i
membri della comunita gerosolimitana - «aumentando il numero dei
discepoli, quelli di lingua greca mormorarono contro quelli di lingua
ebraica perché, nell’assistenza quotidiana, venivano trascurate le loro

573



vedove» (At 6,1) -, i Dodici giungono a disporre una nuova
articolazione dei compiti nella comunita. Siamo all’istituzione dei
Sette, che 'autore degli Atti ci presenta come una cessione da parte
dei Dodici di mansioni organizzative in ordine al servizio della carita
nella comunita, mentre questi mantengono per se stessi il servizio
della preghiera e della Parola. In realta, come si evince dalle vicende
che fanno seguito a questa decisione, ’articolazione nuova che viene
data al volto della comunita € piu profonda, in quanto i Sette prescelti,
con in prima fila Stefano, ma anche Filippo, vengono descritti non
nell’esercizio della cura dei poveri, ma nell’atto di annunciare il
Vangelo. E soprattutto il Sinedrio a mostrare precisa consapevolezza
che il ruolo di quei Sette si configura come guida di una parte della
comunita dei discepoli di Gesu, quella di provenienza giudeo-
ellenistica, al punto che la persecuzione che prende avvio dopo il
martirio di Stefano non tocca lintera comunita cristiana, anzi,
risparmia proprio i Dodici. Potremmo dire che dall’emergere di un
problema pratico, che riguarda la tutela dei poveri, rappresentati
dalle vedove, si giunge a una decisione che introduce un’articolazione
nella Chiesa di Gerusalemme legata al modo con cui la diversita
culturale investe le forme di annuncio della fede.

Ma quel che pitu a noi qui interessa € il modo con cui si giunge a
questa forma di Chiesa che potremmo definire plurale. Essa nasce
anzitutto da un ascolto che non lascia cadere un interrogativo posto
dai membri della Chiesa, qui definiti come «i discepoli» (At 6,1). La
nuova forma che va assumendo la Chiesa nascente non discende da
una decisione dall’alto, da un provvedimento preso in autonomia dai
Dodici, ma anzitutto dal loro ascolto di quanto “mormorano” alcuni
tra i discepoli, a cui fa seguito da parte degli stessi Dodici di una loro
proposta di soluzione che viene accolta e approvata dalla comunita:
«Piacque questa proposta a tutto il gruppo» (Af6,5). In secondo luogo
va notato che il cambiamento che si instaura nasce dal riconoscimento
di una fragilita. Potremmo dire che il peccato di divisione, proprio
perché riconosciuto, ¢ seme di un nuovo volto di Chiesa.

Tale volto scaturisce a questo punto dalla confluenza tra
indicazioni della comunita tutta e scelta dei Dodici: «Fratelli, cercate
fra voi sette uomini di buona reputazione, pieni di Spirito e di
sapienza, ai quali affideremo questo incarico» (At 6,3). Si noti come
alla comunita e attribuita la capacita di riconoscere i segni dello
Spirito presenti nei suoi membri e come la decisione si collochi in un
dialogo che coinvolge tutti i discepoli e al tempo stesso riconosce ai

Dodici un ruolo specifico nella guida della Chiesa: i discepoli devono

574



cercare e in concreto designare, ai Dodici e riservato il ruolo di
assegnare il ministero e di farlo attraverso 'imposizione delle mani.

Possiamo infine riprendere quanto detto prima a riguardo della
natura del ministero dei Sette, per prendere atto di come da questo
processo scaturiscano forme nuove di incarnazione del Vangelo, quali
si mostrano nella difesa di Stefano davanti al Sinedrio e nella missione
di Filippo, che supera i confini del mondo giudaico per portare il
Vangelo prima tra i samaritani, poi tra i timorati di Dio - qual e
I’eunuco sulla strada verso Gaza - e quindi tra le citta della costa del
Mediterraneo, a maggioranza abitate da genti pagane. Sintetizza
I’autore degli Atti: «Quelli perdo che si erano dispersi andarono di
luogo in luogo, annunciando la Parola» (At 8,4). Il processo sinodale
messo in moto da una mormorazione ascoltata, perfezionato in una
scelta in cui tutti si esprimono e propongono ma la decisione
conclusiva e garantita dai Dodici, genera una forma plurale di Chiesa
ed e premessa, insieme alla persecuzione, di una decisiva svolta
missionaria.

3. La componente missionaria € presente anche nel terzo testo
degli Atti che propongo all’attenzione, i capp. 10 e 11 del libro, uno
dei due testi biblici di riferimento nel Documento preparatorio della
XVI Assemblea generale ordinaria del Sinodo dei Vescovi (Segreteria
del Sinodo dei Vescovi, Per una Chiesa sinodale: comunione,
partecipazione e missione. Documento preparatorio, nn. 22-24).
I’evangelizzazione e il battesimo di Cornelio, un centurione pagano, a
opera di Pietro. Nel racconto del cap. 10 assume grande evidenza un
elemento che era gia apparso nell’istituzione dei Sette, vale a dire il
contesto di preghiera. Mentre prega, Cornelio ascolta I’angelo di Dio,
che lo sollecita a invitare Pietro presso di sé, e, mentre prega, Pietro
viene rapito in estasi e riceve la visione che dovra rimuovere gli
ostacoli che avrebbero potuto portarlo a rifiutare 'invito di Cornelio.
Ma le voci celesti non sono sufficienti e hanno bisogno di intrecciarsi
con le voci umane. Tali sono quelle dei servi mandati da Cornelio per
chiedere a Pietro di raggiungerlo a Cesarea. E un intreccio di voci
umane ¢ poi il dialogo tra lo stesso Cornelio e Pietro, una
conversazione, come la definisce il racconto, che introduce alla
proclamazione del Vangelo.

Non c’é pero solo I’ascolto a caratterizzare le radici dell’evento ma
anche un coinvolgimento, a diversi livelli, dell’intera Chiesa. Un primo
livello e quello di «alcuni fratelli di Giaffa» (Az10,23) che condividono
I'esperienza di evangelizzazione accompagnando Pietro a Cesarea.
Quello che si sta configurando come un passaggio decisivo del Vangelo

575



ai pagani, in quanto ha come protagonista il primo dei Dodici, si
configura come un atto ecclesiale, partecipato e condiviso.

E poi un atto che viene sancito dal segno che proviene dallo
Spirito: «Pietro stava ancora dicendo queste cose, quando lo Spirito
Santo discese sopra tutti coloro che ascoltavano la Parola» (Az 10,44).
E Pietro e pronto a riconoscere nel segno una conferma della decisione
da lui presa di non porre ostacolo al Vangelo nel rivolgersi ai pagani:
«Chi puo impedire che siano battezzati nell’acqua questi che hanno
ricevuto, come noi, lo Spirito Santo?» (Ar 10,46).

Il vertice di questo intreccio tra gesti umani e segni divini, tra
disponibilita all’ascolto anche dei lontani e apertura alla condivisione
del Vangelo con tutti, si ha nel momento - e siamo al cap. 11 - in cui
Pietro é invitato a rendere conto del suo operare davanti alla comunita
dei cristiani circoncisi di Gerusalemme: «Quando Pietro sali a
Gerusalemme, i fedeli circoncisi lo rimproveravano dicendo: “Sei
entrato in casa di uomini non circoncisi e hai mangiato insieme con
loro!”» (At 11,2-3). E interessante notare che il rimprovero non verte
sull’annuncio fatto a pagani e neanche sul Battesimo loro conferito,
ma sulla condivisione della mensa. Senza contestare la domanda, che
resta dentro schemi che la storia sta superando, Pietro non si sottrae
al confronto, ma lo indirizza verso la comprensione del significato
reale e innovativo dell’esperienza di cui € stato protagonista:
«Comincid a raccontare loro, con ordine» (Ar 11,4). Accetta di
ascoltare quanti lo rimproverano e chiede di essere ascoltato nel
riferire quanto e accaduto.

Un’esperienza di ascolto e di dialogo, ma - e ci0 sembra
particolarmente significativo - lo scopo a cui giunge il dialogo non e
la condanna o I’approvazione di Pietro, benst la lode di Dio: «All’'udire
questo si calmarono e cominciarono a glorificare Dio dicendo:
“Dunque anche ai pagani Dio ha concesso che si convertano perché
abbiano la vita!”» (At 11,18). Anche questo aspetto merita di essere
sottolineato. Non ci si nasconde di fronte ai motivi di possibili
lacerazioni, ma tutti si pongono nell’atteggiamento del
riconoscimento della presenza di Dio nell’agire degli uomini. Vivere
la sinodalita non ha come scopo far prevalere un’opinione sull’altra,
ma riconoscere 1’orizzonte che Dio apre alla Chiesa.

4. Un quarto episodio in cui la dimensione della sinodalita mi
sembra farsi evidente é la chiamata alla missione di Barnaba e Saulo,
cost come viene vissuta nella Chiesa di Antiochia (At 13,1-3). Una
nuova tappa di evangelizzazione sta per avere inizio, una tappa di
particolare significato per Luca in quanto portera il Vangelo nelle citta

576



dell’Asia Minore, I’Anatolia. L’evento non viene descritto come un
passaggio della vicenda personale dei due evangelizzatori, ma si
presenta come un processo che coinvolge l'intera comunita.

Di nuovo emerge il contesto della preghiera, luogo in cui la Chiesa
matura una scelta che ne segna la storia, e alla preghiera questa volta
si accompagna un segno penitenziale, di conversione, il digiuno. In
questo contesto l'intera comunita € coinvolta nella decisione di
mettere a parte due dei suoi membri per la missione: «Mentre essi
stavano celebrando il culto del Signore e digiunando, lo Spirito Santo
disse: “Riservate per me Barnaba e Saulo per l'opera alla quale 1li ho
chiamati”» (At 13,2).

La scelta dei due missionari non nasce da una semplice decisione
umana, ma si configura come risposta della Chiesa alla voce dello
Spirito: «Allora, dopo aver digiunato e pregato, imposero loro le mani
e li congedarono» (Ar13,3). E dunque la comunita che impone le mani
su due dei suoi membri, finora qualificati come appartenenti al
gruppo dei profeti e dei maestri, e li costituisce missionari, ovvero
apostoli, in quel senso lato che troviamo attestato in particolare nel
vocabolario paolino, di cui c¢’é traccia, proprio a riguardo di Barnaba
e Saulo, anche negli Atti (cfr. Ar14,4.14).

5. Possiamo, a questo punto, individuare gli elementi di un
processo sinodale che conduce la Chiesa ad assumere decisioni che
orientano in modo decisivo il suo cammino nella storia. Li raccolgo da
come sono emersi dalla lettura dei testi finora esaminati e li propongo
in forma di semplice elenco:

- un contesto di preghiera;

- un atteggiamento di conversione e penitenza;

- un’attitudine concreta all’ascolto rivolta all’interno della comunita,
ma anche alle voci che vengono dall’esterno;

- un intreccio di parole ed esperienze, di voci e di fatti;

- un confronto in cui ciascuno ha un proprio ruolo a seconda del posto
e, se del caso, dell’ufficio che ricopre nella comunita;

- manifestazioni specifiche dello Spirito che ne comunicano il pensiero
e la volonta;

- decisioni che operano svolte significative nella storia della comunita,
in specie in ordine alla missione.

Tutto questo si ritrova nell’evento del cosiddetto Concilio di
Gerusalemme (At 15,1-35), in cui si fa poi ancora piu esplicita la
dimensione assembleare. L’origine dell’evento e cost descritta nel libro

577



degli Atti: «Alcuni, venuti [ad Antiochia] dalla Giudea, insegnavano ai
fratelli: “Se non vi fate circoncidere secondo 1'usanza di Mose, non
potete essere salvati”. Poiché Paolo e Barnaba dissentivano e
discutevano animatamente contro costoro, fu stabilito che Paolo e
Barnaba e alcuni altri di loro salissero a Gerusalemme dagli apostoli e
dagli anziani per tale questione» (Az 15,1-2). Anche in questo caso si
parte da un’esperienza, quella di Paolo e Barnaba e del loro modo di
evangelizzare, che si fa interrogativo e contestazione nella bocca degli
oppositori.

Giunti a Gerusalemme il confronto si rinnova in un contesto che
coinvolge l'intera «Chiesa», all’inizio e alla conclusione del processo
(At 15,4.22), segnalando al tempo stesso un passaggio che coinvolge
segnatamente «apostoli» e «anziani» (A¢ 15,6), con un intreccio tutto
da approfondire tra implicazione di tutti e ruolo specifico di alcuni.
Questo vale anzitutto per la connessione tra le diverse esperienze
narrate. Quanto viene riferito da Paolo e Barnaba circa la loro
evangelizzazione tra i pagani ha una sua importanza, in quanto é
proprio dai loro viaggi missionari che il problema era stato posto
all’attenzione di tutti. Ma e l'esperienza di Pietro con Cornelio ad
assumere il ruolo centrale, perché, nella teologia di Luca, ’esperienza
dei Dodici ha un peso decisivo nella storia dell’annuncio evangelico,
in forza del loro legame unico e insostituibile con il Gesu storico e il
Cristo risorto. Si tratta di un elemento storico-salvifico che permane
nella funzione della Tradizione apostolica, di cui i successori degli
Apostoli sono i custodi.

Ma poi ’esperienza di Pietro e insieme quella di Paolo e Barnaba,
che testimoniano I’agire di Dio nella storia, illuminano ’ascolto della
Parola interpretata come profezia dell’oggi di Dio da parte di Giacomo
e da essa si lasciano illuminare. Da questo incrocio tra esperienza e
Parola si giunge a un’indicazione sapienziale che riconosce la novita
del Vangelo ma garantisce al tempo stesso la comunione tra tutti i
fratelli. Si tratta di una decisione che si riconosce non scaturita dalla
misura del consenso ma da una condivisione di tutti, perché in essa si
riconosce la voce dello Spirito: «E parso bene, infatti, allo Spirito Santo
e a noi... » (Ar15,28).

Questa articolazione di partecipazione e responsabilita a tutti i
livelli, ben oltre la stretta cerchia degli Apostoli dovrebbe indurre a
definire il cosiddetto Concilio di Gerusalemme propriamente come un
Sinodo, stando a quanto segnala la Commissione Teologica
Internazionale, che invita a distinguere tra sinodalita e collegialita: «I1
concetto di sinodalita richiama il coinvolgimento e la partecipazione

578



di tutto il Popolo di Dio alla vita e alla missione della Chiesa [...] La
collegialita, [a sua volta], € la forma specifica in cui la sinodalita
ecclesiale si manifesta e si realizza attraverso il ministero dei Vescovi»
(La sinodalitd nella vita e nella missione della Chiesa, 2 marzo 2018,
n. 7).

6. Quanto accade nel cap. 15 degli Atti si pu0o pensare come un
punto di arrivo di un cammino di sinodalita che si completa in una
forma assembleare piu definita, ma all’assemblea si giunge attraverso
un cammino di sinodalita che potremmo chiamare feriale. In questo
senso il ricorso all’esemplarita della Chiesa delle origini in ordine alla
sinodalita non puo confinarsi solo nel cap. 15 degli Atti, ma deve far
tesoro anche degli altri passaggi su cui ci siamo soffermati, in cui i
diversi elementi che costituiscono un’esperienza o0 un processo
sinodale non sono meno evidenti e, in qualche modo, vanno
completandosi con il progredire stesso della storia della Chiesa
nascente.

Questa successione di esperienze non va compresa pero come un
susseguirsi di eventi tra loro scollegati. Essi emergono all’interno di
un vissuto ecclesiale che si propone come il cammino della Parola
nella storia, perché la Chiesa nel suo sorgere si percepisce proprio
cosi, come una compagnia di discepoli che, garantiti dai testimoni del
Risorto, si fanno strumenti della via che la Parola, sotto 'impulso dello
Spirito, si traccia nel mondo. Non a caso il primo nome che la
comunita cristiana riceve o si da, noi lo sappiamo, é proprio quello di
“Via”, e i cristiani sono definiti «uomini e donne, appartenenti a
questa Via» (Ar9,2).

7. E allora significativo che la seconda tappa del Cammino sinodale
nazionale prenda le mosse da una icona biblica strettamente legata
all’esperienza della via. Leggo dal documento della CEI 7 cantieri di
Betania. Prospettive per il secondo anno del Cammino sinodale (11
luglio 2022): «Parole come: cammino, ascolto, accoglienza, ospitalita,
servizio, casa, relazioni, accompagnamento, prossimita,
condivisione... sono risuonate continuamente nei gruppi sinodali e
hanno disegnato il sogno di una Chiesa come “casa di Betania” aperta
a tutti.

“Mentre erano in cammino, entro in un villaggio e una donna,
di nome Marta, lo ospito. Ella aveva una sorella, di nome Maria, la
quale, seduta ai piedi del Signore, ascoltava la sua parola. Marta
invece era distolta per i molti servizi. Allora si fece avanti e disse:
‘Signore, non t'importa nulla che mia sorella mi abbia lasciata sola
a servire? Dille dunque che mi aiuti’. Ma il Signore le rispose:

579



‘Marta, Marta, tu ti affanni e ti agiti per molte cose, ma di una cosa
sola c’e bisogno. Maria ha scelto la parte migliore, che non le sara
tolta’” (Lc 10,38-42).

“Mentre erano in cammino”; 1a scena é dinamica, c’¢ un cammino
insieme a Gesu (un “sinodo”). Luca aveva indicato poco prima la
composizione del gruppo che accompagnava il Maestro: “In seguito
egli se ne andava per citta e villaggi, predicando e annunciando la
buona notizia del regno di Dio. C’erano con lui i Dodici e alcune donne
che erano state guarite da spiriti cattivi e da infermita: Maria,
chiamata Maddalena, dalla quale erano usciti sette demoni; Giovanna,
moglie di Cuza, amministratore di Erode; Susanna e molte altre, che li
servivano con i loro beni” (Lc 8,1-3). Questo gruppo che cammina con
il Maestro e il primo nucleo della Chiesa: i Dodici e alcune donne che
seguono il Signore lungo la via, peccatori e peccatrici che hanno il
coraggio e 'umilta di andargli dietro. I discepoli e le discepole del
Signore non percorrono itinerari alternativi, ma le stesse strade del
mondo, per portare ’annuncio del Regno. I discepoli sono “coloro che
guardano con fede a Gesu, autore della salvezza e principio di unita e
di pace” (LG 9): non un gruppo esclusivo, ma uomini e donne come
gli altri, con uno sguardo pero illuminato dalla fede nel Salvatore, che
condividono “le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce degli
uomini d’oggi, dei poveri soprattutto e di tutti coloro che soffrono”
(GS1)».

Cosr il testo dei Vescovi. Questa dinamica quotidiana dell’incontro,
dell’ascolto, della condivisione é la strada della sinodalita che ci é
chiesto di percorrere sotto la guida dello Spirito di Gesu.

580



OMELIA DELL’ARCIVESCOVO NEL PRIMO GIORNO

Cappella del Seminario Arcivescovile
Lunedrs 12 settembre 2022

a celebrazione del Nome di Maria ci ricorda che e il nostro

nome. Non siamo soli. E sia affermazione che esortazione!

Non permettiamo che il divisore ci nasconda il legame che ci
unisce a questa Madre, alla quale apparteniamo e che ci é affidata,
senso della nostra vita nonostante il nostro peccato. Apparteniamo ad
un popolo santo, siamo noi le pietre vive di questo edificio spirituale,
di questa casa nella quale ci pensiamo e vogliamo vivere. E umana,
segnata quindi dalla nostra fragilita e poverta. Spesso questo € motivo
di delusione o di critica, financo di offesa.

La Madre si ama e il suo nome, che é anche il nostro nome, ci
ricorda che siamo suoi e che lei é nostra, che siamo amati; uniti, ma
non uguali; diversi ma non isolati. Maria ¢ il nostro nome e se il mondo
ci vede con un’ideologia noi siamo semplicemente suoi figli e fratelli
tra noi. La Chiesa ¢ famiglia ed ¢ la nostra famiglia. Per tante persone
il nostro nome rappresenta quello di questa Madre, nome che contiene
tanti nomi, anche quelli che ancora non conosciamo, eppure lei ci
ricorda che sono suoi e nostri. E un nome che suscita speranza in tanto
isolamento, al quale tanti ricorrono molto pitu di quello che pensiamo.
E noi non siamo una matrigna che verifica e risparmia perché i figli
non li sente suoi, ma una madre paziente che sa aspettare il figlio, che
trova in lui quello che c’é di buono, che lo tratta sempre con umanita,
anche quando ne e rimasta poca, che non lascia mai solo nessuno.

L’induzione cosi pervasiva e banale dell’individualismo - che
cresce nel silenzio e nell’isolamento, e si insinua nel malessere - é ad
essere dei single. Non siamo single e gli altri non sono un’entita
indistinta, come ammoniva con un certo rigore Don Milani, per cui
alla fine perdiamo i nostri figli e nemmeno ce ne accorgiamo perché,
come il mestiere piu antico del mondo e le maestre, i clienti li abbiamo
sempre. I nostro nome ¢ Maria. Non siamo amministratori
impersonali, dei tecnici che gestiscono o interpretano. Le nostre
comunita sono per noi i legami piu personali, sono la nostra vita piu
vera e bella, il cento volte tanto nostro proprio perché non posseduto,
frutto di sola grazia, amore umano che possiamo e dobbiamo
riconoscere e coltivare.

581



La comunione - che puo essere anche solo accoglienza, perché non
la controlliamo con i nostri indicatori di efficienza e prestazione, ma
con quelli invisibili ed efficaci della grazia - ¢ affidata a noi ed é la
nostra vita. Siamo gli uomini della comunione: passa per noi ma guai
se si fermasse con noi. E circolare e per questo verticale e il nostro
ministero € mettere al centro Gesu. Il nome di Maria ¢ il nome di
questa comunione che genera la presenza di Cristo. In una
generazione impaurita dai legami e insicura perché ama poco e
consuma molto, alla ricerca continua di misure, mansionari, istruzioni
per l'uso, possessiva e fragile, noi rappresentiamo la prassi di un
amore buono ma esigente, per tutti e personale, fedele ma dinamico,
non protagonista eppure capace di esaltare i talenti di ognuno. E una
madre e non una terapeuta. Ci ascolta e ascolta, ci interpreta, certo,
ma come una madre esperta di umanita, che sa aspettare e conoscere
in maniera non compilativa o funzionalistica ma con la verita
dell’amore, perché non smettera di dire in tanti modi di fare quello
che Cristo ci dice. E una madre e non un servizio sociale, anzi lo e
molto di pit perché non ama in astratto, ma con la cura e I'intelligenza
di una madre che cerca il meglio per i suoi figli e non lascia ridurre
I’amore a esortazione ma vive I'ortoprassi della custodia della vita di
ognuno. E una madre che coinvolge tutta la vita e non una democrazia
in cui esercitare un ruolo. La comunione inizia e cresce non con una
definizione o una teoria intelligente, ma con tanta preghiera e tanta
umanita concreta, camminando insieme, considerando ciascuno
importante, sentendo l’altro fratello anche quando non lo sente.
Troveremo le forme per vivere questa comunione ma solo se la
custodiamo dalla divisione e la facciamo crescere partendo sempre da
persone, nomi, con la fatica di questo ma anche con la gioia e la
bellezza di una famiglia e non di un’idea.

Ringrazio per il dono della Chiesa e di questa Chiesa di Bologna,
di ogni comunita, piccola e grande, tutte importanti, per il carisma dei
religiosi e perché nella comunione troviamo il senso e il valore di ogni
ministero, mai competitivo ma sempre complementare. Ringrazio per
questo nome dolcissimo e cost umano, che non si rassegna e resta sotto
le tante croci, umile ma capace di abbattere i potenti dai troni. A
questa madre che amiamo con tutto noi stessi e dalla quale desidero
che vi sentiate amati, nonostante i limiti e le fatiche, appartengono
anche i tanti fratelli pit piccoli di Gesu, quelli evidenti e quelli la cui
sofferenza resta nascosta a chi e distratto, ma non sfugge allo sguardo
attento e tenero di una madre. L’apostolo non puo accettare che la
comunita sia un compromesso tra tanti individualismi, un
condominio nel quale ognuno afferma se stesso.

582



Aiutiamo le comunita a vincere ogni logica divisiva e questo e
possibile solo appartenendo a Cristo e con tanta comunione. La
comunione la viviamo e contempliamo pienamente nell’Eucaristia,
anticipo di quella del cielo. «Aspettatevi», chiede 1’apostolo, cioe
coinvolgete tutti, cercate e amate ’'unita, componendola con pazienza,
sempre intorno a Cristo, per essere quello che Gesu vuole: una cosa
sola. Prendiamo esempio dal centurione che fa sua la sofferenza del
servo. Ne sente I’'urgenza. Non rimanda: sta per morire. Non fa finta,
non aspetta di vedere come va a finire, non é fatalista. Chi ama non
perde tempo. Anche Gesu non lo perde e si incammina con loro. Ecco
cosa significa uscire: ascoltare e camminare dentro le tante sofferenze,
conoscerle, farle nostre. Solo cosi avviene un incontro altrimenti
impossibile e il centurione diventa modello di fede.

Nome dolcissimo, Madre nostra, Madre dell’unita e della pace in
un mondo diviso e di tante isole, poco capace di pensarsi insieme,
grazie di portare il tuo Nome di amore e rappresentarlo per tanti che
camminano con noi. Donaci di vivere e costruire la comunione tra noi
e con tutti.

583



RELAZIONE DI DON PAOLO ASOLAN,
PRESIDE E DOCENTE DEL PONTIFICIO ISTITUTO PASTORALE
“REDEMPTOR HOMINIS”,
“RIPENSARE IL VOLTO MINISTERIALE DELLE COMUNITA CRISTIANE”

Seminario Arcivescovile
Lunedi 12 settembre 2022

A. CONSIDERAZIONI PREVIE (E NECESSARIE).

Affrontare un tema del genere ha bisogno di alcune riflessioni
previe: a partire dalla definizione di ministeri, del loro reciproco
rapporto e dell’ecclesiologia nella quale ci muoviamo.

Sarebbe facile (?) dare delle ricette prefabbricate, ma la TP non
ragiona cosl.

Ad esempio, il tema dei cosiddetti “ministeri laicali” sta al crocevia
di altre questioni che vi sono intrecciate, la soluzione delle quali
determina la comprensione tanto del termine in sé (che significa
“ministero”? che significa “laico”?) che del suo sviluppo
progettuale/pratico all’interno della vita della Chiesa. E facilmente
intuibile come tali questioni riguardino la consistenza o meno di una
specificita nell’identita dei laici battezzati, rispetto ai battezzati
ordinati o a quelli consacrati nella vita religiosa; la sua articolazione
in rapporto al sacerdozio ministeriale; la sua destinazione alla
edificazione della Chiesa e della sua missione nel mondo;
I’ecclesiologia che la giustifica e la supporta.

Quel che possiamo fare, coerentemente con il metodo della TP,
sara mettere a fuoco alcuni criteri, che ci aiuteranno (se e in quanto
fatti reagire con il dato di contesto, cioe con la realta concreta di cui
vivete) a progettare la prassi pastorale e a non subirne soltanto il
trascinamento (in senso deduttivo o in senso induttivo).

Dovremo fare delle considerazioni previe, spero sintetiche, che
tuttavia ritengo necessarie.

- “Ripensare il volto” di una comunita cristiana significa elaborare
una certa visione di Chiesa; ministero ordinato e ministeri sono
costitutivamente correlativi in questa elaborazione, si comprendono a
vicenda. Uno dei frutti del Concilio é stata appunto l’arricchita
comprensione che la Chiesa ha avuto di se stessa come di un mistero
(cfr. LG), portando a sintesi quanto Guardini gia intuiva agli inizi del
Novecento: «Siamo alla vigilia di una rivoluzione: la Chiesa nelle
anime». Qualunque questione sui ministeri non puo prescindere da

584



una ricomprensione «nelle [nostre] anime» della Chiesa: cioé una
appropriazione personale, vissuta, che dobbiamo sentire come vita
della nostra vita. Senza questa “rivoluzione” ogni operazione di
ristrutturazione pratica della vita delle nostre comunita scadra a
ingegneria social-ecclesiastica. Per un prete/diacono: a una cosa in piu
da fare, di cui spesso non si capisce neppure ’obiettivo ultimo.

- La comprensione che la Chiesa ha elaborato di se stessa nel
Concilio € avvenuta con I'obiettivo di rispondere meglio alla missione
per la quale esiste ed é inviata nel mondo: «immettere ’energia
perenne, vivificante, divina del Vangelo nelle vene di quella che ¢ oggi
la comunita umana, che si esalta delle sue conquiste nel campo della
tecnica e delle scienze, ma subisce le conseguenze di un ordine
temporale che taluni hanno tentato di riorganizzare prescindendo da
Dio» (Giovanni XXIIlI, Humanae salutis, 3). E 1a questione del rapporto
Chiesa/mondo, o meglio Vangelo/modernita (£tsi Deus non daretur).
Di fatto nel dopo-Concilio (e, per certi versi, gia nella titolazione della
costituzione Gaudium et Spes) il tema dell’evangelizzazione appare
come cifra della recezione del Concilio (£vangelii Nuntiandij, i1 grande
tema della Nuova evangelizzazione, Evangelii Gaudium). Tale tema
intrattiene inestricabilmente la natura della Chiesa e la sua identita, il
suo posto nel mondo. E gia intuibile come una tale comprensione
coinvolga tutti i battezzati e non solo gli ordinati e i consacrati.
Convertire la pastorale in senso missionario non ¢ dunque aggiungere
delle attivita di primo annuncio a quelle ordinarie della vita delle
parrocchie; €, come si esprime il Papa, «ripensare tutto in chiave
missionaria». L’ad-intra stesso della Chiesa va compreso alla luce della
sua missione ad-extra (ospedale da campo, essenzializzazione
dell’annuncio, pastorale kerigmatica, ripensamento di tutti i ministeri,
financo degli orari delle attivita pastorali...).

- D’azione pastorale della comunita cristiana, in questa
prospettiva, non puo strutturarsi piu (soltanto) a partire dal trinomio
(divenuto classico) evangelizzazione-liturgia-carita [che sono
dimensioni e non settori della pastorale] ma a partire dalla concreta
vita dell’essere umano (cfr. gli ambiti del convegno di Verona), che e
la magna quaestio della modernita: chi ¢ 'uomo? Cos’¢ il mondo? E
cosa centra Dio con loro? Fu proprio all’origine della modernita che
tale triade inizio la sua fortuna nella riflessione teologico-pratica, a
partire dalla comprensione del ministero di Gesu suddiviso in regale,
sacerdotale e profetico. Ripresa in ambito protestante, soprattutto dal
filone calvinista, quella suddivisione fu usata per sostenere la teologia
del sacerdozio comune (contrapposta antagonisticamente a quella del
sacerdozio ministeriale dei preti cattolici), configurato proprio grazie

585



al trinomio sacerdote-re-profeta. Tale trinomio vale certamente e
correttamente (quando sia compreso unitariamente) per Gesu Cristo
e il suo sacerdozio pastorale e vale anche per il cristiano, che nel
battesimo e assimilato a Cristo. In ambito cattolico - gia nel contesto
post-tridentino - venne usato sempre piu per strutturare la figura e la
missione del pastore, soprattutto del parroco, al quale vennero
attribuite le tre competenze fondamentali del magisterium verbi,
ministerium gratiae, regimen animarum. Tale trinomio passo quindi
a caratterizzare anche il mondo laicale cattolico, quando si comincio
(a partire dalla meta del ‘900) a valorizzare il sacerdozio comune dei
fedeli (naturalmente con qualche coerente modifica: non piu
magisterium verbi, ma formazione catechistica; non ministerium
gratiae o dei sacramenti, ma partecipazione liturgica; non governo
delle anime ma vita di carita). Nella formula piu usata diverra:
catechesi, liturgia e carita. Dobbiamo ritenere perd che questo
crescente ricorso al trinomio parola-liturgia-carita si sia verificato per
una ragione piu profonda e cioé proprio per il progressivo
differenziarsi della Chiesa dalla societa, iniziato a partire dalla
modernita. La destrutturazione della christianitas e il venir meno
della coincidenza Chiesa-societa comporto per la Chiesa lo sforzo di
definire se stessa e la propria presenza nella societa. Quindi a dover
necessariamente rispondere alla domanda in che cosa consistesse
I’azione pastorale. La differenziazione e la secolarizzazione sempre
piu pervasive hanno comportato una revisione complessiva
dell’azione pastorale e la necessita di ricomporre, in maniera piu
persuasiva, un “intero pastorale”. Questo intento, lodevole e corretto,
¢é stato - di fatto - realizzato in chiave remissiva: cedendo cioé a quella
spinta socioculturale che delimitava il campo della religione al privato
e il senso pubblico della Chiesa a ruoli di supplenza socioassistenziale.
In questo modo non solo si é contribuito all’instaurarsi della
differenziazione, ma anche alla ritirata pratica della pastorale dai
luoghi e dalla vita quotidiana della gente, ritenuta profana, laica,
secolare, e quindi non piu appartenente al proprium dell’azione
pastorale. La pastorale rischia da allora di ridursi a quell’insieme di
attivita che si svolgono dentro la comunita, dentro la chiesa,
addirittura dentro le mura dell’edificio parrocchiale. Cosi, secondo
I'interpretazione restrittiva di quel trinomio, trova autocopertura e,
in qualche modo, autogiustificazione il ritrarsi circoscritto e
intraecclesiale dell’azione pastorale. Dobbiamo riconoscere che il
trinomio € messo seriamente in crisi dalle esigenze della nuova
evangelizzazione. L’idea stessa di una “nuova evangelizzazione” e le
prospettive indicate da Evangelii Gaudium mostrano categoricamente

586



- non solo e non tanto dal punto di vista teoretico, ma dal punto di
vista pratico - che la pastorale reale, quella che effettivamente cerca
di fare i conti con la postmodernita e con la differenziazione, non puo
essere limitata o progettata dentro a quello schema. E gia importante
rilevare che una adeguata mappatura dell’azione ecclesiale (e,
contemporaneamente, del volto ministeriale delle comunita cristiane)
in questo nostro tempo e in questo contesto deve saper distinguere
cio che serve ad edificare la comunita nel proprio vissuto interno (ad
intra) e le azioni che servono invece ad extra, cioé quelle che
riguardano I'’evangelizzazione, la missione, I’animazione delle realta
temporali. Il trinomio evangelizzazione-liturgia-carita spinge verso
un’azione pastorale fortemente squilibrata: dedica molto alla parte ad
Intra (strutturando organicamente le celebrazioni, i sacramenti, i vari
momenti della vita interna di una comunita...) e fatica molto ad
organizzare il resto (configurando la pastorale ad extra pit come una
pastorale di iniziative, che una pastorale strutturata organicamente).
Iniziamo cosi a comprendere in che senso la missione oggi non puo
prescindere dai laici e dalla loro vita quotidiana: il campo della
famiglia, con la sua crescita interna e I’educazione dei figli; il campo
della vita sociale e del lavoro; il campo della salute e del tempo
libero... sono dimensioni che appartengono contemporaneamente al
vissuto dell’'uomo in quanto uomo ed al vissuto cristiano (sono
collocate dentro l'ottica del Vangelo) e che, tuttavia, sono perlopiu
emigrate dall’agenda pastorale ordinaria, poiché faticano a rientrare
nel suddetto trinomio; non progettate adeguatamente, rischiano di
allargare la mappatura pastorale, complicandola sempre pit.

“Ripensare il volto ministeriale delle nostre comunita” dovra tener
conto di queste osservazioni se non vorra ridursi all’ennesimo
espediente che risucchia energie, spese soltanto all’interno delle
parrocchie, con le frustrazioni inevitabili che ne verranno - perché si
ripiegheranno a offrire servizi religiosi sempre meno richiesti. Perché
I’asse della crescita e la missione, non la conservazione o il
funzionamento aziendale delle parrocchie - per il quale reclutare
nuove leve di lavoratori.

B. LA QUESTIONE DEI “MINISTERI LAICALI”
1. Una coestensione da criticare.

L’indole secolare esprime la modalita con cui la costitutiva
dimensione secolare della Chiesa si realizza nella vita di quei fedeli
che sono i laici: «Cercare il regno di Dio trattando le cose temporali e
orientandole secondo Dio» (Lumen Gentium, 31). Tale indole ha

587



“significato teologico” perché dice la modalita specifica con cui il
cristiano laico partecipa alla crescita del Regno tanto edificando la sua
comunita che operando nel mondo: non definisce una qualsiasi
relazione del laico battezzato alla secolarita, ma la sua “qualita
specificamente teologica”. Non nel senso, quindi, di meramente
definire il campo di azione del cristiano laico, ma la sua fisionomia e
soggettivita ecclesiale. Anche quando opera per la edificazione della
Chiesa, il cristiano laico si esprime come colui la cui vocazione e
missione si esercita nell’instaurazione del Regno negli ambiti vari e
complessi del vissuto concreto.

«l servizio dei laici nel mondo non € un servizio secolare. E un
servizio salvifico, che, per questo, € ecclesiale. [...] € cosi che il servizio
secolare dei laici partecipa del carattere sacramentale della Chiesa
che, come sacramento universale della salvezza, é il popolo
messianico»!.

In questa prospettiva, non esiste una duplice missione della Chiesa
(una ad intra affidata ai ministri ordinati, I’altra ad extra delegata ai
laici), ma un’unica missione che si dispiega in un duplice ambito:
«certamente tutti i membri della Chiesa sono partecipi della sua
dimensione secolare; ma lo sono in forme diverse» ( Christifideles laici,
15). Tale considerazione - dell’ambito secolare come ambito
imprescindibile della missione della Chiesa - qualifica ecclesialmente
il laico senza forzatamente clericalizzarlo, senza cioé che si debbano
intendere i “ministeri laicali” alla stregua dei ministeri ordinati.

Tale precisazione risulta fondamentale per il nostro tema: come
vanno dunque intesi i “ministeri laicali”, se non debbono essere
clericomorfi, e se traggono la loro giustificazione non dal sacramento
dell’ordine ma da quello del Battesimo e della Confermazione?

Fu il movimento liturgico a ripensare un’iniziale, diversa
articolazione dei ministeri nella/della Chiesa, considerandoli e
trattandoli prevalentemente all’interno dell’azione liturgica. E,
successivamente, furono il cosiddetto movimento laicale, quello
missionario e la flessione numerica dei ministri ordinati a porre sul
tappeto la questione - fattasi urgente - del ruolo ecclesiale da
riconoscere/affidare ai laici.

E interessante che nell’immediato post Concilium]la Chiesa italiana
abbia prodotto due documenti relativi alla problematica: / ministeri
nella Chiesa (15 settembre 1973) ed Evangelizzazione e ministeri (15

'W. Kasper, L’heure des laics, «Christus» 45 (1990) p.32.

588



agosto 1977); il primo piu dottrinale, il secondo piu pastorale.

In tali documenti gia si evidenziano alcuni criteri e alcune
prospettive pratiche.

Circa i criteri, si ribadisce che i ministeri costituiscono una grazia
e non una rivendicazione umana; sono un compito e una missione;
esigono un impegno cui accedere non per slancio emotivo ma previo
discernimento approfondito; necessitano di competenze adeguate.

Circa le prospettive, si indicano possibili configurazioni
ministeriali, tanto nuove che riprese da quelle dell’antichita:
catechista, cantore/salmista, sacrista/ostiario, ministero della carita...
senza precisarne perd né la configurazione canonica né il profilo
operativo. Da qui la debolezza pastorale e I'inincidenza pratica delle
indicazioni offerte dai Vescovi. E all’interno di questi documenti che
trova ufficializzazione una formula coniata da Y. Congar?
dall’intonazione assai suggestiva: «Chiesa tutta ministeriale». Cost il
numero 18 di Evangelizzazione e ministeri. «esigenza vivissima,
sentita in maniera differente e convergente nel campo sociale e nel
campo ecclesiale, ¢ quella di una Chiesa tutta ministeriale, tutta dotata
e preparata, tutta compaginata e mobilitata con la molteplicita delle
sue membra al servizio della propria missione nel mondo. Solo una
Chiesa tutta ministeriale € capace di un serio e fruttuoso impegno di
evangelizzazione e promozione umana e di attualizzazione di tutte le
possibilita evangeliche nascoste, ma gia presenti e operanti nella
realta del mondo».

Questa attribuzione del carattere ministeriale cosi ampia,
«coestesa all’essere stesso della Chiesa», finisce per esporre a
confusione. Dunque va criticata.

2.1. Alcuni guadagni necessari.

Giustamente, percio, il Sinodo sul laicato non usera quella
formula, raccomandando anzi un futuro chiarimento, non soltanto
lessicale.

Tale chiarimento non dovra avvenire a scapito delle due positive
istanze soggiacenti al modello della «Chiesa tutta ministeriale», che
debbono essere raccolte da qualunque riflessione teologico-pastorale
che voglia affrontare il tema della presenza/missione dei laici nella
Chiesa.

%Y. Congar, Ministéres et communion ecclésiale, Cerf, Paris 1971, p.17.

589



La prima riguarda il “carattere di servizio” proprio di ogni azione
ecclesiale, e quindi proprio dell’azione di ogni cristiano. In questo
senso, laddove per “ministero” si intenda puramente 1’esplicitazione
di questo carattere costitutivo, siamo in presenza di un uso corretto
del termine anche in riferimento ai laici.

La seconda segnala I'urgenza di uscire da una azione ecclesiale
centrata esclusivamente sui pastori e dunque fortemente
clericocentrica. Tale concentrazione presenta due difetti: mortifica le
possibilita di espansione e di penetrazione della stessa pastorale nel
mondo di oggi, per il quale necessitano competenze plurime e
articolate, non tutte «esercitabili dai/attribuibili ai» pastori; e non
incarna I’ecclesiologia della communio propria del Concilio?.

Tale ecclesiologia presuppone la “corresponsabilita” di tutti nella
Chiesa, in quanto radicata nella consacrazione battesimale. Ma essa
non consiste principalmente in un’opera di aiuto o di sostegno al
ministero dei pastori, quanto nell’espressione della vita cristiana “in
sé”, trovando luogo e forma principalmente non nella cooperazione a
compiti pastorali intraecclesiali, ma nella vita concreta del territorio,
della gente, del luogo di lavoro. In tali ambiti la corresponsabilita va
vissuta nella testimonianza attiva, senza necessitare di mandati
speciali.

E molto importante partire da questo riferimento fondamentale,
perché esso chiarisce che i laici sono abilitati e riconosciuti nella loro
responsabilita ecclesiale anzitutto e propriamente come laici, cioé non
in forza di eventuali incarichi intraecclesiali (magari sostitutivi di
quelli finora riservati ai ministri ordinati, come avverrebbe nel caso
della guida pastorale di una comunita affidato a un laico), ma in forza
piuttosto della loro concreta vita cristiana, secondo la vocazione e lo
stato di ognuno.

Nell’ecclesiologia della communio vale un importante criterio di
contenuto e di metodo: le varie identita ecclesiali non si possono
comprendere né vivere isolatamente, come compartimenti stagni o
fattori autoreferenziali, ma soltanto nella reciprocita dinamica che le
costituisce e le definisce. Cio significa che esiste una costitutiva
correlazione che va mantenuta tra ministeri ordinati e servizi laicali,
senza che gli uni escludano la necessita o la presenza degli altri:
“comunionalmente” gli uni rinviano agli altri.

3Cfr. P. Asolan, I/ pastore in una Chiesa sinodale. Una ricerca odegetica, S.
Liberale, Treviso 2005, pp. 432-435.

590



Invece, nella letteratura che tratta dei “ministeri laicali” ¢ spesso
possibile riconoscere, sullo sfondo, non questa ecclesiologia della
communio ma un’ecclesiologia “oppositiva”, sbilanciata
carismaticamente*, dove la liberta dello Spirito sembra doversi
contrapporre necessariamente - secondo la nota tesi weberiana - al
ruolo istituzionale: come se non venissero entrambe dal medesimo
Spirito e non fossero comunionalmente le une in costitutiva relazione
alle altre. In un’ecclesiologia di questo tipo, il valore di un ministero
laicale finirebbe col consistere nell’erosione delle posizioni
ministeriali occupate dal clero, o nella loro ridistribuzione creativa.

Vi e anche un’altra opposizione che non puo essere sottoscritta,
pur condividendone il punto di partenza, e cioe la critica alla
“dilatazione ministerializzante” che anche noi abbiamo contestato:
quella tra cristiani “discepoli” e “ospiti”>. Se é vero che non tutti i
battezzati sono percido stesso investiti/investibili di un ministero,
tuttavia tutti condividono la responsabilita ecclesiale: dunque, in
nessun modo possono essere considerati come semplici “ospiti”.

2.2. Alcune precisazioni [non solo] lessicali.

L’ecclesiologia della communio entro la quale affrontiamo il nostro
tema, deve poter distinguere all’interno della comunita diversificati
compiti e uffici: sia nella forma (costitutiva e strutturale) del ministero
ordinato, sia nella forma di incarichi (compiti e uffici) ordinari di
“partecipazione” pastorale, sia nella forma di “cooperazione”
pastorale di carattere straordinario (eccezionale e suppletivo).

Pit precisamente, va distinta la “corresponsabilita” dalla
“collaborazione”. Mentre la prima - in quanto si da in forza del
Battesimo, fonda la soggettivita ecclesiale del laico ed é risposta alla
vocazione battesimale - non consiste nell’incarico di qualcosa da parte
di qualcuno, la seconda consiste nell’assunzione di un servizio
ecclesiale specifico. Cio avviene per due vie: quella che possiamo
chiamare “collaborazione”, incardinata nella soggettivita laicale (non
nell’attribuzione di un incarico che spetta al pastore), grazie alla quale
si assume un incarico di per sé gia comunque presente nella comunita
(per es. la catechesi) e possibile per la grazia del Battesimo; e quella

4Cfr. ad esempio K. Holl, Der Kirchenbegriff nach Paulus in seinem Verhdiltnis
zu dem der Urgemeinde, in Das Paulusbild in der neueren deutschen
Forschung, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1969, pp. 144-178.

SCfr. P. A. Sequeri, /I Dio affidabile, Queriniana, Brescia 1996, pp. 602-609.

591



che - piu appropriatamente - possiamo chiamare “cooperazione”.

Quest’ultima si da sia quando un laico assume un compito di aiuto
all’esercizio del ministero del pastore (ricevendo da lui esplicito
mandato: per es., la distribuzione straordinaria dell’Eucaristia:
ministero di per sé non originato dalla grazia battesimale), sia quando
coopera all’esercizio del ministero pastorale, assumendo funzioni
delegate di guida della comunita in forma suppletiva.

Tale articolazione va coordinata efficacemente da parte del
pastore, al quale spetta il compito di promuovere sapientemente le
persone che vi saranno coinvolte, attivando una rete di relazioni che
sostanziano una “cultura della comunione” senza la quale tutto
potrebbe risolversi in un protagonismo patologico (del pastore o dei
laici collaboratori/cooperatori) e dove lattivita si paga con
I'inaridimento della fede.

Senza questa rete comunionale di rapporti c¢’é il rischio che la
missione dei vari soggetti imploda, perché non genera né reciprocita,
né condivisione, né carita: non genera nemmeno quella diakonia che
dovrebbe caratterizzare chi serve nella comunita cristiana (Mc 10, 41-
45). «La distinzione tra corresponsabilita di tutti e collaborazione di
alcuni e capitale...la corresponsabilita si impone, la collaborazione si
concede»®.

3. Articolazione delle figure ministeriali.

Alla luce di tutto questo, quale articolazione della ministerialita
ecclesiale sara possibile prevedere?

3.1. Ministeri istituiti.

Sono quei ministeri ufficialmente determinati per «farsi carico di
speciali compiti e mansioni nella comunita» (CEl, Evangelizzazione e
ministeri, n. 62). Attualmente sono i ministeri del lettorato,
dell’accolitato e del catechista, cui si puo aggiungere - per affinita - il
servizio straordinario della distribuzione dell’Eucaristia. Come si
vede, rimane qui piuttosto caratterizzante la centratura liturgica.

Ora, tale contesto precipuo e particolare, da una parte conferma il
posto centrale che la liturgia (in quanto fons et culmen) tiene nella

°A. Borras, Les ministéres laics. Fondements théologiques et figures
canoniques, in 1d (ed.), Des Laics en responsabilité pastorale? Accueillir de
nouveaux ministéres. Ouvrage publié a4 l'initiative du groupe de travail des
canonistes francophones de Belgique, Cerf, Paris 1996, pp. 95-120 (p. 104).

592



vita e nell’agire della Chiesa; dall’altra espone i ministeri istituiti al
rischio della separatezza del loro esercizio rispetto all’insieme della
pastorale.

3.2. Incarichi ufficialmente riconosciuti.

Meglio dunque preferire la dizione di “incarichi” rispetto a quella
di “ministeri laicali”, da riservare ai tre ministeri [finora]
ufficialmente determinati. Come quelli, tuttavia, anche questi si
determinano in base a caratteri analoghi: soprannaturalita di origine,
ecclesialita di fine e di contenuto, stabilita di prestazione, pubblicita
di riconoscimento, attitudine e competenza specifica.

Con la differenza che tali incarichi non vanno prospettati solo in
ambito liturgico o intraecclesiale, proprio in forza dell’indole secolare
che caratterizza i laici: qui si apre «un orizzonte assai vasto per i
ministeri dell’animazione cristiana dell’ordine temporale, e della
promozione umana, le quali, come tali, fanno parte della missione
della Chiesa» (Evangelizzazione e ministeri, 73).

Tenendo dunque fermo che Ulespressione «Chiesa tutta
ministeriale» va criticata, la forma da dare alla comunita cristiana
rimane comunque quella ispirata al servizio da parte di tutti, poiché
una corresponsabilita che coinvolge ogni battezzato é quella di
seguire Gesu Cristo che «non € venuto per essere servito, ma per
servire e dare la sua vita in riscatto per tutti» (Mt 20,28).

Tale partecipazione di tutti al servizio di/in Cristo ha grande
valore spirituale e pastorale:

- sotto il profilo personale: non tutti i carismi sono ministero,
mentre ogni ministero € un carisma, cioé un dono che si esplica
necessariamente come servizio al prossimo, e non solo come dotazione
personale di cui abbellirsi;

- sotto il profilo ecclesiale: ogni servizio ufficialmente riconosciuto,
ogni ministero istituito, si inseriscono specificamente in una comunita
cristiana concreta, per opera ed effetto dello Spirito, che riempie e
vivifica tutto il corpo di Cristo. Per questo essi implicano sempre una
costitutiva dimensione ecclesiale.

Da qui la necessita che vi sia un mandato esplicito della Chiesa:
tale mandato richiede un impegno di stabilita (necessaria
all’edificazione e alla missione) e una verifica delle effettive esigenze
della comunita, giacché non bastano a tale verifica la disponibilita o
il desiderio dell’eventuale candidato. La vocazione al servizio
ecclesiale va sempre ricondotta alla sua natura di espressione di

593



servizio e strappata alla restrizione che - gia in passato, ma in forme
molto piu insidiose nel presente - riduce il servizio ecclesiale a
questione soggettiva e psicologica, compressa dentro il perimetro
angusto e chiaroscurale della realizzazione di sé o del proprio sentire.

3.3. Collaborazione e cooperazione dei laici.

Qualificare di sola “supplenza” i servizi laicali € certamente errato:
nessun incarico a servizio di una comunita ha di per sé carattere di
supplenza, perché esprime comunque la corresponsabilita ecclesiale
in una forma peculiare, anche quando si configura come una forma di
partecipazione al compito di per sé proprio del ministero ordinato.

Sembra piu corretto mantenere la distinzione, piuttosto, tra le due
tipologie generali di collaborazione e cooperazione (cfr. supra 2.2).
All’interno di questa distinzione, possiamo ulteriormente precisare
come la collaborazione sia “ordinaria” e 1la cooperazione
“straordinaria”.

Alla prima appartengono i ministeri istituiti e gli incarichi
pastorali.

Tale collaborazione e caratteristica della reciprocita e correlazione
che le diverse identita e i diversi ruoli ecclesiali intrattengono tra loro.
Essa manifesta sia la differenza che la correlazione tra sacerdozio
comune e sacerdozio ministeriale: in forza di tale rapporto,
I’attribuzione di incarichi pastorali ai laici non ha solo carattere
suppletivo, ma originario e proprio della comunita cristiana (come,
tra l’altro, dimostra la presenza del tutto tradizionale - in questa
vostra Diocesi particolarmente - di ministeri conferiti in forma
ordinaria a laici).

La cooperazione, invece, é sempre straordinaria, cioé eccezionale
e suppletiva.

Cosi e usato il verbo “cooperare” in Lumen gentium, 30: «I sacri
pastori, infatti, sanno benissimo quanto contribuiscano i laici al bene
di tutta la Chiesa. Sanno di non essere stati istituiti da Cristo per
assumersi da soli tutta la missione della salvezza che la Chiesa ha
ricevuto nei confronti del mondo, ma che il loro magnifico incarico é
di pascere i fedeli e di riconoscere i loro servizi e carismi, in modo che
tutti concordemente cooperino, nella loro misura, all’opera comune».

Precisa Christifideles laici, 23: «Quando poi la necessita o 'utilita
della Chiesa lo esige, i pastori possono affidare ai fedeli laici, secondo
le norme stabilite dal diritto universale, alcuni compiti che sono
connessi con il loro proprio ministero di pastori ma che non esigono

594



il carattere dell’ordine [...] L’esercizio pero di questi compiti non fa
del fedele laico un pastore: in realta non é il compito a costituire il
ministero, bensi I'ordinazione sacramentale[...] II compito esercitato
in veste di supplente deriva la sua legittimazione immediatamente e
formalmente dalla deputazione ufficiale data dai pastori, e nella sua
concreta attuazione e diretto dall’autorita ecclesiastica».

Gia il CJC (can. 230 § 3) aveva stabilito: «Ove le necessita della
Chiesa lo suggeriscano, in mancanza di ministri, anche i laici, pur
senza essere lettori o accoliti, possono supplire alcuni dei loro uffici,
cioé esercitare il ministero della Parola, presiedere alle preghiere
liturgiche, amministrare il battesimo e distribuire la sacra comunione,
secondo le disposizioni del diritto».

Si prospetta una situazione in cui grazie all’approfondimento
teologico - e in forza di necessita pratiche, pastorali - si riscoprono
ambiti di responsabilita laicale (ministeriale e non) pit ampi che in
passato: sia dal punto di vista dei soggetti, sia dal punto di vista dei
campi di azione. In forza della necessita pastorale si delinea la
possibilita di conferire ai laici alcuni incarichi di ambito ministeriale
ordinato «in forma eccezionale e suppletiva».

Ma il riconoscimento della peculiarita di incarichi e di [eventuali]
ministeri non ordinati non introduce il concetto di “partenariato
egualitario” tra ministero ordinato e altre forme di incarico pastorale.

595



— L’Arcivescovo, in data 1 luglio 2022, ha accolto le dimissioni
dalla Parrocchia di S. Giacomo fuori le Mura in Bologna, presentate, a
norma del can. 538 § 3, dal M.R. Can. Sergio Pasquinelli.

— L’Arcivescovo, in data 24 agosto 2022, ha accolto le dimissioni
dalla Parrocchia di S. Mamante di Lizzano in Belvedere, presentate, a
norma del can. 538 § 3, dal M.R. Mons. Racilio Elmi in data 20 agosto
2022.

— L’Arcivescovo, in data 14 ottobre 2022, ha accolto le dimissioni
dalla Parrocchia di S. Elena di Sacerno, presentate, a norma del can.
538 § 3, dal M.R. Don Antonio Passerini in data 20 giugno 2022.

— L’Arcivescovo, in data 24 ottobre 2022, ha accolto le dimissioni
dalla Parrocchia di S. Ignazio di Antiochia in Bologna, presentate, a
norma del can. 538 § 3, dal M.R. Don Agostino Pirani in data 23
ottobre 2022.

Vicari Generali, Vicari Episcopali, Segretario Generale

— Con Atti dell’Arcivescovo, in data 4 ottobre 2022, sono stati
confermati nel loro ufficio i MM. RR.: Mons. Stefano Ottani, Vicario
Generale per la Sinodalita; Mons. Giovanni Silvagni, Vicario Generale
per ’Amministrazione; Mons. Roberto Parisini, Segretario Generale e
Moderatore della Curia.

L’Arcivescovo ha inoltre confermato, fino al 3 ottobre 2025, i MM.
RR. Don Massimo Ruggiano e Don Davide Baraldi, rispettivamente
Vicario Episcopale per il Settore “Carita” e Vicario Episcopale per il
Settore “Formazione cristiana”. Ha infine nominato, fino al 3 ottobre
2025, i MM. RR. Don Angelo Baldassarri e Don Stefano Zangarini
rispettivamente Vicario Episcopale per il Settore “Comunione” e
Vicario Episcopale per il Settore “Testimonianza nel Mondo”.

596



Vicari Pastorali

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 4 novembre 2022, il M. R.
Don Mario Fini e stato nominato Vicario Pastorale di Bologna-Sud-Est,
fino al 4 ottobre 2024.

Parroci

— Con Bolla Arcivescovile, in data 1 settembre 2022, il M.R. Dott.
Don Roberto Mastacchi é stato nominato Parroco della Parrocchia di
S. Giacomo fuori le Mura in Bologna, vacante per le dimissioni
presentate dal Can. Sergio Pasquinelli.

— Con Bolla Arcivescovile, in data 13 settembre 2022, il M.R. Don
Filippo Maestrello é stato nominato Parroco della Parrocchia di S.
Mamante di Lizzano in Belvedere, vacante per le dimissioni presentate
da Mons. Racilio Elmi.

— Con Bolla Arcivescovile, in data 21 settembre 2022, il M.R. Don
Giuseppe Bastia e stato nominato Parroco della Parrocchia di S.
Benedetto Val di Sambro, vacante per il trasferimento ad altro incarico
di Don Marco Garuti.

Amministratori Parrocchiali

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 4 luglio 2022, il M.R. P. Marco
Grandi, S.C.I.,, e stato nominato Amministratore Parrocchiale della
Parrocchia di S. Maria del Suffragio in Bologna.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 29 luglio 2022, il M.R. Mons.

Franco Govoni € stato nominato Amministratore Parrocchiale delle
Parrocchie di S. Maria di Monteveglio e di S. Paolo di Oliveto.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 9 settembre 2022, il M.R. P.
Antonio Feltracco, O.M.l.,, é stato nominato Amministratore
Parrocchiale sede plena delle Parrocchie di S. Antonio da Padova in
Pioppe e dei Santi Michele Arcangelo e Pietro di Salvaro.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 18 settembre 2022, il M.R.
Mons. Roberto Macciantelli é stato nominato Amministratore
Parrocchiale della Parrocchia di S. Martino di Casalecchio di Reno.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 21 settembre 2022, il M.R.
Don Giuseppe Bastia é stato nominato Amministratore Parrocchiale
delle Parrocchie di S. Biagio di Castel dell’Alpi e di Madonna dei
Fornelli.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 4 ottobre 2022, il M.R. Don
Daniele Busca é stato nominato Amministratore Parrocchiale delle
Parrocchie di S. Ansano di Brento e di S. Ansano di Pieve del Pino.

597



— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 8 ottobre 2022, il M.R. Don
Filippo Maestrello e stato nominato Amministratore Parrocchiale della
Parrocchia della Beata Vergine di S. Luca di Querciola.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 1 novembre 2022, il M.R. Can.
Giovanni Bonfiglioli ¢ stato nominato Amministratore Parrocchiale
della Parrocchia di S. Giuliano in Bologna.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 1 novembre 2022, il M.R. Don
Paolo Dall’Olio jr. e stato nominato Amministratore Parrocchiale della
Parrocchia di S. Elena di Sacerno.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 1 novembre 2022, il M.R. Don
Pietro Giuseppe Scotti & stato nominato Amministratore Parrocchiale
della Parrocchia dei Santi Gregorio e Siro in Bologna.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 1 novembre 2022, il M.R.
Mons. Dott. Giovanni Silvagni € stato nominato Amministratore
Parrocchiale della Parrocchia di S. Ignazio di Antiochia in Bologna.

Vicari Parrocchiali

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 4 luglio 2022, il M.R. P. Marco
Bernardoni, S.C.I., & stato nominato Vicario Parrocchiale della
Parrocchia di S. Maria del Suffragio in Bologna.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 12 settembre 2022, il M.R. P.
Giovanni Patton, O.F.M., é stato nominato Vicario Parrocchiale della
Parrocchia di S. Antonio da Padova in Bologna.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 15 settembre 2022, il M.R.
Don Francesco Albertini, C.PP.S., é stato nominato Vicario Parrocchiale
della Parrocchia di Maria Regina Mundi in Bologna.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 14 novembre 2022, il M.R. P.
Norbert Liripa Lobo, O. Carm., é stato nominato Vicario Parrocchiale
della Parrocchia di S. Martino in Bologna.

Diaconi

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 8 luglio 2022, é stata
formalizzata l’assegnazione in servizio pastorale del Diacono
permanente Davide Moreno al Policlinico S. Orsola-Malpighi, in
aggiunta alla Parrocchia di S. Caterina di Via Saragozza in Bologna e
alla Zona Pastorale S. Felice.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 26 luglio 2022, ¢ stata
formalizzata l’assegnazione in servizio pastorale del Diacono
permanente Roberto Pozzato al Policlinico S. Orsola-Malpighi, in
aggiunta alla Parrocchia di S. Severino in Bologna.

598



— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 19 dicembre 2022, é stata
formalizzata I’assegnazione in servizio pastorale del Diacono
permanente Bruno Bulgarini al Policlinico S. Orsola-Malpighi, in
aggiunta alla Parrocchia di S. Cristoforo in Bologna.

Incarichi Diocesani

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 6 luglio 2022, il M.R. Mons.
Paolo Marabini € stato nominato Incaricato diocesano per la
Formazione permanente dei Docenti di Religione cattolica.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 6 luglio 2022, Gian Mario
Benassi e stato nominato Direttore dell’Ufficio diocesano per
I'Insegnamento della Religione cattolica nelle Scuole.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 21 settembre 2022, il M.R.
Don Marco Garuti e stato nominato Cooperatore per la Zona Pastorale
Pianoro.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 4 ottobre 2022, 1a M.R. Suor
Chiara Cavazza, delle Suore Francescane dell’Immacolata Concezione,
¢ stata nominata Direttore dell’Ufficio diocesano per la Vita
consacrata.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 18 ottobre 2022, la Dott.ssa
Magda Mazzetti ¢ stata nominata Direttore dell’Ufficio diocesano per
la Pastorale della Salute.

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 18 ottobre 2022, il Dott.
Giuliano Ermini € stato nominato Incaricato dell’Ufficio diocesano per
la Pastorale della Salute per i Ministri che svolgono servizio religioso
nelle strutture sanitarie.

— L’Arcivescovo Card. Matteo Maria Zuppi, sabato 2 luglio 2022,
nella Chiesa parrocchiale di S. Giorgio di Varignana, ha conferito il
Ministero permanente del Lettorato a Sergio Crini, della Parrocchia di
S. Giorgio di Varignana.

— L’Arcivescovo Card. Matteo Maria Zuppi, venerdi 7 ottobre
2022, nella Chiesa parrocchiale di S. Maria della Carita in Bologna, ha
conferito il Ministero dell’Accolitato al candidato al Diaconato
Francesco Paolo Monaco, della Parrocchia di S. Maria della Carita in
Bologna.

599



— L’Arcivescovo Card. Matteo Maria Zuppi, con Atto del 21 ottobre
2022, ha incardinato nel Clero dell’Arcidiocesi di Bologna il Diacono
permanente Sergio Pujia, gia incardinato nell’Arcidiocesi di
Catanzaro-Squillace.

Nel pomeriggio di sabato 2 luglio 2022 e deceduto, presso la Casa
del Clero di Bologna, il presbitero Can. GIULIO COSSARINI, Parroco
emerito di S. Giacomo di Piumazzo, di anni 99.

Nato a Pieve di Cento (Bologna) il 10 aprile 1923, dopo gli studi
nei Seminari di Bologna e stato ordinato presbitero il 6 aprile 1946
nella Cattedrale Metropolitana di S. Pietro dal Cardinale Arcivescovo
Giovanni Battista Nasalli Rocca.

Fino al 1960 é stato Vicario parrocchiale della Sacra Famiglia, per
poi essere nominato Parroco a S. Giuseppe di Caselle di Crevalcore,
incarico ricoperto fino al 1968. Dal 1968 al 2005 e stato Parroco
(Arciprete) a S. Giacomo di Piumazzo.

I1 31 marzo 2000 é stato nominato Canonico statutario dell’Insigne
Collegiata di S. Maria Maggiore di Pieve di Cento.

E stato insegnante di religione presso le scuole di avviamento
professionale di Crevalcore dal 1961 al 1963 e poi presso le scuole
medie di Crevalcore, dal 1963 al 1968.

Dopo le dimissioni dalla Parrocchia di Piumazzo, si é ritirato a vita
privata nel territorio della Parrocchia di S. Giacomo di Pianoro
(Vecchio), prestando servizio nelle Parrocchie della Zona Pastorale.
Per motivi di eta e di salute si e trasferito inizialmente nella canonica
di S. Maria Annunziata di Pianoro (Nuovo) e poi, nel 2018, alla Casa
del Clero.

La Messa esequiale é stata presieduta da Sua Eminenza il Cardinale
Arcivescovo Matteo Maria Zuppi, giovedi 7 luglio 2022, nella
Parrocchia di S. Giacomo di Piumazzo.

La salma é stata inumata nel cimitero locale.

600



Nella mattina di sabato 16 luglio 2022 é deceduto, presso
I’Ospedale Maggiore di Bologna, il presbitero Don UBALDO BEGHELLI,
gia Abate e poi Amministratore parrocchiale di S. Maria di
Monteveglio e Amministratore parrocchiale di S. Paolo di Oliveto, di
anni 83.

Nato a Monte Severo di Monte S. Pietro (Bologna) il 17 febbraio
1939, dopo gli studi nel Seminario O.N.A.R.M.O. e in seguito nel
Seminario Regionale di Bologna, é stato ordinato presbitero il 25 luglio
1964 nella Cattedrale Metropolitana di S. Pietro dal Cardinale
Arcivescovo Giacomo Lercaro.

Per alcuni mesi dopo ’ordinazione é stato Vicario parrocchiale di
S. Maria di Fossolo e poi, dal 1964 al 1970, dei Santi Savino e Silvestro
di Corticella, vivendo in fraternita sacerdotale in Parrocchia con altri
Cappellani del lavoro O.N.A.R.M.O, come era lui stesso, ai quali era
stata affidata la Parrocchia e l’assistenza spirituale delle fabbriche
della zona. Dal 1970 al 1976 é stato Vicario parrocchiale di S. Matteo
della Decima, dove ha pure insegnato religione presso le scuole medie
dal 1970 al 1971.

Nel 1976 é stato nominato Vicario sostituto dell’Abate di S. Maria
di Monteveglio per poi succedergli I'anno seguente, venendo
nominato nello stesso anno anche Amministratore parrocchiale della
Parrocchia limitrofa di S. Paolo di Oliveto. In questo servizio € rimasto
per quarantacinque anni, anche dopo le dimissioni da Abate, accolte
nel 2014. Durante il suo servizio si € progettata e realizzata la
costruzione della nuova chiesa parrocchiale, consacrata nel 2002 dal
Cardinale Arcivescovo Giacomo Biffi, nel centro abitato di
Monteveglio, dove gia era stato edificato il centro pastorale della
Parrocchia e la chiesa provvisoria.

La Messa esequiale é stata presieduta da Sua Eminenza il Cardinale
Arcivescovo Matteo Maria Zuppi, martedi 19 luglio 2022, nella
Parrocchia di S. Maria di Monteveglio.

La salma é stata inumata nel cimitero presso I’Abbazia.

Nella mattina di mercoledi 27 luglio 2022 é deceduto, presso
I'infermeria del Convento Cappuccino di Reggio Emilia dove era stato
accolto nel 2020, P. ALESSANDRO (al civile: ARMANDO) PISCAGLIA
O.F.M. Cap., di anni 89.

601



Nato a Sogliano al Rubicone (Forli-Cesena) il primo luglio 1933,
dopo gli studi prima presso il Seminario dell’Ordine francescano dei
Frati Minori Cappuccini di Ravenna e di Lugo e poi presso lo
Studentato dei Cappuccini di Bologna, e stato ordinato presbitero il 2
aprile 1960 nella Cattedrale Metropolitana di S. Pietro dal Cardinale
Arcivescovo Giacomo Lercaro.

Dopo la licenza in Teologia morale e spirituale alla Pontificia
Universita Gregoriana nel 1963, ha ricoperto diversi incarichi
nell’ambito dell’Ordine francescano dei Frati Minori Cappuccini:
docente di Teologia morale presso lo Studentato dei Cappuccini di
Bologna dal 1963 al 1974; Direttore dello Studentato Provinciale dei
Cappuccini; Segretario Provinciale per la Formazione dal 1968 al 1973
e in seguito, dal 1981 al 1984, Vice-Segretario Nazionale; Consigliere
Provinciale dal 1969 al 1972; Vicario Provinciale e Guardiano del
Convento di S. Giuseppe dal 1972 al 1973; Ministro Provinciale,
Consigliere dei Superiori Provinciali d’Italia e Consigliere regionale (e
poi Segretario per le Vocazioni) della Conferenza Italiana Superiori
Maggiori (C.I.S.M.) dal 1973 al 1981.

Intensa € stata anche la sua partecipazione alla vita diocesana:
Vicario parrocchiale di S. Giuseppe dal 1963 al 1968 e poi dal 1981 al
1984; Consulente ecclesiastico provinciale del Centro italiano
femminile (C.I.F.); Vicario Episcopale per la Vita consacrata dal 1984
al 2009; docente di Teologia morale presso il Seminario Regionale;
assistente del Consultorio bolognese.

E stato inoltre Consulente ecclesiastico regionale dell’Unione
Superiore Maggiori d’Italia (U.S.M.L.).

La Messa esequiale e stata presieduta dal Ministro Provinciale P.
Lorenzo Motti O.F.M. Cap., sabato 30 luglio 2022, nella Parrocchia di
S. Giuseppe.

La salma riposa nel cimitero della Certosa di Bologna.

Nelle prime ore di domenica 7 agosto 2022 é deceduto, presso la
Casa del Clero di Bologna, il presbitero Don GIOVANNI POGGI, gia
Parroco a S. Egidio, di anni 95, fratello minore del defunto Don Carlo
Poggi.

Nato a Castel S. Pietro Terme (Bologna) il 9 luglio 1927 e
trasferitosi con la famiglia a Bologna, dopo gli studi nei Seminari di
Bologna é stato ordinato presbitero il 15 gennaio 1950 nella Cappella

602



dell’Arcivescovado dal Cardinale Arcivescovo Giovanni Battista Nasalli
Rocca.

Dal 1950 al 1955 e stato Vicario parrocchiale di S. Michele
Arcangelo di Poggio Renatico.

Nel 1955 e stato nominato Coadiutore cum jure successionis ai
Santi Gervasio e Protasio di Pieve di Budrio, per poi diventarne
Parroco I’anno successivo fino al 1978.

Dal 1978 al 2009 é stato Parroco a S. Egidio.

Dal 1984 al 1985 e stato Vicario Pastorale del Vicariato di Bologna-
Nord.

Dal 2009 al 2016 ha prestato servizio presso la Basilica della Beata
Vergine di S. Luca per poi trasferirsi, per motivi di eta e di salute,
presso la Casa del Clero: qui ha trascorso gli ultimi anni in progressiva
perdita di coscienza e impossibilita di comunicare, accudito
amorevolmente fino alla fine dai confratelli, dalle suore e dal
personale.

Dal 1950 al 1955 era stato insegnante di religione presso la scuola
media e presso la scuola di avviamento al lavoro di Poggio Renatico;
dal 1968 al 1975 presso l'istituto professionale “Rubbiani” di Budrio
e dal 1970 al 1978 presso la scuola media di Budrio.

La Messa esequiale é stata presieduta da Sua Eminenza il Cardinale
Arcivescovo Matteo Maria Zuppi, martedi 9 agosto 2022, nella
Parrocchia di S. Egidio.

La salma é stata tumulata vicino ai suoi cari nel cimitero della
Certosa di Bologna.

Nella mattina di lunedr 22 agosto 2022 e deceduto, presso la Casa
del Clero di Bologna, il presbitero Don GABRIELE PALLOTTI, gia
Parroco a S. Apollinare di Paderno, di anni 85.

Nato a Bologna I’11 gennaio 1937, dopo gli studi nei Seminari di
Bologna ¢ stato ordinato presbitero il 25 luglio 1961 nella Basilica di
S. Petronio dal Cardinale Arcivescovo Giacomo Lercaro.

E stato Vicario parrocchiale di S. Sebastiano di Renazzo dal 1961
al 1963; di S. Maria Assunta di Borgo Panigale, dove era Parroco lo zio
Can. Paolino Pallotti, e anche di S. Maria del Carmine di Rigosa dal
1963 al 1964; dei Santi Giacomo e Margherita di Loiano dal 1964 al

603



1966 (negli stessi anni e stato anche Parroco a S. Lorenzo di
Roncastaldo); di S. Cristoforo di Mongardino dal 1966 al 1967.

Nel 1967 é stato nominato Parroco a S. Apollinare di Paderno e nel
1979 anche Amministratore parrocchiale di S. Michele Arcangelo di
Gaibola, incarichi ricoperti fino al 2008. In questi anni ha prestato
assistenza religiosa alla vicina Opera delle Domenicane di S. Maria di
Nazareth, per I’accoglienza delle ragazze madri e dei loro bambini.

E stato inoltre Amministratore parrocchiale di S. Pietro di
Sabbiuno di Montagna dal 1967 al 1986, di S. Ansano di Pieve del Pino
dal 1972 al 1984 e di S. Maria Assunta di Roncrio dal 1988 al 1989.

Dal 2008 al 2012 si é trasferito e ha prestato servizio presso la
Basilica della Beata Vergine di S. Luca.

Nel 2012, per motivi di eta e di salute, si é ritirato presso la casa
protetta “Sacra Famiglia” di Pianoro e poi presso la Casa del Clero.

Dal 1969 al 1982 era stato insegnante di religione prima presso le
scuole medie “S. Domenico”, “Panzini” e “Federici”, poi presso
I'Istituto statale d’Arte e infine presso il Liceo Linguistico.

La Messa esequiale ¢ stata presieduta da Mons. Giovanni Silvagni,
Vicario Generale, mercoledr 24 agosto 2022, nella Cappella della Casa
del Clero di Bologna, presenti i confratelli e le suore della Casa, i nipoti
e una rappresentanza dell’Opera di S. Maria di Nazareth.

La salma riposa nel campo dei sacerdoti nel cimitero della Certosa
di Bologna.

Nella mattina di mercoledi 24 agosto 2022 e deceduto, presso
I’Ospedale di Budrio, il presbitero Don ENZO MAZZONI, gia Arciprete
a S. Antonio Abate di Malalbergo, di anni 82.

Nato a S. Alberto, frazione di S. Pietro in Casale (Bologna), il 27
dicembre 1939, dopo gli studi nei Seminari di Bologna e stato ordinato
presbitero il 25 luglio 1967 nella Cattedrale Metropolitana di S. Pietro
dal Cardinale Arcivescovo Giacomo Lercaro.

Dal 1967 al 1971 é stato Vicario parrocchiale di S. Matteo di
Molinella.

Dal 1971 al 1978 é stato Parroco ai Santi Filippo e Giacomo di
Panzano e dal 1978 al 1997 ai Santi Simone e Giuda di Rubizzano; dal
1986 al 1997 é stato anche Amministratore parrocchiale di S. Giacomo
di Gavaseto.

604



Nel 1997 e stato nominato Parroco a S. Antonio Abate di
Malalbergo e, dal 2006 al 2007, ha retto anche le Parrocchie di S.
Caterina di Gallo (Ferrarese) e di S. Filomena di Passo Segni.

Nel 2019, per motivi di eta e di salute, ha rinunciato alla
Parrocchia di Malalbergo restandovi come Officiante e continuando a
risiedere nella canonica insieme a Don Giuseppe Mangano, gia
Diacono permanente e poi Vicario parrocchiale, che gli subentrava
come Parroco e che lo ha assistito amorevolmente fino alla fine.

Era stato insegnante di religione presso gli Istituti professionali per
I’Agricoltura di Molinella dal 1967 al 1971 e di Castelfranco Emilia dal
1974 al 1978, poi presso la scuola media di S. Pietro in Casale dal 1978
al 1990.

La Messa esequiale é stata presieduta da Sua Eminenza il Cardinale
Arcivescovo Matteo Maria Zuppi, sabato 27 agosto 2022, nella chiesa
parrocchiale di S. Antonio Abate di Malalbergo.

La salma riposa nel campo del cimitero parrocchiale.

Nella mattina di martedr 25 ottobre 2022 é deceduto, nella casa
parrocchiale di S. Maria della Misericordia, il presbitero Mons. NEVIO
ANCARANI, di anni 99, Decano di ordinazione sacerdotale.

Nato a Cattolica (Rimini) il 4 giugno 1923, dopo gli studi medi e
superiori prima presso il Collegio Salesiano di Lugo e poi presso i
Seminari di Bologna, ¢ stato ordinato presbitero il 29 giugno 1947
nella Parrocchia di S. Giovanni Evangelista (Diocesi di Rimini) dal
Vescovo Mons. Luigi Sante.

Ha conseguito inoltre la licenza in Teologia all’Angelicum e, dopo
i suoi studi di psicologia, la qualifica di psicologo e Il’iscrizione
all’Albo.

Dopo l'ordinazione ¢é stato Pro-Rettore del Seminario
Interdiocesano Montefiore Conca, dal 1947 al 1949; Vice-Rettore
Economo del Seminario Vescovile di Rimini dal 1949 al 1950; Vice-
Rettore del Pontificio Seminario Regionale Flaminio “Benedetto XV”
dal 1950 al 1955; Rettore del Seminario Vescovile di Rimini dal 1955
al 1958; Rettore del Pontificio Seminario Regionale Flaminio
“Benedetto XV” dal 1958 al 1971.

Cessato I'incarico di Rettore, é rimasto a servizio della Diocesi di
Bologna in cui é stato incardinato nel 1983, ricoprendo numerosi

605



incarichi in ambito culturale ed educativo. Negli anni settanta e
ottanta ha seguito, a Venezia e a Milano, i corsi dell’istituto di studi
ecumenici “S. Bernardino”. Ha poi lavorato con i preti operai in Belgio
e con gli emigrati in Svizzera. E noto inoltre il suo profondo interesse
missionario e antropologico, che lo ha portato in Africa, in Asia e, per
trentadue volte, in Brasile insieme all’Opera Fraternita Bahiana,
fondata dal Prof. Sergio Cammelli.

Dal 1971 al 1988 e stato Assistente ecclesiastico degli studenti
universitari esteri. Inoltre e stato per ventotto anni (dal 1971 al 1999)
insegnante di religione cattolica presso il liceo classico “Luigi
Galvani”, dove ha ricoperto quasi sempre l'incarico di Vice-Preside.
Ha insegnato inoltre presso la scuola infermieri del traumatologico di
Bologna e presso l'istituto magistrale “S. Vincenzo”.

Dal 29 gennaio 1964 e stato Canonico del Capitolo metropolitano
di S. Pietro e il 17 agosto 1971 é stato nominato Protonotario
Apostolico Soprannumerario.

E stato consigliere ecclesiastico dell’'Unione Cristiana Imprenditori
Dirigenti (U.C.I.LD.) e a lungo confessore nella Cattedrale
Metropolitana.

Aveva abitato presso llIstituto “S. Vincenzo de’ Paoli” (Via
Montebello n. 3) dal 1971 fino al 2014, quando é stato accolto a S.
Maria della Misericordia, in comunita con il Parroco Don Mario Fini.

La Messa esequiale é stata presieduta da Sua Eminenza il Cardinale
Arcivescovo Matteo Maria Zuppi, giovedi 27 ottobre 2022, nella chiesa
parrocchiale di S. Maria della Misericordia.

La salma riposa nel campo dei sacerdoti della Certosa di Bologna.

Nella mattina di giovedi 17 novembre 2022 e deceduto, nella sua
abitazione, il presbitero Don GIOVANNI CATI, di anni 76.

Nato a Ponte di Verzuno (frazione di Camugnano, Bologna) il 28
ottobre 1946, dopo gli studi nei Seminari di Bologna é stato ordinato
presbitero il 2 settembre 1972 nella Cattedrale Metropolitana di S.
Pietro dal Cardinale Arcivescovo Antonio Poma.

Dopo l'ordinazione é stato Vicario parrocchiale di S. Croce di
Casalecchio di Reno fino al 1976 e poi, dal 1976 al 1985, di S.
Severino.

606



Il primo ottobre 1985 ha ricevuto il Mansionario del Capitolo
metropolitano di S. Pietro ed é diventato Confessore della Cattedrale.

E stato Assistente spirituale del Centro Volontari della Sofferenza
dal 1987.

Dal 1985 al 1995 é stato Cappellano ospedaliero presso la Casa di
Cura Villa Erbosa; nel 1995 é diventato Cappellano ospedaliero del
Policlino S. Orsola-Malpighi, prestando anche servizio come Officiante
presso la Parrocchia di S. Maria Lacrimosa degli Alemanni.

La Messa esequiale é stata presieduta da Sua Eminenza il Cardinale
Arcivescovo Matteo Maria Zuppi, martedi 22 novembre 2022, nella
chiesa parrocchiale di S. Severino.

La salma riposa nel cimitero di Vigo di Camugnano.

607



Si é svolta giovedi 27 ottobre 2022, presso il Seminario
Arcivescovile di Bologna, con inizio alle ore 9.30, una riunione del
Consiglio Presbiterale dell’Arcidiocesi presieduta dal Cardinale
Arcivescovo, con il seguente ordine del giorno:

1. Canto dell’Ora Terza;

Comunicazioni dell’Arcivescovo;

Elezione del Moderatore e del Consiglio di Presidenza;
Interventi dei Consiglieri;

Linee per il lavoro del Consiglio Presbiterale (Don Angelo
Baldassarri);

ua A W N

6. Conclusioni dell’Arcivescovo.

Assenze giustificate: P. Marco Bernardoni S.C.I., Mons. Marco
Bonfiglioli, Mons. Fabio Fornale, Don Daniele Nepoti, Don Fabio
Quartieri.

0Od.g. 1, 2 - Dopo il canto dell’lOra Terza, seguono le
comunicazioni dell’Arcivescovo.

Il Consiglio Presbiterale e il luogo in cui si affrontano sinodalmente
i problemi, in collegamento con altri organi collegiali che ci possono
essere e che possono nascere (come i facilitatori), e in cui si preparano
le scelte per gli anni che verranno. I problemi dei preti trovano
un’unica soluzione nel dialogo tra noi. Per quanto riguarda le scelte
missionarie, non dobbiamo chiuderci con una preoccupazione
protettiva altrimenti il risultato sara solo quello di invecchiare.

I1 Consiglio Presbiterale € 1o spazio che permette di essere ascoltati
per compiere alcune scelte amministrative, sulle Zone, sulla riforma
della catechesi: soluzioni pastorali che si adattino alle diversita.
Occorre superare il pericolo di decidere di non decidere. Mi aspetto il
Consiglio Presbiterale come luogo di grande franchezza (ricordo

608



Mons. Nevio Ancarani, le cui esequie vengono celebrate oggi
pomeriggio). Dobbiamo aiutarci tra noi e attraverso di noi con gli altri
preti, per vivere ecclesialmente il cambiamento: i preti che cosa
faranno?

Dobbiamo individuare delle domande chiave su cui lavorare, come
i ministeri istituiti.

0.d.g. 3 - Elezione del Moderatore e del Consiglio di Presidenza.

Si procede all’elezione, a scrutinio segreto, del Moderatore che
risulta essere Don Carlo Bondioli.

Segue ’elezione, a scrutinio segreto, dei tre membri del Consiglio
di Presidenza che sono: Can. Gian Carlo Leonardi, Don Filippo
Passaniti e Don Massimo D’Abrosca.

Can. Gian Carlo Leonardi espone come interpreta la sua
partecipazione al lavoro del Consiglio Presbiterale, ritenendo
necessario che si imposti lo stesso per arrivare a delle scelte concrete.

Viene eletto a scrutinio segreto anche il Segretario del Consiglio
Presbiterale Diocesano, nella persona di Don Stefano Gaetti.

Gli organi cosr eletti assumo il loro incarico.

0.d.g. 4 - Interventi dei Consiglieri.

Intervento n. 1 - Mi ha fatto molta impressione la scarsissima
partecipazione al ritiro per la Dedicazione della Cattedrale: non so se
questo é segnale di qualcosa ma dobbiamo verificarlo. Altro punto:
nonostante la forte riduzione nel numero dei sacerdoti, non siamo
“figli” dello stesso seminario. Vediamo nuovi preti, nuove facce. Io ho
abbastanza conoscenza delle persone attraverso 1'Ufficio diocesano
Migrantes. Credo sarebbe utile, almeno una volta, celebrare gli
ingressi (anche temporanei) dei nuovi preti nel nostro presbiterio.
Questo e importate anche per i sacerdoti non italiani. Ultimo punto:
incapacita di verbalizzare le esperienze che si vivono: ad esempio,
quando si fa I'incontro dei cresimandi in Cattedrale non sanno perché
sono 11, Questo richiede una grande semplificazione della pastorale.
Richiede I'avere un’idea semplice, “banale”, da poter verbalizzare e
comunicare.

Intervento n. 2 - Io ho avuto piu esperienze di Consiglio
Presbiterale. Nella prima esperienza si erano create le commissioni,
che avevano il compito si lavorare su temi specifici. Secondo me ¢
importante in un anno avere due/tre questioni chiave su cui si lavora

609



e a cui il Consiglio Presbiterale lavora (magari facendosi ponte con i
Vicariati). Tuttavia queste questioni devono essere ben focalizzate per
poi essere proposte al Vescovo, il quale rimandi una risposta
attraverso gli organi di decisioni.

Intervento n. 3 - Questo tema della collaborazione fra presbiterio
e Vescovo mi sembra oggi uno dei pitt importanti problemi del clero
nella nostra Diocesi. Questa collaborazione é attualmente messa in
difficolta da un grave scollamento tra i presbiteri e i “superiori” e di
conseguenza tra i presbiteri e le proposte pastorali diocesane. Mi
piacerebbe che il lavoro di questo Consiglio potesse contribuire a
recuperare un pochino questa distanza. Io vedrei come problemi da
affrontare in questo Consiglio quelli che derivano dal passaggio
culturale ed ecclesiale in cui siamo immersi, dove il modello del
ministero dei presbiteri e della pastorale che ci e stato consegnato ci
appare inadeguato e insostenibile anche se paradossalmente richiesto
da tante aspettative. Allo stesso tempo eventuali nuovi modelli
umanamente sostenibili e adeguati alla missione nella condizione
culturale di oggi non sono ancora chiari, condivisi e percorribili a
motivo anche delle risorse tuttora investite nel sostenere le strutture
tradizionali. Dentro questo passaggio il prete, anche a Bologna, si
trova ad affrontare concretamente e talvolta in solitudine varie sfide,
tra aumento di carichi, incarichi, responsabilita e desiderio di
essenzialita con relazioni autentiche. Sfide che amplificano tensioni
inedite e non risolte nella vita pratica personale e pastorale dei
presbiteri, tensioni tra strutture e relazioni, tra autorita e sinodalita,
tra discernimento comune e discernimento del pastore, tra popolarita
e scelte impopolari, tra cura di sé e dono per gli altri, tra fragilita
personali e aspettative del ruolo... Mi piacerebbe che questo Consiglio
lavorasse per individuare assieme al Vescovo quali modalita, forme,
scelte, della vita e del ministero dei presbiteri possono essere oggi
riconosciute come promettenti (di Vangelo, di fraternita, di futuro) e
sostenibili, per investire su di esse le migliori energie e risorse e al
tempo stesso per gestire 'abbandono di forme che ci appesantiscono
e in cui non ci riconosciamo. Nell’esperienza del Consiglio passato ho
sentito la difficolta di riconoscere “il parere” del Consiglio (come
richiesto dallo Statuto al n. 3.16.8) sui vari argomenti proposti. Di
fronte alla presentazione di proposte pastorali c’e stata ’espressione
di tanti pareri, ma non la costruzione insieme di un parere
convergente e chiaro. Mi piacerebbe, e mi sembra piu corrispondente
allo Statuto, che nei lavori del Consiglio si tenesse come obiettivo non
il sentire “tanti pareri su...” ma costruire insieme “un parere per...”. A
questo riguardo mi piacerebbe che il lavoro nel Consiglio Presbiterale

610



fosse il punto di arrivo e di sintesi di un lavoro precedente e pitt ampio
tra tutti i presbiteri. Mi piacerebbero tempi piu prolungati per la
riflessione previa e lo scambio tra presbiteri, magari anche nei
Vicariati. Mi piacerebbe che il Consiglio potesse raccogliere e
rilanciare le ricche riflessioni che diversi presbiteri della nostra
Diocesi stanno facendo personalmente o a gruppi di fronte alle sfide
odierne, ma che non trovano attualmente una struttura pastorale che
possa raccoglierle, condividerle e valorizzarle. Mi piacerebbe che
questo Consiglio, eventualmente tramite i Vicariati, raccogliesse
pareri e vissuti, facesse delle prime sintesi da rilanciare nuovamente
a tutti i presbiteri per cercare convergenze; e come ultima tappa
formulasse il parere del Consiglio. Questo potrebbe richiedere piu
tempo e piu incontri per uno stesso tema, rallentando l'efficienza
(presunta) dell’azione pastorale, ma in realta facendo crescere la
corresponsabilita e la partecipazione al cammino comune, e facendo
scemare l’amarezza e lo scollamento che oggi si avverte da parte dei
presbiteri nei confronti delle proposte della Diocesi.

Intervento n. 4 - C’e¢ tanto bisogno di ascolto all’interno del
presbiterio. Mi domando se le formule individuate siano adeguate
(gruppo sinodale per preti) e se si possa arrivare ad una raccolta di
desideri, ad una sintesi. Propongo un metodo: darci una certa
concretezza, con obiettivi reali e verificabili. Non so se si possa fare
un lavoro combinato con gli altri vari Consigli. In sintesi: rianimare
questa situazione con un bel collante.

Intervento n. 5 - Riflettere assieme e proporre una possibilita
abitativa e di ministero per chi abita la Parrocchia o altri tipi di
ministero. Una possibilita alternativa alla casa del clero.

Intervento n. 6 - Pongo una riflessione sui ministeri soprattutto
per le novita che stanno accadendo: ad esempio, l'ingresso delle
donne, non € che entrano cosi e basta ma serve una riflessione (come
valorizzare 1a loro presenza?) E riguardo al ministero del catechista:
come va proposta questa figura all’interno delle nostre comunita?
Anche noi dobbiamo lavorare un po’ su questi aspetti.

Intervento n. 7 - Sento la necessita che nelle cose che facciamo si
arrivi ad una decisione, si arrivi ad una verifica concreta. Sottolineo
due cose molto pratiche: uno ¢ il tema dell’avvicendamento dei
parroci (sono reduce da un avvicendamento felice ma purtroppo non
tutte le situazioni sono cosi). L’altra questione molto pratica € in
riferimento alla salute dei preti. Porto situazioni molto concrete: La
polizza sanitaria che abbiamo non é piu sufficiente, forse andrebbe

rivista. Anche questo € un problema dei preti. Ultima cosa: riusciamo

611



a focalizzare cos’e I’essenziale nella vita dei presbiteri? Per alleggerire
la vita.

Intervento n. 8 - Si parla tanto di ascolto ma penso ci sia un
inghippo: noi abbiamo bisogno di qualche strumento educativo
sull’ascolto e conoscere quali tappe educative e spirituali bisogna
attraversare per poter ascoltare. Dalla mia esperienza pastorale
quando c’e stato vero ascolto sono nate le cose piu significativamente
concrete. Propongo allora I’ascolto come una formazione dell’ascolto.

Intervento n. 9 - Sono soddisfatto per il Consiglio di Presidenza.
Desidero mettere a tema quelle che sono le grandi questioni attuali:
come i preti sono coinvolti in questi temi? Ad esempio, i migranti: piu
del 60% degli arrivi sono cristiani e non siamo riusciti a intercettarne
nessuno, sono stati presi dalle sette. L’altra questione ¢ ’emergenza
educativa (anche con gli ucraini che arrivano): non é solo un
problema dello stato ma anche dei cristiani. I preti hanno a cuore
questi problemi? Il Consiglio Presbiterale ci dovrebbe dire come fare i

preti nel nostro tempo attuale.

Intervento n. 10 - Pongo all’attenzione il tema dei preti che hanno
lasciato il presbiterio: se ne parla tra noi ma come Chiesa, come
presbiterio, se ne parla sempre meno, si fa passare la cosa sotto
silenzio. Possiamo dirci qualcosa? Come fare sentire una vicinanza a
chi ha lasciato?

Intervento n. 11 - Collego il mio intervento a quello precedente,
in modo che ci sia un monitoraggio della situazione presbiterale nei
suoi effetti. Per arrivare alle decisioni che sono state dette sopra,
bisogna tenere presente questo tema della collegialita. Ancora
importante e il tema della missionarieta: il coinvolgimento dei
genitori, ad esempio, € ancora una fascia missionaria nelle nostre
parrocchie. Per quanto riguarda ’aspetto della sinodalita, in questa
missionarieta dobbiamo avere presente i ministeri certo ma anche i
facilitatori, che sicuramente avranno un ruolo non meno importante.
Come i facilitatori propongo che ci siano delle persone che conoscano
queste modalita di intraprendere le riunioni (vedi il Convegno di
Firenze), che richiamano anche una formazione spirituale ed
ecclesiologica. E doveroso che ci siano anche riunioni dove veniamo
informati in senso amministrativo, economico, finanziario,
patrimoniale sull’andamento della Diocesi di Bologna, anche in
riferimento alla F.A.A.C.

Intervento n. 12 - Pongo una domanda: che cosa si aspetta la
Chiesa locale dai religiosi? La loro é una partecipazione vera e franca,
come suggeriva prima I’Arcivescovo?

612



Intervento n. 13 - Il mio € un “s1” a partecipare se serve a qualcosa.
Sono onorato di essere stato chiamato a collaborare con I’Arcivescovo,
ma se serve a qualcosa. Se tutta l’attenzione va nel benessere
rischiamo di fare dei gruppi di mutuo aiuto. Non siamo un gruppo di
auto aiuto. Per i grandi temi indicati prima, If c’é il Consiglio
Diocesano.

Intervento n. 14 - Aggiungerei anche un altro tema: verifica delle
Zone Pastorali. Mi ha colpito che il cammino delle nostre Zone
Pastorali sia diviso in giovani, catechesi, liturgia, carita, mentre il
relatore all’inizio della Tre giorni del clero ha detto che sono divisioni
e categorie ormai superate. Propongo inoltre di rintracciare i verbali
degli atti degli scorsi Consigli Presbiterali, anche per sapere il lavoro
svolto e da che punto partire. Una ulteriore proposta sarebbe quella
di far conoscere il nostro lavoro negli altri Consigli (e viceversa).

Intervento n. 15 - Sono un religioso in un Vicariato in cui la
maggioranza dei preti e religiosa. Sento un grande disagio nel clero
diocesano, che faccio fatica a comprendere fino in fondo. Tanti
problemi nascono dalla difficolta che molti preti si sentono
abbandonati, ma sono anche un po’ dei “bamboccioni”: vogliono che
i superiori li accompagnino in ogni difficolta che trovano. E in crisi
I'identita del prete diocesano, anche se é chiaro nei manuali non tutti
noi preti abbiamo la stessa ecclesiologia. Nella mia Zona Pastorale ci
sono nove parrocchie e ci sono tredici messe domenicali, non so come
fare a ridurle. Il Sinodo della Montagna (dieci anni fa) ha affermato
che ci deve essere la Messa domenicale solo se é celebrata in modo
dignitoso (ma non si specifica che cosa vuol dire quel dignitoso).

Intervento n. 16 - Sottolineo I'importanza della collaborazione.
Sono tre anni e mezzo che sono rientrato dalla missione e ogni volta
che rientro in Diocesi sento crescere questo malessere tra i preti.
Cercare di capire qual € questo motivo di disaffezione dei preti verso
la Diocesi pu0 essere cosa buona.

Intervento n. 17 - Per eliminare il pessimismo bisogna stare uniti,
stare vicini al Vescovo; c’eé bisogno di una uniformita, non per copiare
le cose ma per una comunione. Abbiamo bisogno di meno tecnicismi
e piu spiritualita. Chiediamoci cosa vedono nel prete le persone oggi.
Certo se vedono un operatore, per quanto bravissimo, non vi si
affideranno mai.

Intervento n. 18 - Ringrazio per tutti gli interventi, ringrazio anche
per il bel clima (quasi da primo giorno di scuola).

613



0.d.g. 5 - Linee per il lavoro del Consiglio Presbiterale.

Don Angelo Baldassarri - Ringrazio per tutti gli interventi, che
dicono che cio che stiamo facendo non é tanto per fare ma perché ne
sentiamo il bisogno. Gli interventi sono stati tanti: se li prendiamo
tutti rischiamo di essere schiacciati; ne sceglieremo alcuni con
I'intento anche di tornarci sopra, immaginando che il Consiglio
Presbiterale possa essere uno spazio autorizzante per verificare se
stiamo prendendo delle strade giuste. Penso su alcune cose ci sara da
verificare se i percorsi intrapresi sono efficaci e in linea con I’avviare
processi di rinnovamento missionario. Si possono delineare gli
interventi in alcune macro-aree:

- ruolo del presbitero in futuro;
- ambito amministrativo;
- benessere e sostenibilita della vita dei preti;

- ministerialita (che tiene in sé anche il tema del rapporto con gli
altri ministeri);

- missionarieta.

Come Ufficio proveremo ad individuare i temi da cui partire e il
metodo con cui affrontarli. L'idea ¢ di sceglierne alcuni su cui
concentrarci per affrontarli con calma fino in fondo. Alcune
indicazioni di calendario:

- nel mese di maggio non riusciremo ad incontrarci e il Consiglio
Presbiterale slittera giovedr 8 giugno;

- il 23 febbraio, data in cui € segnato un incontro del Consiglio
Presbiterale, ¢ il giovedi dopo le Ceneri. Solitamente la FTER fa una
proposta aperta a tutti: per questo motivo, se verra confermata la
proposta della FTER, non si fara il Consiglio Presbiterale in quel
giorno.

0.d.g. 6 - Conclusioni dell’Arcivescovo.

Anzitutto la franchezza: se non siamo franchi, lo siamo in altri
modi che feriscono in altre maniere. Franchezza vuol dire anche
affrontare le altre persone da persone adulte.

Sulle risposte: ci sono risposte che vengono da noi e ce ne sono
altre che possiamo proporre; ce ne sono alcune che non dipendono da
noi, ma che possiamo fare presenti (es. il discorso del padrino). La
richiesta che si faccia un lavoro che porti a scelte concrete lo davo per
scontato. Il discorso del metodo é importante per risposte e soluzioni.
Il benessere dei preti € la cosa che mi interessa di piu. Alcune cose

614



possiamo affrontarle anche noi: ad esempio possiamo individuare che
il catechista debba avere queste caratteristiche, questa funzione,
questo ruolo. Parliamo di tematiche che in filigrana sono gia nei
Cantieri di Betania Siamo coinvolti in una ecclesiologia che cambia,
questa e gia il percorso sinodale.

I1 Consiglio Presbiterale ¢ il luogo in cui raccogliere il sentire dei
preti, fa bene anche a noi.

615



Si é svolta giovedi 24 novembre 2022, presso il Seminario
Arcivescovile di Bologna, con inizio alle ore 9.30, una riunione del
Consiglio Presbiterale dell’Arcidiocesi presieduta dal Cardinale
Arcivescovo, con il seguente ordine del giorno:

1. Canto dell’Ora Terza;

2. 1l metodo di lavoro del Consiglio Presbiterale 2022-2025 (Don
Carlo Bondioli);

3. Interventi dei Consiglieri;

Le tematiche su cui riflettere nel Consiglio Presbiterale e le
priorita del Consiglio Presbiterale 2022-2025 (Don Angelo
Baldassarri);

5. Interventi dei Consiglieri.

Assenze giustificate: Don Davide Baraldi, Don Massimo D’Abrosca,
Don Roberto Mastacchi.

L’Arcivescovo non € presente, essendo stato invitato
all’inaugurazione del Tecnopolo di Bologna insieme al Presidente della
Repubblica Sergio Mattarella.

0.d.g. 1 - Dopo il canto dell’Ora Terza, seguono gli interventi
programmati.

0.d.g. 2 - Il metodo di lavoro del Consiglio Presbiterale 2022-2025.

Don Angelo Baldassarri - Per prima cosa vorremmo sottoporre al
Consiglio e al Vescovo una proposta di metodo di lavoro. Diversi di
voi hanno sottolineato, anche con decisione, ’esigenza di procedere
in modo piu approfondito e concreto, in modo da non ritrovarci a
rincorrere le emergenze che via via si prospettano, ma piuttosto di
affrontare gli snodi che sentiamo piut emergenti per la nostra vita,
cercando un confronto ampio e calmo. Il fine é la costruzione di un
“parere” del Consiglio che costituisca un orientamento chiaro e il piu
possibile condiviso da proporre al Vescovo. Per questo motivo
sentiamo il bisogno di un metodo che ci aiuti a lavorare con calma,
con prospettive di medio e lungo periodo, lasciando a luoghi di
partecipazione piu propri (per esempio la Conferenza dei Vicari
Pastorali e il Consiglio Pastorale Diocesano) le scelte pastorali piu

616



immediate. Dunque la nostra proposta é quella di lavorare con calma
solo su pochi temi, con questa scansione di massima dei momenti del
lavoro:

- dopo aver individuato il tema da affrontare, procedere con una
prima fase di approfondimento, magari anche attraverso una
consultazione dei preti in Vicariato e/o il ricorso ad un esperto;

- lo spazio per un dibattito ampio e senza censure, che permetta
di giungere alla formulazione di alcune linee condivise o di alcuni
snodi di confronto ed eventualmente anche di differenziazione
all’interno del Consiglio;

- la presentazione al Vescovo dei punti formulati dal Consiglio,
eventualmente anche in forma di documento, perché li possa
prendere in esame o per suggerire al Consiglio un nuovo aspetto di
riflessione, o per assumere le scelte per la nostra Chiesa che a lui
competono;

- a seconda del tipo di scelte che si sono assunte, prevedere un
periodo di sperimentazione che contempli una verifica all’interno del
Consiglio. I tempi di ciascuna fase dipenderanno dal tema e dalle
esigenze di approfondimento e dibattito che il Consiglio stesso
esprimera.

Don Carlo Bondioli - Vogliamo proporvi due cose riguardo al
metodo: 1) gli intendimenti di fondo (dove ci sembra che avevamo
bisogno di andare); 2) una linea di massima come metodo pratico per
lavorare.

1) II Consiglio Presbiterale non ha bisogno di rincorrere le
emergenze nella pastorale della Diocesi ma di lavorare su altri tempi
e altri ambiti, cioé su questioni che stanno piu sotto I'ombrello
dell’importanza, che quello dell’emergenza. Quindi prendersi cura
non solo della vita buona dei preti e delle sfide di fondo pastorali che
abbiamo, con uno sguardo e dei tempi che ci permettano di andare
un po’ piu in profondita sia nella tematizzazione sia nello scambio,
nel dibattito... in quello di cui c’é bisogno. Perché il Consiglio
Presbiterale possa costruire un parere (non necessariamente vuol dire
una verita monolitica “prendere o lasciare”). Un parere complesso,
anche diversificato, anche raggiunto magari con sofferenza, ma che
possa essere un parere consistente. Fare in modo che il Consiglio
Presbiterale sia un “partner autorevole, credibile” del Vescovo. Questo
¢ I'intendimento di fondo che vi sottoponiamo: abbiamo capito bene?
E questo quello che ci veniva richiesto? Se abbiamo capito bene ci
sintonizziamo su questo orizzonte.

617



2) L’altra cosa € il come concretamente si attuera (questo
dipendera anche da dove andiamo). In generale vorra dire avere delle
tappe di lavoro, non esaurire tutto subito, (magari con I'aiuto di un
esperto o attraverso un parere dei Vicariati), in modo che si arrivi in
questo luogo per uno scambio che ha gia fatto un po’ di dissodamento.
Si ha gia qualche linea. Poi possiamo arrivare ad un dialogo in modo
da arrivare ad un parere pitt o meno diversificato, da proporre al
Vescovo (pud essere anche un micro-documento, non solo
verbalmente), in modo che egli possa assumerlo nelle decisioni o
proporre ancora un approfondimento o proporre ancora un altro
aspetto su cui arricchire il parere in modo da fare un lavoro che ci dia
anche soddisfazione, si diceva anche all’inizio.

0.d.g. 3 - Interventi dei Consiglieri.

Intervento n. 1 - Sono assolutamente d’accordo con quanto scritto
e detto. Si dovrebbe fare la presentazione di ingresso: questa ci
farebbe dire che nei mandati precedenti non sempre c’era una
presentazione elaborata. Questa é fondamentale per non divagare.
Desiderio di non divagare, per arrivare ad un output, ad un parere. Il
Consiglio Presbiterale, su questo tema, con domande precise e chiare
desidera cio. Avverto un problema: non vorrei che ognuno dicesse il
suo piccolo parere, il suo piccolo problema, il suo piccolo. Dobbiamo
essere aiutati a non fissarci sul nostro piccolo pallino. Probabilmente
I'ingresso chiarificato e 'uscita ci possono aiutare.

Intervento n. 2 - Faccio una considerazione: nel primo paragrafo
“il fine e la costruzione di un parere del Consiglio da proporre al
Vescovo”. Pongo una domanda: il Vescovo fa parte del Consiglio
Presbiterale; il Consiglio Presbiterale non ¢ un organo di fronte al
Vescovo ma € un luogo in cui si lavora insieme al Vescovo? E chiaro
che si capisce cosa vuol dire la cosa. Ma quando il Consiglio decide
una cosa, la decide sempre insieme al Vescovo. E una domanda che
pongo: il Vescovo pud agire sia in modo personale sia in modo
collegiale (insieme al suo Consiglio)?

Intervento n. 3 - Credo sia importante sottolineare 1’aspetto
positivo e il desiderio di costruire con metodo e contenuti che ritrova
le energie positive del Consiglio Presbiterale. Perché penso che questa
domanda sia da cinquant’anni che ce la si pone e sempre la si porra.
Credo che sia importare collocarla nell’oggi, collocarla tra di noi,
invitarci ad una vicinanza. Quindi anche un’attenzione e quindi una
vigilanza sulla fedelta al metodo e ai contenuti. Mi permetto di fare
una riflessione su quello che e appena stato detto: le decisioni di

618



governo non vengono prese qua, questo € un organo di consultazione
e partecipazione. Mi sembra che sia importante che offra una sua
documentazione e una sua riflessione, perché questo arricchisce,
porta con sé una rappresentanza. Se siamo bravi portiamo una
rappresentanza (legami, collegamenti con il territorio). Questo
arricchisce chi li porta, si vive nella comunione ma nello stesso tempo
si consegna a quell’organo di governo che decide. A me quindi sembra
un percorso arricchente nel clima partecipativo.

Intervento n. 4 - Allargo la riflessione a partire dal nostro
mandato. Credo sia importante come questione di fondo per non fare
un lavoro sostanzialmente inutile. II Consiglio Presbiterale che
mandato ha? Il mandato di elaborare qualcosa per non impostare una
enorme riflessione che poi con due colpi di penna viene eliminata
perché non € quello che ci viene richiesto. Rischiamo di lavorare in
maniera inutile e questo rischia poi di essere frustrante. Abbiamo un
mandato per lavorare su questo oppure ce lo siamo autodati questo
compito? Tengo per0 a precisare che il compito € molto bello e mi
piacerebbe molto lavorare.

Intervento n. 5 - Noto che siamo ancora a discutere sul metodo. E
una cosa che ci prende o ci blocca. Il parere del Consiglio Presbiterale
deve essere interpellato dal Vescovo in determinate situazioni: forse
vale la pena ricordarcelo. Io anni fa (con ancora il Card. Caffarra)
ricordo di aver chiesto un parere per l’erezione di due parrocchie
personali per i fedeli greco-cattolici e venni a fare un intervento al
Consiglio Presbiterale. Dopodiché ho notato un certo imbarazzo
generale perché nessuno aveva niente in contrario ma neanche un
quadro completo per poter decidere. Probabilmente si potrebbe
evitare fornendo prima degli elementi in modo che uno possa fare le
sue ricerche per arrivare al Consiglio con un parere meno
estemporaneo. Proporrei di mantenere una certa sobrieta di
convocazioni, perché ne abbiamo tutti una infinita e allora potremmo
esprimere un parere pit motivato sulle cose che ci vengono richieste.

Intervento n. 6 - Condivido l'obiettivo di rendere il Consiglio
Presbiterale utile e piacevole. E dunque anche la ricerca che ci aiuti al
raggiungimento di questo obiettivo. Dando un’occhiata ai tre grandi
contenuti individuati, vedo che sono di tipo piuttosto diverso e quindi
anche il metodo puo essere piuttosto diverso. Per questo manterrei
una certa elasticita.

Intervento n. 7 - Mi ha interessato molto la metafora dell’ombrello
dell’importanza. Sento che ci € dato un impegno formativo personale
su quei temi che verranno trattati, al di 1a che si chiami un relatore o

619



no. Per0 arrivare qui con una preparazione, con un interesse
alimentato dentro di noi. Ci si puo aiutare anche a far st che cerchiamo
di alimentare in noi una riflessione previa su questo.

Intervento n. 8 - Forse puo aiutare esplicitare e completare questa
domanda: in vista di quale scelta di pastorale diocesana si raccoglie il
parere? Se si sa rispondere a questa domanda forse l’eventuale
frustrazione della non efficacia puo essere un po’ esclusa. Poi se a
questa domanda non so trovare risposta perché non é finalizzata ad
una scelta, lo sappiamo e basta, e siamo tutti piu sereni.

Intervento n. 9 - Prima volta che partecipo ad un Consiglio qui a
Bologna. Prima di parlarne bisogna avere dei dati, qualcosa su cui
avere una prospettiva, sia dei preti ma anche della pastorale in genere.
Qualche dato che ci aiuti, che metodologicamente ci aiuti. Riguardo al
benessere dei preti: 1a stessa situazione in cui vivono delle persone, le
stesse persone la vivono in maniera differente. Mettere a posto le
situazioni esterne non aiuta: uno la vive in una determinata maniera
e l'altra la vive in un’altra maniera. Anche le decisioni migliori del
mondo non creano il paradiso terrestre.

Intervento n. 10 - Provo a reagire a qualcosa di quello che é stato
detto. Qui si vive una esperienza di fraternita che ci aiuta ad arrivare
ad una condivisione su alcuni temi. Questo come stile. Che cosa é
chiesto al Consiglio? Le cose che abbiamo messo nell’invito, cioe
aiutare efficacemente con il suo consiglio il Vescovo nel governo della
Diocesi. E le tre piste che abbiamo indicate sono: rappresentare
I'intero presbiterio; individuare i problemi del clero suggerendo le
soluzioni pitt opportune; promuovere una effettiva collaborazione tra
presbiterio e Diocesi sia per le azioni pastorali che per il bene della
Diocesi. Perché questo avvenga anche la proposta di questa mattina e
stata condivisa con il Vescovo. Sempre in partenza confronteremo con
il Vescovo; se ha domande da porci o delle indicazioni che gia di
partenza lui vuole dare. La questione e che il nostro ritrovarsi non sia
semplicemente un far risuonare opinioni (che certamente il Vescovo
ha sempre ascoltato). E un problema nostro non del Vescovo: siamo
usciti dicendo “Ma noi che cosa abbiamo portato al Vescovo?”. E
quindi questa é la proposta di andare con calma, di ragionarci anche
piu volte, per poi dare un parere al Vescovo. Cito un testo dei Cantieri
di Betania (secondo Cantiere), che dice in sostanza: «I Consigli siano
luoghi di autentico discernimento comunitario, di reale
corresponsabilita, e non solo di dibattito e organizzazione». E questo
I’obiettivo che ci prefiggiamo. Riteniamo che il Consiglio Presbiterale

620



sia occasione per parlare con calma sulle questioni grandi che stanno
dietro ai diversi bisogni e problemi che é necessario affrontare.

Intervento n. 11 - Rispetto a quest’ultima cosa, difficilmente
abbiamo davanti una scelta, ma delle questioni che poi possono
portarci delle scelte (ma non necessariamente). Altrimenti la strada e
chiusa ancor prima di partire. Quello di cui abbiamo bisogno & un
approfondimento.

0.d.g. 4 - Le tematiche su cui riflettere nel Consiglio Presbiterale e
le priorita del Consiglio Presbiterale 2022-2025.

Don Angelo Baldassarri - Il tema di fondo e il faro che
accompagnera il lavoro di riflessione su ogni tematica e collegato alla
individuazione di modalita, forme e scelte che favoriscano
benessere/sostenibilita della vita dei preti e I’efficacia della missione
pastorale insieme alla comunita in un percorso di trasformazione
missionaria. Il cambiamento d’epoca presenta un orizzonte articolato,
in cui tutte le tematiche che affronteremo, alla ricerca di proposte per
la vita del prete in una prospettiva allargata di zona missionaria, sono
connesse tra loro e nessuna e pensabile e migliorabile in modo isolato.
Le tematiche che abbiamo raccolto dal primo Consiglio come
prioritarie in merito sono:

- verifica e rilancio\ripensamento delle Zone Pastorali. Fare
emergere le esperienze e dimensioni arricchenti, in particolare
riguardo al ministero dei presbiteri, e nello stesso tempo cercare
eventuali cambiamenti che la stessa esperienza richiede;

- riflessione sui Ministeri e sulle diverse collaborazioni necessarie
alla missione. L’accoglienza delle donne ai Ministeri istituiti e il nuovo
Ministero del catechista possono diventare «un’opportunita per
rinnovare la forma Ecclesiae in chiave pit comunionale» (C.E.I. 2022):
invitano a rinnovare il modo comunitario di riconoscere, discernere e
formare i Ministeri; invitano a riscoprire «la radice battesimale dei
Ministeri istituiti e dei tanti ministeri di fatto che la Chiesa é chiamata
a discernere» (C.E.I. 2022); invitano a rinnovare il modo di
immaginare e proporre la vita comunitaria e il ruolo in essa del
presbitero;

- riflessione sulla dimensione quotidiana e domestica della vita dei
presbiteri, da precisare in relazione alla Zona in cui vivono il servizio,
alle esperienze di fraternita e alla opportunita di soluzioni alternative
alla casa del clero per anziani;

621



- indicazioni su come essere aiutati e su come collaborare a
pensare e accompagnare gli avvicendamenti dei presbiteri, con una
prospettiva non solo della urgenza, ma di come sara prevedibilmente
la presenza dei Ministri ordinati nei prossimi decenni;

Ci avviamo alla seconda parte. La citazione che volevo fare prima
e del Papa, che riguardo al Sinodo dice: «Non e un parlamento e
nemmeno un’indagine sulle opinioni ma un ascoltarci
reciprocamente». La seconda parte del Consiglio di oggi ¢ per
individuare le tematiche su cui concentrare la riflessione. Noi abbiamo
cercato di raccogliere almeno quattro snodi su cui piu volte era
emersa la vostra attenzione, sapendo che il filo conduttore e “la vita
buona dei preti”. Penso anche che dovremmo immaginare quale vita
per quei giovani che oggi sono in seminario e domani saranno preti o
adesso sono giovani preti. Come e stato detto, questo Consiglio lo
immaginiamo non per affrontare le tematiche urgenti (poi succedera
in determinate occasioni). C’¢ anche la possibilita che qualcuno, a
nome dei preti, dica: “C’e questa questione che vorrei che il Consiglio
affronti”. Rispetto alla Conferenza dei Vicari, questo ¢ il luogo in cui
pensiamo cosa possa servirci nei tempi lunghi. Sapendo che tutti i
temi sono collegati, si parte da uno ma poi se ne porta dietro anche
gli altri.

Vi chiediamo di riguardare i temi e chiediamo a voi da quali
partire. Sono tutti importanti, ma bisogna indicarne: uno o due da cui
partire; i motivi; le attenzioni che riterreste importanti nell’affrontare
questo tema.

0.d.g. 5 - Interventi dei Consiglieri.

Intervento n. 1 - La verifica/il ripensamento delle Zone Pastorali
stata una delle richieste che I’Arcivescovo ha fatto a tutti gli organismi.
Quindi questo potrebbe essere un tema. Aspetterei quindi di
coinvolgere anche gli altri organismi per avere ’apporto di tutti. Darei
la priorita all’istituzione dei Ministeri, anche in vista di quelli
femminili, e quindi sentire una riflessione teologica attuale.
Premetterei una richiesta teologica, guardando anche la nostra Chiesa
bolognese, puntando magari alla formazione di un vademecum.
[luminando poi la comunita cristiana e come si arriva a questo
obiettivo.

Intervento n. 2 - Secondo me un tema che riguarda sia I’aspetto
delle Zone Pastorali che quello dei Ministeri ¢ quello della catechesi
(intesa sia come iniziazione cristiana sia come adulti). C’é una certa
fatica nel come stiamo portando avanti la catechesi. Da piu parti si

622



percepisce il bisogno di un rinnovamento. C’e¢ il Ministero del
catechista, le Zone Pastorali... Secondo me una riflessione aggiuntiva
potrebbe essere con chi € parroco o chi ha un Ministero in parrocchia.
Sul tema delle Zone Pastorali non dimentichiamo che noi abbiamo una
Facolta teologica, ricchezza che abbiamo in casa e che aiuta a pensare.

Intervento n. 3 - Per il lavoro e la collaborazione che ho fatto in
questi anni credo sia importante il tema dell’avvicendamento dei preti
(c’e gia un lavoro fatto in questi anni). E uno dei temi piu delicati ...
ora non piu da parrocchia a parrocchia ma da Zona a Zona. E anche
per le comunita in questa nuova visione. Questo fa bene ai preti ma
anche alle comunita. L’altro tema € sui Ministeri: credo che possa
essere affrontato proprio perché questi documenti avviano una strada
appena seminata ed é una cosa che non puo non coinvolgere sia gli
organi ma anche la sensibilita della gente.

Intervento n. 4 - Mi prendono molto questi quattro ambiti. Se
penso tra dieci anni il carico delle strutture per un prete sara enorme.
Penso che non possiamo piu rimandare tale situazione. Il fatto che non
se ne parli, non se ne tratti, il fatto che non si prenda sul serio la cosa
non ¢ piu fattibile.

Intervento n. 5 - Dimensione domestica del prete: da questo si
vede cosa da I’equilibrio e cosa non lo da. Non credo che il prete debba
da solo gestire sei, sette, otto chiese. Uno stile di vita comunitaria, per
vedere che cosa da equilibrio nella sua vita domestica quotidiana. Per
trovarsi nella sua vita senza parlare della pastorale.

Intervento n. 6 - E stata fatta una richiesta agli organi di
partecipazione. Occorre un approfondimento teologico anche sulle
Zone Pastorali. Chiesa da una parte e Zona dall’altra: ci sono
ecclesiologie diverse. Noi viviamo una sorta di contrasto tra strutture
e contrasto tra ecclesiologia. Contrasto tra visioni che non si possono
conciliare fino in fondo. Occorre piu chiarezza per capire qual ¢é la
logica che si vuole perseguire, per capire quali sono le logiche di scelte
che ora viviamo e che ora sono in contrasto. Bisogna fare scelte: le due
- modello tridentino e Zone Pastorali - sono a volte inconciliabili. Cosa
€ chiesto ai Ministri? Di portare avanti la parte amministrativa della
parrocchia, di portare avanti la pastorale? Sono domande di
vocazione? Qual e il loro senso della Zona?

Intervento n. 7 - Mi sono soffermato sull’ultima frase del secondo.
Leggendola velocemente, ho pensato si riferisca alle unita pastorali.
Quando diverse comunita sono chiamate a condividere il parroco e
vita cristiana assieme, sorgono un’infinita di novita che non ci si
aspettava. Delle comunita verso il parroco. Quando la comunita non

623



ha piu il parroco che vive in canonica cambiano tanti equilibri,
aumenta il senso di responsabilita dei parrocchiani (a volte c’¢ un
arrembaggio). Per me sarebbe molto utile riflettere insieme e trovare
punti comuni.

Intervento n. 8 - Due tipi di ministeri: attitudinali e promozionali.
La promozionalita per i Ministeri ¢ molto rischiosa.

Intervento n. 9 - Mi interessava soprattutto il terzo e il quarto. Nel
caso della dimensione quotidiana domestica, sarebbe opportuno
partire da questione chiare. Ad esempio la questione amministrativa
(per Vicariato? Per Zona Pastorale?) La stessa cosa riguarda gli
avvicendamenti: che diventi operativo. C’é un vademecum e qualcuno
che deve istruire e far conoscere questo vademecum. Io non sapevo di
questo e sono stato istruito solo dopo della sua presenza.

Intervento n. 10 - Priorita al peso amministrativo e a quello degli
avvicendamenti dei presbiteri (c’¢ tanto materiale gia fatto che si
potrebbe raccogliere).

Intervento n. 11 - Prenderei i primi due: riflessione sulle Zone
Pastorali e riflessione sul Ministero (soprattutto perché quest’anno c’e
il Ministero del catechista). Ministero che non va piu pensato in
riferimento alla parrocchia ma alla Zona Pastorale. Riflessione
collegata alla Facolta teologica.

Intervento n. 12 - Mi interessa il tema della dimensione domestica
e quotidiana. Due domande: come stiamo umanamente (molto passa
attraverso questa domanda)? Che cos’é che sta bloccando l’attrattiva
a diventare preti? L’altra cosa ¢ ’avvicendamento dei parroci legato al
tema della ministerialita. Sarebbe interessante che siano i laici e le
diaconie diano I'input. Sarebbe veramente interessante e non sia il
parroco; la parrocchia e la sua identita vanno oltre la figura del
parroco.

Intervento n. 13 - Tenere insieme le Zone Pastorali e i Ministeri.
Difficilmente poi si potra pensare come saranno strutturate.

Intervento n. 14 - Sono attratto da Zone Pastorali e Ministeri, con
sotto la domanda “In che cosa queste riflessioni toccano l'identita di
noi presbiteri?”. E quindi che cosa siamo onestamente capaci di
mettere in discussione del nostro ministero.

Intervento n. 15 - Sono d’accordo col fatto di interrogarsi non
tanto sui Ministeri ma sul ministero. La domanda non é tanto cosa
possono fare i laici in una Zona Pastorale ma cosa puo fare il prete in
una Zona Pastorale. Aprirsi ai Ministeri vuol dire aprirsi alla
comunione. Noi ragioniamo sui Ministeri ragionando piu sulla loro

624



efficacia pratica. Noi non ragioniamo su quello che invece da la
persona dentro la comunita.

Intervento n. 16 - Pensando tra dieci anni, abbiamo bisogno di
ricollocarci dentro le Zone Pastorali. Forse il fatto di riprendere 1a vita
del prete dentro i nodi delle Zone Pastorali e dei Ministeri, potrebbe
aiutarci.

Intervento n. 17 - I Ministeri in relazione alla vita dei preti.
Chiederci chi siamo, chi siamo chiamati ad essere in un prossimo
futuro. Legato a questo, gli avvicendamenti di una comunita.

Intervento n. 18 - Gestione maschilista nella gestione dei Ministeri.
Non dobbiamo avere paura di affrontare questo tema, anche se con
molta prudenza e con molta teologia. Bisogna preparare questi laici,
che abbiano ruoli di direzione non comune. Abbiamo persone buone,
brave; bisogna incominciare a preparare queste persone, educarle.

Intervento n. 19 - Il tema della ministerialita é importante. Una
chiesa tra dieci anni e una chiesa ministeriale, quindi € un tema che
va affrontato con una scelta precisa.

Intervento n. 20 - Il tema delle Zone Pastorali e dei Ministeri ¢ un
tema importante perché in fondo mette a tema l’'identita cristiana.
Sento il tema di una crisi di identita. Noi rispetto a certe aspettative,
siamo fuori asse. La Chiesa non ci chiede piu1 quello per cui siamo stati
formati e dobbiamo partire da altro. Non é che il nostro ministero sia
in crisi, forse un certo modo di esercitarlo. A un nostro prete giovane
e stato detto, da alcuni ragazzi che aveva portato ai campi: “Ti
stimiamo, ti vogliamo bene, ma di tutto quello che hai da portare a
noi non interessa nulla. Quindi non ti disturbare”. C’é gia, in positivo,
qualcosa da cui partire, qualcosa che gia e stato fatto.

Intervento n. 21 - Essere religiosi fa ascoltare in maniera diversa,
con un’altra sensibilita, dalla Zona Pastorale alla vita comunitaria.
Porto la mia esperienza, nelle parrocchie romane di trentamila anime.
Mi rendo conto che cid che funziona in queste parrocchie é la qualita
della vita comunitaria tra presbiteri. Non c’é una priorita, ma se si
rema tutti nella stessa direzione allora le cose funzionano.

Intervento n. 22 - Riprendo il tema dell’identita, nostra e delle
Zone Pastorali. Cito: «Abbiamo unito le forze per fare le stesse cose di
prima». Per chi siamo? Per chi sono io? E per chi e la Zona Pastorale?

Intervento n. 23 - I verbali posso essere mandati a tutti i preti? Puo
essere pill 0 meno consistente, ma anche solo per avere un’idea.

625



Intervento n. 24 - Cosi com’e il verbale non puo essere condiviso
fuori, perché c’e¢ un aspetto di protezione, di dire liberamente cid che
si vuole senza poi che questo venga pubblicato ovunque.

Intervento n. 25 - Metterei dentro le Zone Pastorali, come anche
la comunione dei presbiteri. Vivere una comunione di presbiteri cost
come 'avvicendamento: uno trova una forma di collaborazione.

Intervento n. 26 - La vita comunitaria del prete ¢ importante ma
lo é anche quella delle Zone Pastorali. Il fatto che si faccia fatica a
trovare i presidenti nuovi, sono le stesse fatiche che abbiamo quando
cerchiamo aiuti nelle parrocchie.

Intervento n. 27 - L’abbinamento 1-3 ¢ molto stimolante perché
abbiamo tentato di escludere in modo ideologico i preti dalle Zone
Pastorali.

Intervento n. 28 - Preferirei il primo e il secondo argomento: Zone
Pastorali e Ministeri.

Intervento n. 29 - Abbiamo bisogno di studio e questo avviene gia.
Noi con la capacita della revisione di vita abbiamo qualcosa da dire.

Intervento n. 30 - Ritorno al tema dell’insignificanza: scorgo un
po’ l'insignificanza del nostro darsi da fare. Noi facciamo tante cose,
ma poi... Coi giovani é molto evidente questo, non possiamo
nasconderlo. Uno deve sentirsi anche a posto dentro questo nuovo
schema: magari ¢ cresciuto dentro uno schema in cui era punto di
riferimento per tante persone e ora non lo € piu.

Intervento n. 31 - Ringrazio dello stile e degli interventi, tutti a
tema. Mi sembra che certamente un tema che molti sentono ¢ quello
della Zona e dei Ministeri. La preoccupazione non € come incastrare
organizzativamente le Zone ma di trovare che cosa in questo tempo lo
Spirito ci sta dicendo. Questo mi sembra che sia risuonato bene. Noi
presenteremo questi due temi. A me ha molto colpito che molti hanno
parlato della vita amministrativa, del peso delle strutture, che € una
cosa che dobbiamo proprio considerare.

626



Ove non é specificato il soggetto é I'’Arcivescovo Card. Matteo Maria Zuppi

GENNAIO

1, sabato - Solennita di Maria Santissima Madre di Dio.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede 1a Messa per la Solennita
di Maria Santissima Madre di Dio e la LV Giornata della Pace.

4, martedi - Nella Parrocchia di Piumazzo presiede le esequie di
Mons. Ernesto Tabellini.

5, mercoledi - Al mattino, nella Basilica di S. Francesco a Ferrara,
celebra la Messa esequiale di S. E. Mons. Luigi Negri, gia Arcivescovo
della Diocesi di Ferrara-Comacchio.

- La sera, nella Basilica di S. Domenico, presiede il Vespro per la
chiusura del Giubileo domenicano in occasione dell’VIII centenario
della morte di S. Domenico.

0, lunedr - Epifania.

- Al mattino, nella Parrocchia di S. Michele in Bosco, celebra la
Messa dell’Epifania per I'Istituto Ortopedico Rizzoli.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa dei Popoli per la
Solennita dell’Epifania.

Dal 10, lunedr al 12, mercoledi - Partecipa, in diretta streaming,
alle Giornate di Formazione invernali del clero.

13, giovedr - Al mattino, in Seminario, presiede l’incontro
conclusivo delle Giornate di Formazione invernali del clero.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra le esequie di Don Fabio
Betti.

14, venerdr - A Roma presiede le esequie di David Maria Sassoli.

15, sabato - Al mattino, in diretta streaming dalla Sala S. Clelia
della Curia, presiede l'incontro dei facilitatori per il cammino
sinodale.

627



16, domenica - Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede la Messa
nella quale accoglie le candidature di otto nuovi Diaconi permanenti.

22, sabato - A Palazzo Baciocchi, sede della Corte d’Appello, assiste
all’apertura dell’Anno giudiziario 2022.

- Nel pomeriggio, all’Istituto Veritatis Splendor, porta un saluto ai
partecipanti al convegno di studi “Ricordando Don Lino Goriup”.

23, domenica - In Cattedrale presiede la Messa nella quale
istituisce dodici nuovi Lettori.

Dal 24, lunedr al 26, mercoledi - A Roma partecipa ai lavori del
Consiglio permanente della C.E.IL

26, mercoledr - La sera, nella Parrocchia dei Santi Bartolomeo e
Gaetano, presiede la Veglia di preghiera per la pace in Ucraina. A
seguire, alla Casa della Pace di Casalecchio di Reno, partecipa alla
presentazione del libro “Per amore, solo per amore” di Mons. Arrigo
Chieregatti.

27, giovedi - Al mattino, in Seminario, presiede il Consiglio
Presbiterale.

- Nel pomeriggio, in Sala Borsa, partecipa alla presentazione di due
libri: “Vivere, nonostante tutto” di Cornelia Paselli e “Far tutto, il piu
possibile” di Don Angelo Baldassarri e Ulderico Parente.

28, venerdr - Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Domenico, celebra
la Messa per la memoria di S. Tommaso d’Aquino.

- La sera, nella Parrocchia di Medicina, incontra la comunita della
Zona Pastorale.

29, sabato - Al mattino, nella Cattedrale di Carpi, celebra la Messa
per il X anniversario della morte di Oscar Luigi Scalfaro.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede I’Eucaristia per la
Famiglia salesiana in vista della Festa del fondatore S. Giovanni Bosco.

30, domenica - Al mattino, nella Parrocchia di Vedrana, presiede
I’Eucaristia in onore del Beato Don Giuseppe Codice.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa per la Giornata
del Seminario e conferisce il Lettorato a tre seminaristi.

FEBBRAIO

1, marted1 - Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Maria Madre
della Chiesa, celebra la Messa con il gruppo “Genitori in Cammino”.

2, mercoledr - Presentazione di Gesu al tempio.

628



- Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede la Messa per la Giornata
della Vita consacrata.

3, giovedr - Al mattino, in Seminario, presiede I'incontro dei Vicari
Pastorali.

5, sabato - Nel pomeriggio, al Santuario della Beata Vergine di S.
Luca, celebra la Messa per la Giornata della Vita.

6, domenica - Al mattino, nella Parrocchia di Nostra Signora della
Fiducia, celebra la Messa in ricordo e suffragio di Don Fabio Betti.

7, lunedr - La sera, nella Parrocchia di S. Antonio di Savena,
presiede ’Eucaristia per la Festa di S. Giuseppina Bakhita.

8, martedi - Nel pomeriggio, in Sala Borsa, partecipa alla
presentazione del libro “La trappola del virus. Diritti, emarginazione
e migranti ai tempi della pandemia” di P. Camillo Ripamonti, S.]., e
Chiara Tintori.

9, mercoledr - Nella Parrocchia di S. Antonio da Padova a La Dozza,
partecipa alla presentazione del libro “Il canto dei poveri da ritmo al
mio passo” scritto da Mons. Giovanni Nicolini.

10, giovedr - Al mattino, nella sede della Fondazione Lercaro,
interviene al convegno “Cantiere Engim. Per lo sviluppo e la
resilienza”.

12, sabato - Al mattino, nella Parrocchia dei Santi Bartolomeo e
Gaetano, celebra la Messa per Tancredi e tutti i “senza dimora”
deceduti.

13, domenica - Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Paolo
Maggiore, presiede la Messa per la Festa della Madonna di Lourdes in
occasione della Giornata del Malato.

- La sera, in diretta streaming, partecipa all’incontro “Sintomi di
felicita” con giovani innamorati, fidanzati e sposi in occasione della
Festa di S. Valentino.

16, mercoledr - Al mattino, nella sede di Acer Bologna, partecipa
alla presentazione della ricerca Nomisma “Impoverimento degli utenti
E.R.P. e nuovi fabbisogni finanziari dell’Azienda Casa: il caso Acer
Bologna”.

17, giovedr - Al mattino, in diretta streaming dalla Sala S. Clelia
della Curia, presiede l’'inaugurazione dell’Anno giudiziario del
Tribunale ecclesiastico interdiocesano Flaminio per le cause
matrimoniali.

19, sabato - In Seminario presiede l'incontro del Consiglio
Pastorale.

629



20, domenica - Al mattino, nella Parrocchia di Riola, celebra la
Messa in suffragio di Don Fabio Betti.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede I’Eucaristia e ordina
quattro Diaconi permanenti e uno transeunte.

21, lunedr - Al mattino, nella Parrocchia del Poggetto, celebra le
esequie del Can. Napoleone Nanni.

22, marteds - La sera, in Cattedrale, celebra la Messa in occasione
del XVII anniversario della morte del S.d.D. Luigi Giussani.

23, mercoledr - La sera, in Cattedrale, modera il dibattito tra
Massimo Recalcati e P. Jean-Paul Hernandez, S.]., su “Fragilita, sorella
mia” nel primo incontro della rassegna le “Notti di Nicodemo”.

24, giovedi - Al mattino, in Seminario, presiede il Consiglio
Presbiterale.

25, venerdr - La sera, in diretta streaming, partecipa alla
trasmissione “In cammino” su Tv2000.

- Successivamente partecipa alla fiaccolata cittadina e a seguire, in
Cattedrale, presiede la Veglia di preghiera per la pace in Ucraina.

26, sabato - Al mattino, in Curia, partecipa all’incontro della
Commissione diocesana per la Pastorale sociale e del Lavoro.

- A seguire, nell’Aula Magna di S. Lucia, assiste all’inaugurazione
dell’Anno accademico dell’Universita di Bologna.

- Nel pomeriggio, a Firenze, partecipa all’incontro “Mediterraneo
frontiera di pace” dei Vescovi e Sindaci del Mediterraneo.

27, domenica - Al mattino, nella Basilica di S. Croce, concelebra
con Papa Francesco la Messa conclusiva dell’incontro «Mediterraneo
frontiera di pace» dei Vescovi e Sindaci del Mediterraneo.

- Nel primo pomeriggio, in Cattedrale, interviene al termine della
Divina Liturgia celebrata dai cattolici ucraini per la pace nella propria
patria.

- II pomeriggio, nella Parrocchia di Monte S. Giovanni, celebra
I’Eucaristia e le Cresime.

28, lunedi - In serata, nell’ex cine-teatro “Salus” di Gaggio in Piano,
incontra i giovani della Zona Pastorale Castelfranco.

630



MARZO

2, mercoledi - Le Ceneri.

In Cattedrale celebra la Messa del Mercoledr delle Ceneri con
imposizione delle Sacre Ceneri.

3, giovedr - Nella sede della F.T.E.R. porta un saluto all’incontro di
Quaresima per l’aggiornamento teologico dei presbiteri, “Giovedr
dopo le Ceneri”.

5, sabato - Al mattino partecipa al pellegrinaggio al Santuario della
Beata Vergine di S. Luca con la Confraternita dei Sabatini.

- Nel pomeriggio, nella Parrocchia di Pieve di Budrio, celebra
Messa e Cresime.

0, domenica - Al mattino, nella Parrocchia di Amola, presiede
I’Eucaristia e le Cresime.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa della Prima
Domenica di Quaresima e i Riti catecumenali.

7, lunedr - La sera, nella sede della Fondazione Lercaro, partecipa
alla presentazione del libro “Biffi per sempre” di Paolo Francia.

9, mercoledr - Nel Santuario del Corpus Domini (della Santa)
celebra la Messa in occasione della Festa di S. Caterina de’ Vigri.

10, giovedi - Al mattino, in Seminario, presiede I'incontro dei
Vicari Pastorali.

Dal 10, giovedr al 13, domenica - Visita Pastorale alla Zona
Corticella.

13, domenica - Nel pomeriggio partecipa al pellegrinaggio al
Santuario della Beata Vergine di S. Luca, pregando per la pace in
Ucraina.

- Nel pomeriggio, nella Parrocchia dei Santi Savino e Silvestro di
Corticella, celebra la Messa della II Domenica di Quaresima e i Riti
catecumenali.

15, martedr - Al mattino, in Seminario, interviene all’apertura del
convegno della F.T.E.R. sul tema “Cos’¢ ’essere umano da necessitare
cura? (Sal8,5)”.

16, mercoledr - La sera, a Villa Pallavicini, partecipa al convegno
“Pedofilia e pedopornografia: crimini contro 'umanita. Strumenti di
contrasto e impegno ecclesiale”.

18, venerdi - La sera, in Cattedrale, guida la meditazione del
“Monastero Wi-Fi”.

631



19, sabato - Nel tardo pomeriggio, nella Parrocchia di S. Martino,
presiede la Messa in suffragio di Marco Biagi a vent’anni
dall’uccisione.

20, domenica - Al mattino, nel Santuario della Beata Vergine di S.
Luca, celebra la Messa per il CCLXXX della Confraternita dei
Domenichini, durante la quale avviene la vestizione di un nuovo
Confratello.

- Nel pomeriggio si collega in streaming con i genitori dei
cresimandi. A seguire, in Cattedrale, incontro con i cresimandi in
diretta streaming.

- A seguire, in Cattedrale, celebra la Messa della Terza Domenica
di Quaresima nella Giornata di amicizia con la Diocesi di Iringa e
presiede i Riti catecumenali.

Dal 21, lunedr al 23, mercoledi - A Roma partecipa ai lavori del
Consiglio permanente della C.E.IL.

23, mercoledr - La sera, in Cattedrale, modera il dibattito tra
Luciano Floridi e Pierangelo Sequeri su “Paura e fine” nel secondo
incontro della rassegna le “Notti di Nicodemo”.

24, giovedr - Al mattino, al Palazzo dei Congressi di Riccione,
interviene al XVII Congresso nazionale A.N.P.L.

- Nel tardo pomeriggio, presso la Parrocchia di S. Maria
Annunziata di Fossolo, celebra la Messa per i novecento anni della
Parrocchia.

25, venerdi - Al mattino, presso i resti della chiesa di S. Maria
Assunta di Casaglia di Caprara, prega per la pace in occasione della
consacrazione al Cuore Immacolato di Maria.

26, sabato - Al mattino, nella Sala S. Clelia della Curia, porta un
saluto ai partecipanti al convegno promosso da “Arte e Fede” su
“Patrimonio artistico e religioso nel P.N.R.R.”.

- A seguire, guida il ritiro spirituale dei giovani dell’U.C.I.D. e
sottoscrive il “Manifesto dell’impresa etica”.

- Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Nicola a Tolentino, presiede
I’Eucaristia per la Solennita del Patrono.

27, domenica - Nel primo pomeriggio, presso I'Istituto Salesiano,
partecipa all’incontro sinodale per il settore disabilita.

28, lunedi - In serata presiede I’Eucaristia prepasquale dedicata
agli universitari.

632



29, martedi - Nel pomeriggio, nell’Aula Magna della F.T.E.R,,
partecipa alla celebrazione del XVIII anniversario della nascita della
Facolta (dies natalis).

- La sera, nella chiesa del Crocifisso della Basilica di S. Stefano,
incontra il patriarca latino di Gerusalemme Pierbattista Pizzaballa
confrontandosi sul tema “Chiedete pace per Gerusalemme”.

31, giovedi - Al mattino, in Seminario, riunisce il Consiglio
Presbiterale.

APRILE

2, sabato - Al mattino partecipa al pellegrinaggio al Santuario della
Beata Vergine di S. Luca con la Confraternita dei Sabatini.

- Nel pomeriggio, nella chiesa dell’Eremo di Ronzano, celebra il
Vespro in occasione dei cento anni della presenza in /oco dei Servi di
Maria.

3, domenica - Nel pomeriggio, nella Parrocchia dei Santi
Bartolomeo e Gaetano, impartisce il mandato ai Missionari per la
Missione nel centro storico.

4, lunedr - Al mattino, nella Basilica di S. Francesco, celebra la
Messa per il Precetto pasquale interforze.

- Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Procolo, presiede
I’Eucaristia prepasquale per gli operatori del diritto.

0, mercoledr - La sera, nella sede del Museo Olinto Marella, guida
un momento di riflessione sul tema “Chiesa e Missione”.

7, giovedr - Al mattino, in Seminario, presiede I'incontro dei Vicari
Pastorali.

- La sera, in Cattedrale, celebra la Messa per la pace con tutti i
gruppi carismatici della regione.

9, sabato - Al mattino, in diretta streaming, partecipa al convegno
“‘Cercate il bene della citta’ (Ger 29,7). Partecipazione e identita in
cammino. Generazioni a confronto”, iniziativa promossa dalla
Fondazione Migrantes regionale, Caritas Emilia Romagna, “Missio”
Emilia Romagna e Ufficio regionale per le Comunicazioni sociali.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa per la
conclusione della Missione nel centro storico.

- La sera, in Piazza Maggiore e poi nella Basilica di S. Petronio,
presiede la Veglia diocesana delle Palme.

633



- A seguire, in Piazza Maggiore, assiste al concerto conclusivo della
Veglia e della Missione nel centro storico.

10, domenica - Domenica delle Palme.

- Al mattino, nella Basilica di S. Stefano, benedice i rami di ulivo e
a seguire, nella Parrocchia di S. Giovanni in Monte, presiede
I’Eucaristia della Domenica delle Palme.

SETTIMANA SANTA
11, lunedrs - Lunedi Santo.

- La sera, nella chiesa del SS. Salvatore, partecipa alla Veglia di
preghiera per i martiri del nostro tempo.

12, martedr - Martedi Santo.

- Al mattino, in Cattedrale, celebra la Messa in preparazione alla
Pasqua insieme a dipendenti, collaboratori e volontari
dell’Arcidiocesi.

13, mercoledr - Mercoledr Santo.
- In Cattedrale celebra la Messa crismale.
14, giovedr - Giovedi Santo.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa /n Coena Domini
e guida I’Adorazione eucaristica.

15, venerdi - Venerdi Santo.
- Al mattino, in Cattedrale, celebra I’Ufficio delle Letture e le Lodi.
- Nel pomeriggio, in Cattedrale, guida la Via Crucis.

- Nel tardo pomeriggio, Cattedrale, presiede la celebrazione /n
Passione Domini.

- In serata, guida la Via Cruciscittadina lungo Via dell’Osservanza.
16, sabato - Sabato Santo.
- Al mattino, in Cattedrale, celebra I’Ufficio delle Letture e le Lodi.

- A seguire, in Cattedrale, guida 1’“Ora della Madre”, preghiera
animata dai Servi di Maria.

- Successivamente, nella Basilica di S. Stefano, presiede la
celebrazione dell’Ora Media.

- La sera, in Cattedrale, presiede la celebrazione solenne della
Veglia di Pasqua e conferisce i Sacramenti dell’Iniziazione cristiana a
sette catecumeni.

17, domenica - Pasqua.

634



- Al mattino, presso il carcere della Dozza, celebra la Messa di
Pasqua e conferisce i Sacramenti a un detenuto.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede la Messa episcopale del
Giorno di Pasqua.

18, lunedr - Al mattino, nella Parrocchia di S. Maria alle Budrie,
celebra la Messa e la professione perpetua di due suore Minime
dell’Addolorata.

21, giovedi - Nel Santuario della Beata Vergine delle Grazie di
Boccadirio, presiede la giornata di incontro e ritiro dei preti giovani
della Diocesi.

22, venerdr - Nel pomeriggio, all’Oratorio di S. Filippo Neri,
partecipa alla presentazione del LV Rapporto Censis sulla situazione
sociale del Paese/2021.

- La sera, nella Parrocchia di Longara, presiede la Messa per il
centenario della nascita del Diacono Mauro Fornasari.

23, sabato - Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Giacomo fuori
le Mura, amministra le Cresime e presiede 1a Messa a conclusione della
Decennale Eucaristica.

24, domenica - Nel pomeriggio, nella piazza centrale di S. Giorgio
di Piano, presiede I’Eucaristia per la chiusura della Festa diocesana
della Famiglia.

26, marteds - Al mattino incontra i ragazzi dell’Istituto “Belluzzi-
Fioravanti” confrontandosi con loro sul tema “Dialogo e spiritualita
per un mondo di pace. Valori e prospettive tra religione e laicita”.

- Nel pomeriggio interviene al Convegno dal titolo “Giorgio
Guazzaloca, uomo delle imprese e delle istituzioni. Il ricordo a cinque
anni dalla scomparsa”.

28, giovedi - Al mattino, in Seminario, presiede il Consiglio
Presbiterale.

29, venerdr - Nel pomeriggio partecipa all’inaugurazione della
Sede “S. Caterina” dell’Istituto Farlottine.

MAGGIO

1, domenica - Al mattino, nel Duomo di Siena, celebra la Messa
per la Solennita di S. Caterina, Patrona della citta toscana e d’Italia.

2, martedi - Nel primo pomeriggio, in Cattedrale, celebra le
esequie di Mons. Enzo Lodi.

635



- Nel tardo pomeriggio, nel Santuario della Beata Vergine del
Soccorso, presiede I’Eucaristia per la Festa della Patrona.

3, martedr - Nel pomeriggio, a Villa Pallavicini, incontra i
doposcuola della Diocesi.

- La sera, in Seminario, guida la Veglia di preghiera per le
vocazioni e la candidatura di un seminarista.

4, mercoledr1 - Al mattino, nella Basilica di S. Maria degli Angeli di
Assisi, celebra la messa per i cappellani e gli operatori delle carceri
italiane.

5, gioved1 - In Seminario incontra i Vicari Pastorali.

Dal 5, giovedi all’8, domenica - Visita Pastorale alla Zona Castel
Maggiore.

8, domenica - Nel pomeriggio, nella Parrocchia del Corpus Domini,
incontra le famiglie che ospitano i profughi ucraini, nell’lambito del
progetto Caritas “CoiVolti”.

9, lunedr - Nella Parrocchia di S. Andrea della Barca guida un
momento di preghiera in vista dei campi estivi dell’Azione cattolica.

10, martedi - Nel pomeriggio, nella Sala S. Clelia della Curia,
interviene al convegno “8xMille una firma per unire”.

Dal 12, giovedr al 15, domenica - Visita Pastorale alla Zona
Granarolo.

16, lunedr - In serata, nella Parrocchia di S. Giuseppe Cottolengo,
celebra la Messa in occasione della Festa di S. Luigi Orione.

19, giovedi - Al mattino, in Seminario, presiede il Consiglio
Presbiterale.

20, venerdr - Al mattino, a Medolla in provincia di Modena,
partecipa alla cerimonia in occasione dei dieci anni dal terremoto.

- Nel tardo pomeriggio, a S. Agostino, celebra la Messa in suffragio
delle vittime del sisma.

- La sera prende parte ai festeggiamenti dei cento anni della scuola
“Sacro Cuore” di Borgo Panigale.

La Beata Vergine di S. Luca in visita alla citta.

21, sabato - Al mattino, in Seminario, presiede il Consiglio
Pastorale.

- Nel pomeriggio, a Villa Pallavicini, accoglie la Madonna di S. Luca
e ne segue la visita al Vicariato Bologna-Ovest.

- In serata, in Cattedrale, accoglie 'Ilmmagine della Madonna di S.
Luca ed impartisce la Benedizione.

636



- A seguire, in Cattedrale, presiede la Veglia dei giovani per la Pace.
22, domenica - Al mattino, nella chiesa di S. Giacomo Maggiore,
presiede la Messa in occasione della Festa di S. Rita.

- A seguire, in Cattedrale, davanti all’Ilmmagine della Beata Vergine
di S. Luca, concelebra la Messa episcopale presieduta dal Vescovo di
Reggio Emilia-Guastalla, S. E. Mons. Giacomo Morandi.

- Nel pomeriggio celebra la Messa per gli ammalati.

Dal 23, lunedr al 25, mercoledi - A Roma partecipa all’Assemblea
generale della C.E.L.

24, martedr - Papa Francesco lo nomina nuovo Presidente della
C.ELL
29, domenica - Ascensione.

- Al mattino, in Cattedrale, concelebra la Messa presieduta da S.
Em. Card. Mario Grech, Segretario Generale del Sinodo dei Vescovi.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede i Vespri dell’Ascensione
e, a seguire, accompagna in processione I'mmagine della Madonna di
S. Luca sul Colle della Guardia, sostando in Piazza Malpighi, a Porta
Saragozza e all’Arco del Meloncello per il saluto e la benedizione alla
citta.

31, marted1 - Al mattino, in Cattedrale, presiede 1a Messa esequiale
di S. E. Mons. Ernesto Vecchi, gia Vescovo Ausiliare di Bologna.

- Nel tardo pomeriggio, alla Casa della Carita di Borgo Panigale,
celebra la Messa per la Festa della Visitazione.

GIUGNO

1, mercoledr - La sera, in Cattedrale, presiede il momento di
preghiera iniziale del pellegrinaggio notturno “Ando da Gesu di
notte”.

2, gioved1 - Al mattino, nella Parrocchia di S. Egidio, presiede la
Messa ed impartisce il sacramento della Confermazione.

4, sabato - Al mattino, nella Parrocchia di S. Lucia di Rocca di
Roffeno, celebra I’Eucaristia per la riapertura della chiesa.

- Nel pomeriggio, presso la Basilica di S. Antonio a Padova, celebra
la Messa in occasione dell’apertura della Tredicina in preparazione
alla Festa del Santo.

5, domenica - Pentecoste.

637



- Al mattino, nella Parrocchia di S. Lucia di Casalecchio di Reno,
celebra la Messa per la conclusione della Decennale Eucaristica.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede I’Eucaristia per la
Solennita di Pentecoste e di ringraziamento per la canonizzazione di
Suor Maria Domenica Mantovani, fondatrice delle Piccole Suore della
Sacra Famiglia.

7, martedi - Nel pomeriggio, nella Sala dello Stabat Mater
dell’Archiginnasio, interviene al convegno “La costruzione quotidiana
di una comunita. Giacomo Lercaro fra la citta di Dio e gli uomini”.

9, giovedr - Al mattino, in Seminario, presiede I'incontro dei Vicari
Pastorali.

- In serata, in Cattedrale, guida I’Assemblea sinodale diocesana.

11, sabato - Al mattino, a Villa S. Giacomo, guida I'incontro dei
Diaconi permanenti.

- In serata, presso I’Arena Sferisterio di Macerata, celebra la Messa
in occasione dell’apertura del pellegrinaggio Macerata-Loreto.

12, domenica - Al mattino, nella Parrocchia di Sammartini, celebra
la Messa e il rito delle Cresime.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede I’Eucaristia per i malati,
alla presenza della reliquia delle Stimmate di S. Francesco d’Assisi.

- La sera, a Musiano, celebra la Messa per la riapertura della chiesa
dopo il restauro.

13, lunedr - La sera, nell’ambito della Festa di S. Antonio di Padova,
inaugura la rinnovata mensa dei Poveri dell’Antoniano “Padre
Ernesto”.

15, mercoledr - A Roma presiede i lavori della C.E.IL.

16, giovedi - Corpus Domini.

- Al mattino, in seminario, incontra i ragazzi e gli animatori di
Estate Ragazzi, in occasione di Festainsieme.

- La sera, in Cattedrale, celebra la Messa e guida 1’Adorazione
eucaristica in occasione della solennita del Corpus Domini.

18, sabato - Nel pomeriggio, nella Parrocchia di Argelato,
conferisce la cura pastorale della comunita a Don Giancarlo Casadei.

- A seguire, nella Parrocchia di S. Martino in Casola celebra la
Messa per la XL edizione della “Festa campestre”.

19, domenica - Al mattino, nella Parrocchia di S. Martino in
Soverzano, presiede I’Eucaristia per la riapertura della chiesa dopo il
terremoto del 2012.

638



- Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa ed istituisce otto
Accoliti.

20, lunedi - La sera, nel Salone Bolognini del Convento S.
Domenico, interviene al dibattito “Che cos’é¢ 'uomo perché te ne
ricordi? Le leggi e la cura nel fine vita”.

22, mercoledr1 - Al mattino, nella Parrocchia di Marzabotto, celebra
la Messa di fine anno per i docenti di Religione Cattolica.

23, gioveds - Nel primo pomeriggio, presso la biblioteca di Arte e
Storia di S. Giorgio in Poggiale, interviene all’evento “Fratelli Tutti: un
appello alla tolleranza in tempi di divisioni” e all’inaugurazione della
mostra “Arte nella Shoah”.

- A seguire, nel Parco di Villa Angeletti, interviene alla tavola
rotonda “Estetica e fenomenologia del piacere: perché saremo sempre
predisposti a sviluppare una dipendenza” nell’ambito delle Giornate
dell’interdipendenza.

- La sera, nella Parrocchia dei Santi Bartolomeo e Gaetano, guida
la preghiera della Comunita di S. Egidio “Morire di speranza” per i
profughi.

- A seguire, nella Biblioteca comunale di Castelfranco Emilia,
interviene all’incontro “Legalita e Costituzione. A trent’anni dalle
stragi di Capaci e via D’ Amelio”.

24, venerdi - La sera, nella Cattedrale di S. Venanzio a Fabriano,
celebra I’Eucaristia per la Solennita di S. Giovanni Battista.

25, sabato - Al mattino inaugura la Casa “Don Giuseppe Nozzi” per
carcerati in misura alternativa, gestita dai Dehoniani.

26, domenica - Al mattino, nella chiesa di S. Maria dell’Incoronata
a Martinengo, celebra la Messa in occasione dei venticinque anni di
presenza della Congregazione della Sacra Famiglia in Mozambico.

- Nel tardo pomeriggio, in Seminario, celebra la Messa a
conclusione dell’incontro “Monastero Wifi”.

27, lunedr - Al mattino, nella Parrocchia di S. Maria Lacrimosa
degli Alemanni, celebra la Messa esequiale per Don Jose Mamfisango
Boyasima.

Dal 27, lunedr al 1, venerdr - A Marola partecipa agli Esercizi
spirituali della Conferenza episcopale dell’Emilia Romagna.

639



LUGLIO

2, sabato - Al pomeriggio, nella Parrocchia di S. Giorgio di
Varignana, celebra la Messa ed istituisce un Lettore.

3, domenica - Al mattino, a Villa Pallavicini, porta un saluto al
Capitolo elettivo dell’Ordine francescano secolare regionale.

4, lunedi - In serata incontra online i facilitatori dei Gruppi
sinodali.

0, mercoledr - Presso il Santuario di Nostra Signora delle Grazie e
di S. Maria Goretti a Nettuno, celebra la Messa per la Solennita di S.
Maria Goretti.

7, giovedi - Al mattino, nella Parrocchia di Piumazzo, celebra le
esequie di Mons. Giulio Cossarini.

9, sabato - La sera, nella Parrocchia di Reno Centese, presiede
I’Eucaristia per la Festa di S. Elia Facchini.

10, domenica - Al mattino, in Cattedrale, celebra la Messa con la
Comunita genovese di S. Egidio.

11, lunedr - Al mattino, nella Chiesa di S. Donato d’Arezzo e S.
Ilariano al Monastero di Camaldoli, celebra I’Eucaristia in occasione
della Festa di S. Benedetto da Norcia.

- 11 pomeriggio, nella cripta della Cattedrale celebra la Messa in
suffragio del Card. Giacomo Biffi nel VII anniversario della morte.

13, mercoled1 - La sera, nella Parrocchia di S. Maria delle Budrie,
celebra la Messa per la Solennita di S. Clelia Barbieri.

17, domenica - Al mattino, presso la Basilica di S. Maria Maggiore
di Trento, presiede I’Eucaristia in occasione del corso di alta
formazione promosso dall’Ufficio per la Pastorale della Famiglia della
C.EL

19, martedr - Al mattino, nella Parrocchia di Monteveglio, celebra
le esequie di Don Ubaldo Beghelli. A seguire, nel convento dei
Cappuccini di Castel S. Pietro Terme, presiede I'incontro dei Vicari
Pastorali.

19, marteds - Al mattino, nel convento dei Cappuccini di Castel S.
Pietro Terme, presiede I'incontro dei Vicari Pastorali.

20, mercoledr e 21, giovedi - A Roma presiede i lavori della C.E.I.

22, venerdi - La sera, nella Parrocchia di Ponte Ronca, celebra la
Messa in occasione della Festa parrocchiale.

640



24, domenica - Nel pomeriggio, presso il Santuario della Madonna
della Consolazione di Montovolo, presiede ’Eucaristia in memoria di
Don Fabio Betti.

25, lunedr - Al mattino, nella Cattedrale di S. Zeno a Pistoia,
celebra la Messa per la Solennita di S. Giacomo Apostolo.

27, mercoledi - Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Croce in
Gerusalemme a Roma, celebra la Messa per il XC genetliaco di
Giuseppe De Rita.

30, sabato - Nel pomeriggio, nella chiesa della Madonna della
Misericordia di Castiglione dei Pepoli, celebra la Messa.

AGOSTO

1, lunedr - Al mattino, nella Basilica di S. Alfonso Maria de’ Liguori
di Pagani, celebra la Messa per la Solennita del Patrono.

2, martedr - Al mattino, nella Parrocchia di S. Benedetto, celebra
I’Eucaristia in suffragio delle vittime della strage alla Stazione del 2
agosto 1980.

4, giovedr - Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Domenico, presiede
la Messa per la Solennita di S. Domenico.

0, sabato - Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Michele
Arcangelo di Sonnino, celebra la Messa per la Festa della Madonna
delle Grazie.

7, domenica - La sera, a Tole, interviene alla presentazione del
libro “La Resistenza a Tole di Vergato” scritto da Gabriella Sapori.

9, martedi - Al mattino, nella Parrocchia di S. Egidio, celebra le
esequie di Don Giovanni Poggi.

14, domenica - Nel tardo pomeriggio, nel Santuario della Madonna
della Rocca di Cento, celebra la Messa prefestiva per la Solennita
dell’Assunzione della Beata Vergine Maria.

15, sabato - Assunzione di Maria.

- La sera, nel parco del Seminario Arcivescovile, celebra la Messa
per la solennita dell’Assunzione al Cielo di Maria Vergine nell’ambito
della Festa di Ferragosto.

21, domenica - Al mattino, presso I’Auditorium Intesa Sanpaolo
D3 della Fiera di Rimini, celebra la Messa in occasione della XLIII
edizione del Meeting di Comunione e Liberazione.

641



27, sabato - Al mattino, nella Parrocchia di Malalbergo, celebra le
esequie di Don Enzo Mazzoni.

- Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Pietro a Roma, partecipa al
Concistoro per la creazione di venti nuovi Cardinali.

28, domenica - Al mattino, al Villaggio Senza Barriere “Pastor
Angelicus’ di Tole, celebra la Messa.

- La sera, nella Basilica di S. Pietro in Ciel d’Oro di Pavia, celebra
la Messa per la Solennita di S. Agostino.

29, lunedi - In Vaticano partecipa alla riunione del Collegio
cardinalizio presieduta da Papa Francesco.

31, mercoledi - Al mattino, a Benevento, partecipa al Convegno
C.E.L sulle aree interne, quelle a maggior rischio spopolamento.

Dal 31, mercoledr al 2, venerdr - Partecipa al pellegrinaggio
diocesano a Lourdes.

SETTEMBRE

2, venerdr - La sera, nella Parrocchia di Qualto, celebra la Messa
per la Festa del Patrono S. Gregorio Magno.

3, sabato - Al mattino, nella Basilica superiore di S. Francesco
d’Assisi, celebra la Messa in occasione del L Consiglio generale del
Movimento Cristiano dei Lavoratori. (M.C.L.).

- Nel pomeriggio, a Roma nella Basilica dei Santi XII Apostoli,
celebra la Messa per l'ordinazione presbiterale di tre Missionari del
Preziosissimo Sangue.

4, domenica - Al mattino, a Villa San Giacomo, presiede I’Eucaristia
e I'incontro con i Diaconi permanenti.

0, martedl - Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa in
occasione della memoria del Beato Olinto Marella e nel V anniversario
della morte del Cardinale Carlo Caffarra.

8, giovedi - Al mattino, in Seminario, celebra la Messa in occasione
del Convegno dei Ministranti.

10, sabato - Al mattino, in diretta streaming dalla Sala S. Clelia
della Curia, presiede I’Assemblea Diocesana.

- La sera, nel Santuario di S. Maria della Vita, celebra la Messa in
occasione della Festa della Patrona.

11, domenica - La mattina, presso la Parrocchia di Calcara, celebra
la Messa e impartisce il sacramento della Confermazione.

642



- Nel pomeriggio, presso il Santuario della Madonna del Monte
delle Formiche (Parrocchia di S. Maria di Zena), presiede I’Eucaristia
in occasione della Festa della Patrona e benedice la sala d’accoglienza
dedicata a Don Orfeo Facchini.

- In serata, presso il Seminario, partecipa a un momento di
preghiera e di saluto per il rabbino Alberto Sermoneta che lascia
Bologna per guidare la Comunita Ebraica di Venezia.

12, lunedr - In Seminario presiede la prima giornata della “Tre
Giorni del Clero”.

14, mercoledr - Al mattino, in Seminario, presiede la giornata
conclusiva della “Tre Giorni del Clero”.

- In serata, nella chiesa del SS. Salvatore, presiede la Veglia di
preghiera per I'invocazione della pace in Ucraina.

15, giovedr - La sera, nella Parrocchia di Rastignano, guida
I’Adorazione eucaristica meditando su “L’Eucaristia, fonte e culmine
della vita della Chiesa”.

16, venerdi - Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Antonio di
Savena, interviene al dibattito “Cura dell’altro” nell’ambito del XX
anniversario di fondazione de “L’Albero di Cirene odv”.

17, sabato - Nel pomeriggio, in Seminario, interviene
all’Assemblea diocesana dell’Azione Cattolica.

- A seguire, nella Casa delle Francescane Adoratrici a Maggio di
Ozzano dell’Emilia, celebra la Messa per il centenario della
Fondazione dell’Istituto.

- La sera, nella Parrocchia di S. Ruffillo, accoglie la restituzione di
un dipinto perduto da parte dei Carabinieri del Nucleo Tutela
Patrimonio artistico.

18, domenica - Nel pomeriggio affida la comunita parrocchiale di
S. Giacomo fuori le Mura a Don Roberto Mastacchi.

- A seguire, nella parrocchia di Bazzano, celebra la Messa e le
Cresime.

19, lunedi - Nel tardo pomeriggio interviene all’incontro “AAA
fiducia cercasi. Orizzonti futuri tra timore e speranza” in preparazione
al Festival francescano.

- In serata, presso il cinema-teatro Bristol, interviene all’incontro
“Per un mondo del lavoro protagonista di progresso umano e sociale”
in occasione del L del Movimento cristiano lavoratori.

643



Dal 20, lunedrs al 25, domenica - A Matera presiede i lavori del
Congresso permanente della C.E.I. e partecipa al Congresso Eucaristico
Nazionale.

25, domenica - Al mattino, a Matera, concelebra la Messa
conclusiva del XXVII Congresso Eucaristico Nazionale con Papa
Francesco e gli altri Vescovi italiani.

27, martedr - Al mattino, nel Cortile d’onore di fronte alla Cappella
della Corte di Cassazione di Roma, celebra la Messa per il XXXII
anniversario della morte del Beato Rosario Angelo Livatino.

29, giovedr - Al mattino, nella Basilica di S. Petronio, celebra la
Messa per la Polizia di Stato in occasione della Festa del Patrono, S.
Michele Arcangelo.

30, venerdi - Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa di
ringraziamento per l’elezione della Madonna del Ponte di Porretta
Terme a Patrona del basket italiano.

OTTOBRE

2, domenica - Al mattino, nella Parrocchia di Marzabotto, celebra
la Messa per il LXXVIII anniversario dell’eccidio nazista di Monte Sole.

- Nel pomeriggio, in Seminario, presiede I’Eucaristia per il XC
anniversario della fondazione del Seminario Arcivescovile di Villa
Revedin.

- A seguire, nella parrocchia di S. Vincenzo de’ Paoli, celebra la
Messa a conclusione della Decennale Eucaristica e a cinquant’anni
dalla dedicazione della chiesa.

4, martedr - S. Petronio.

- Al mattino, nella Basilica superiore di S. Francesco d’Assisi,
celebra la Messa per la Solennita del Patrono.

- Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Petronio, celebra la Messa per
la Festa del Patrono della citta. A seguire, guida la processione in
Piazza Maggiore e impartisce la benedizione solenne alla citta.

- Viene annoverato da Papa Francesco Membro ad quinquennium
del Dicastero per le Chiese orientali.

0, giovedr - Al mattino, in Seminario, presiede I'incontro dei Vicari
Pastorali.

- La sera, nella chiesa del SS. Salvatore, presiede I’Eucaristia in
occasione del VI anniversario dell’Adorazione eucaristica perpetua.

644



- Successivamente, in Seminario, presiede Il’incontro dei
facilitatori dei gruppi sinodali.

7, venerdi - La sera, nella Parrocchia di S. Maria della Carita,
celebra la Messa durante la quale viene istituito un Accolito.

8, sabato - Al mattino, nella Parrocchia di Lizzano in Belvedere,
conferisce la cura pastorale della comunita a Don Filippo Maestrello.

- Nel pomeriggio, nella Parrocchia di Dodici Morelli, celebra la
Messa e le Cresime. A seguire, interviene alla Tavola rotonda sul tema
“Il disagio sociale nelle nostre comunita”.

9, domenica - Al mattino, nella Parrocchia di S. Donnino, celebra
la Messa per la Festa del Patrono.

- Nel pomeriggio, nella parrocchia del Corpus Domini, presiede la
preghiera e il rito di conferimento del Mandato al Congresso dei
Catechisti.

- A seguire, nella Parrocchia di S. Vitale di Reno, celebra la Messa
e le Cresime.

- La sera, nel Teatro Comunale di S. Giovanni in Persiceto,
interviene all’incontro “Le fedi alla prova della pandemia” in
occasione del Festival delle Religioni.

10, lunedr - La sera, nel Santuario della Madonna del Baraccano,
interviene alla Veglia di preghiera per la pace in Ucraina, promossa
da Pax Christi.

12, mercoledr - La sera, nella Basilica dei Santi XII Apostoli di
Roma, celebra la Messa per il XXV anniversario della morte di Don
Luigi di Liegro.

13, giovedi - Nel pomeriggio, nella Parrocchia di Sperticano,
celebra la Messa per la memoria del Beato Don Giovanni Fornasini.

15, sabato - Al mattino, nel Salone Bolognini del Convento di S.
Domenico, interviene all’incontro “La cooperazione come risposta alle
sfide globali” nell’ambito del “Festival della cooperazione per il L di
Cefa onlus”.

16, domenica - Al mattino, nella Parrocchia di S. Maria Madre della
Chiesa, celebra la Messa e le Cresime.

17, lunedr - Nel tardo pomeriggio, in Seminario, celebra la Messa
in suffragio di Don Giovanni Poggeschi nel L della morte.

19, mercoledi - Nel pomeriggio, nella Cattedrale di Maria SS.
Assunta di Palermo, celebra la Messa in occasione dell’inaugurazione
dell’Anno Accademico 2022-2023 della Pontificia Facolta Teologica di
Sicilia “S. Giovanni Evangelista” e tiene la prolusione affrontando il

645



tema “L’'uomo ¢é la via di tutte le religioni. Il magistero di Papa
Francesco sulla pace, il dialogo interreligioso, i rapporti tra le culture”.

20, giovedi - Al mattino, nella cripta della Cattedrale, presiede il
ritiro dei sacerdoti e, a seguire, preside I’Eucaristia nella Solennita
della Dedicazione.

- Nel pomeriggio, in Seminario, interviene al laboratorio del corso
della F.T.E.R. “Le comunita energetiche e il coinvolgimento degli enti
religiosi”.

22, sabato - Al mattino, in Seminario, preside il Consiglio
Pastorale.

- Nel pomeriggio, all’Istituto Veritatis Splendor, interviene al
convegno “...e i libri e le anime. Romana Guarnieri: un itinerario di
vita”. A seguire, nella Parrocchia di Monteveglio, celebra la Messa e le
Cresime.

- La sera, nella Cattedrale di S. Cassiano di Imola, presiede
I’Eucaristia per la Solennita della Dedicazione della Cattedrale.

23, domenica - Al mattino, nella Parrocchia di S. Giorgio di Piano,
celebra la Messa e le Cresime.

Dal 23, domenica al 25, martedi - A Roma partecipa all’incontro
internazionale di preghiera e dialogo per la pace tra le religioni
mondiali “Il grido della Pace”, promosso dalla Comunita di S. Egidio.

27, giovedr - Al mattino, in Seminario, presiede il primo incontro
del nuovo Consiglio Presbiterale.

- Al pomeriggio, nella Parrocchia di S. Maria della Misericordia,
celebra le esequie di Mons. Nevio Ancarani.

- Nel tardo pomeriggio, nella Sala della Traslazione del Convento
di S. Domenico, interviene al convegno dell’U.C.I.D. regionale.

- La sera, nell’Aula Magna di S. Lucia, interviene al dibattito
“Cattolici nella societa italiana: eclissi 0 nuova responsabilita?”.

28, sabato - Nella Basilica di S. Maria ai Martiri (Pantheon) di
Roma, presiede i Vespri solenni in occasione dell’inizio dell’XI
Pellegrinaggio ad Petri sedem.

29, sabato - Al mattino, nella Cappella Farnese di Palazzo
D’Accursio, interviene al convegno “Per non morire lavorando.
Analisi, confronto, proposte”.

- Nel pomeriggio, nella Parrocchia di Oliveto, celebra la Messa per
la Piccola Famiglia dell’Annunziata.

646



- La sera, in Cattedrale, presiede la Veglia per la Giornata
missionaria.

30, ottobre - Al mattino, nella Parrocchia dei Santi Giovanni
Battista e Gemma Galgani, celebra la Messa e le Cresime.

31, lunedrs - Nel tardo pomeriggio, nella Parrocchia di S. Antonio
di Padova a La Dozza, celebra la Messa ed impartisce il sacramento
della Confermazione.

- La sera, nella chiesa e nel cimitero di Borgo Panigale, guida la
processione e il momento di preghiera per la vigilia della Festa di
Ognissanti.

NOVEMBRE

1, martedi - Ognissanti.
- La mattina, nella Parrocchia di Monte S. Giovanni, celebra la
Messa e le Cresime.

- Nel pomeriggio, in Seminario, guida la riflessione di apertura
dell’Assemblea diocesana di Pastorale della Salute.

2, lunedr - Commemorazione dei defunti.

- La mattina, presso la chiesa di S. Girolamo della Certosa, presiede
I’Eucaristia in suffragio dei defunti.

4, venerdr - Alla sera, nella Parrocchia dei Santi Vitale e Agricola
in Arena, celebra la Messa per la Festa dei Patroni.

5, sabato - Al mattino guida il pellegrinaggio al Santuario della
Beata Vergine di S. Luca con la Confraternita dei Sabatini.

0, domenica - Al mattino, nella parrocchia di Calderino, celebra la
Messa e le Cresime.

- Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Francesco di Assisi in S.
Lazzaro di Savena, presiede I’Eucaristia e impartisce il sacramento
della Confermazione.

Dal 7, lunedi al 12, sabato - Partecipa al pellegrinaggio nella
Turchia siriaca guidato da Mons. Paolo Bizzeti, Vicario Apostolico
dell’Anatolia.

13, domenica - In Cattedrale celebra la Messa per la Giornata dei
poveri.

- Nel pomeriggio, nel Santuario della Beata Vergine di Poggio di

Castel S. Pietro Terme, presiede I’Eucaristia per il Movimento
sacerdotale mariano.

647



- La sera, nella chiesa di S. Donato, guida i Vespri per la riapertura
della chiesa e Ilinizio del ministero delle Suore Francescane
Alcantarine.

17, giovedi - Al mattino, in Seminario, presiede ’incontro dei
Vicari Pastorali.

Dal 17, giovedr al 20, domenica - Visita Pastorale alla Zona Borgo
Panigale e Lungo Reno.

20, domenica - Nel pomeriggio, nella Parrocchia di Madonna del
Lavoro, celebra la Messa e le Cresime per la Zona pastorale Toscana.

21, lunedr - Nella Basilica di S. Sabina all’Aventino a Roma, celebra
la Messa per la Festa di Maria Virgo Fidelis, Patrona dei Carabinieri.

22, martedt - Nel pomeriggio, a Casalecchio di Reno, inaugura la
sede della Caritas zonale.

- La sera, nell’Auditorium di F.I.C.O., interviene all’incontro “Luigi
Giussani educatore” nel centenario della nascita.

23, mercoledi - Nel pomeriggio, nella Sala S. Clelia della Curia,
interviene al convegno “‘Uniti possiamo’. La circolarita del dono”.

- La sera, alla rotonda del camionista di Borgo Panigale, guida un
momento di preghiera in memoria delle vittime di tratta e violenza,
ricordando Christina Tepuru, giovane prostituta assassinata.

24, giovedi - Al mattino, in Seminario, presiede l'incontro del
Consiglio Presbiterale.

25, venerdr - La sera, nella Parrocchia di Ceretolo, incontra i
giovani della Zona pastorale Casalecchio di Reno.

27, domenica - Nel pomeriggio, in Seminario, celebra la Messa a
conclusione dell’incontro “Monastero Wi-Fi”.

- A seguire, nella Parrocchia di Maria Regina Mundi, presiede
I’Eucaristia in occasione della Festa della Patrona.

28, lunedr - A Villa Pallavicini inaugura il viale di ingresso appena
asfaltato.

30, mercoledrs - Al mattino, al centro Giorgio Costa, interviene al
convegno per i dieci anni del progetto “Mettiamoci in gioco” sul gioco
d’azzardo.

- A seguire, in Seminario, interviene all’'inaugurazione e
prolusione dell’Anno accademico della F.T.E.R.

648



DICEMBRE

1, giovedr - Al mattino, in Seminario, presiede I'incontro dei Vicari
Pastorali.

Dal 1, giovedi al 4, domenica - Visita pastorale alla Zona Barca.

4, domenica - Al pomeriggio, a Bazzano, inaugura i nuovi
appartamenti per anziani della cooperativa “Il Pellicano”.

5, lunedi - La sera, nella Parrocchia dei Santi Bartolomeo e
Gaetano, celebra la Messa prenatalizia per gli studenti e i lavoratori
dell’Universita.

0, marteds - Al mattino, in Cattedrale, presiede I’Eucaristia per la
Festa di S. Barbara.

- A seguire, inaugura la nuova ala della sede della Fondazione
O.P.LM.M. e porta un saluto al dibattito “Un lavoro dignitoso per tutti
e tutte”.

- Nel tardo pomeriggio, all’Oratorio di S. Filippo Neri, interviene
alla presentazione del libro “La Parola e i poveri” di Roberto Zuccolini.

7, mercoledr - La sera, in Cattedrale, celebra la Messa prefestiva
per la Solennita dell’lmmacolata, a conclusione del “Cammino delle
12 Porte” dell’M.C.L. nel L della fondazione.

8, giovedr - Immacolata.

- Al mattino, nella sede della Fondazione O.P.IL.M.M., presiede
I’Eucaristia.

- A seguire, nella Basilica di S. Petronio, celebra la Messa per la
Solennita dell’Immacolata.

- Nel pomeriggio, in Piazza Malpighi, tradizionale “Fiorita” alla
statua dell’Immacolata e, a seguire, nella Basilica di S. Francesco,
presiede i Vespri solenni.

9, venerdi - La sera, presso la sede del Quartiere S. Stefano,
interviene alla presentazione del libro “A che gioco giocavamo.

’”

Ricordi, storie, emozioni dei protagonisti del progetto ‘Al tuo fianco’”.

10, sabato - Al mattino, in Seminario, presiede il Consiglio
Pastorale.

- Al pomeriggio inaugura e benedice il presepio del Comune,
allestito nel Cortile d’onore di Palazzo d’Accursio.

- A seguire, nel loggione monumentale della Parrocchia di S.
Giovanni in Monte, inaugura la XXVIII Rassegna del Presepio.

649



- La sera, nella Parrocchia del Corpus Domini, presiede I’Eucaristia
in ricordo di Mariele Ventre, nel XXVII anniversario della morte.

11, domenica - Al mattino, nella Parrocchia di S. Benedetto Val di
Sambro, conferisce la cura pastorale della comunita a Don Giuseppe
Bastia.

- La sera, in Cattedrale, celebra la Messa per il centenario della
nascita di Mons. Luigi Giussani, fondatore del Movimento Comunione
e Liberazione.

13, martedrs - La sera, alla mensa Caritas di Via S. Caterina, celebra
la Messa per il XLV della mensa.

14, mercoledi - La sera, nella Parrocchia del Corpus Domini,
partecipa alla Messa prenataliza per il personale e gli alunni delle
scuole.

- A seguire, al Museo Olinto Marella, interviene all’incontro
“Profezia e liberazione: le eredita del Concilio Vaticano II”.

15, giovedr - Nel pomeriggio, nella Sala del Consiglio comunale,
riceve la Cittadinanza onoraria di Bologna dal Sindaco Matteo Lepore.

- A seguire, nella sede delle A.C.L.I. di Bologna, interviene alla
presentazione del libro “Vita di Gesu. Con il commento di Papa
Francesco” di Andrea Tornielli.

18, domenica - La sera, nella Parrocchia dei Santi Bartolomeo e
Gaetano, celebra la Messa prenatalizia per la comunita dei Filippini
cattolici.

19, luneds - Al mattino, nella Basilica di S. Maria degli Angeli e dei
Martiri a Roma, celebra la Messa per le esequie di Sinisa Mihajlovic.

20, martedi - Nella cripta della Cattedarle, celebra la Messa
prenatalizia con dipendenti, volontari e collaboratori dell’Arcidiocesi.

21, mercoledi - Nella Basilica di S. Nicola di Bari, presiede la Veglia
di preghiera per la pace in Ucraina.

23, venerdl - La sera, nella cripta della Cattedrale, presiede
I’Eucaristia prenatalizia per I’Azione Cattolica.

24, sabato - La sera, prima nella Stazione Centrale e
successivamente in Cattedrale, celebra la Messa.

25, domenica - Natale.

- Al mattino, al carcere della Dozza, celebra la Messa di Natale per
i carcerati e i dipendenti dell’istituto penitenziario.

- Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede la solenne Messa
episcopale del Giorno di Natale.

650



26, lunedi - Al mattino, in Cattedrale, celebra la Messa per i
Diaconi permanenti in occasione della Festa del loro Patrono, S.
Stefano.

30, venerdi - Nel pomeriggio, a Castel San Pietro Terme, partecipa
all’evento “Abbraccio alla citta”, un momento di incontro tra
istituzioni civili e religiose per la diffusione di un messaggio di pace e
speranza.

- La sera, nella Parrocchia della Sacra Famiglia, presiede
I’Eucaristia per la Solennita dei Santi Patroni.

31, sabato - Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Petronio, presiede
i primi Vespri di Maria Santissima Madre di Dio e il solenne 7e Deum
di ringraziamento.

651



«Entro in un villaggio» Nel cammino sinodale delle Chiese in
TEALIA «eeeieereeeeee et e e et e e e e s e nne e e e e e s e s nnnee 319

Decreto di partizione dell’Ufficio diocesano per il Diaconato e i
Ministeri in due uffici: Ufficio diocesano per il Diaconato e
Ufficio diocesano per i MiniSteri ........cceeeeeereveeeeeeeeeeereeereeeeeneeneens 8

Decreto di soppressione della Confraternita “Compagnia del SS.
Sacramento della Parrocchia di S. Martino di Bertalia” ............. 9

Decreto di soppressione della Parrocchia dei Santi Pietro e Paolo
[ B S o o 7 (0 ) (o J RN 11

Decreto di soppressione della Parrocchia di S. Maria di Bibulano

Decreto di soppressione della Parrocchia di S. Lorenzo di

| 003's ek 1) : 1 e Lo J0S USSRt 20
Decreto di soppressione della Parrocchia di S. Giovanni Battista

(& BN o § o 1<3 | Lo TR 23
Decreto di soppressione della Parrocchia di S. Stefano di Scascoli

Indicazioni per il servizio dei Vicari Pastorali nella Chiesa di
310) o] = 5 b= KUt 31
Decreto di approvazione dell’itinerario formativo per gli
aspiranti e i candidati al Diaconato permanente................... 338
Decreti di nomina dei Vicari Generali, del Segretario Generale e
dei Vicari EPIiSCOPALL c.cuvvvvvevererereiireeieieerereeeeeeeeerereeerereeeeeeereeeeeees 344
Decreto di promulgazione dello Statuto del Consiglio Pastorale
Diocesano e delle Norme per la costituzione del Consiglio

Pastorale Diocesano dell’Arcidiocesi di Bologna..................... 351
Decreto per la costituzione del XIX Consiglio Presbiterale
dell’Arcidiocesi di BOIOZNA.......ccccccuurriieeeiieeeciiereeeeeeeeecenreeeeennn 357

652



Decreto di nomina dei Vicari Pastorali 2021-2024

(AZGIOTNAMENTO) teveeeeieeeeeeeeeeeeereeeeeererreeeeeeeeeeseseeeeeeeeeeeeeeesaseeseaeas 304
Omelia nella Messa per la Solennita di Maria Santissima Madre
di Dio e Giornata Mondiale della Pace............eeevevevvevevveeevevennnnne 36

Omelia nella Messa per le esequie di Mons. Ernesto Tabellini .....40
Omelia nella Messa per le esequie di S. E. Mons. Luigi Negri,

Arcivescovo Emerito di Ferrara-Comacchio.......cccccceeeeeeeeeeennenee. 43
Omelia nella Messa “dei Popoli” per la Solennita dell’Epifania....47
Omelia nella Messa per le esequie di Don Fabio Betti ................... 50
Omelia nella Messa per le esequie di David Maria Sassoli ............ 54
Omelia nella Messa per I’ammissione dei candidati al Diaconato

....................................................................................................... 59
Omelia nella Messa nella Domenica della Parola............cceeeeeeeennnen. 62
Omelia nella Veglia di preghiera per la pace in Ucraina............... 66
Omelia nella Messa in occasione della memoria di S. Tommaso

PAQUINIO ceeveviiiiiiiiiiiieeerererereeereeeeeeererereseresssesssesesssssssssssssssssssssssssnes 09
Omelia nella Messa per il X anniversario della morte di Oscar

LUi@i SCAIfArO .ccceeeeiiiiieeeeieeeccrtetee e eeeccrrre e e e e e ctveree e e e s s e e ennnenees 73
Omelia nella Messa nella memoria di S. Giovanni Bosco............... 76
Preghiera per la pace in UCraina .......cccceeeveeeiiiiiiiiiieiiiicicieeeeceeeeeeeees 78
Omelia nella Messa in occasione del conferimento del Lettorato

a tre seminaristi nella Giornata del Seminario.........cccccevvvvveenne. 79
Omelia nella Messa in occasione dell’incontro con il gruppo

“Genitori in CamMmMUINO” ...covvvvviiiiieiiieiieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 83
Omelia nella Messa in occasione della Giornata della Vita

(000} 172 Tas = | v 1PN 86
Omelia nella Messa in occasione della Giornata della Vita............ 89
Omelia nella Messa in memoria di Tancredi e di tutti i “senza

dIimOra” AeCEAUL ..uuuuureeererireeeeeeeeereeeeeeereeeeeeeeeeeereeeerereaeeere——————————. 92
Omelia nella Messa nella Giornata del Malato ......ccccceeeeeeeeeeeeeenenns 96
Omelia nella Messa per le Ordinazioni Diaconali........................ 100

Omelia nella Messa per le esequie del Can. Napoleone Nanni... 104
Omelia nella Messa per il XVII anniversario della morte del

S.d.D. Mons. Luigi GiuSSani .......ceeeeeeeeeeerereeeneeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeenn 108
Omelia nella Veglia di preghiera per 'Ucraina.........cccceceeeeeeunnnes 112
Omelia nella Messa del Mercoledr delle Ceneri.......cccccceeeeeeennnn... 116
Omelia nella Messa della I Domenica di Quaresima................... 120
Omelia nella Messa della II Domenica di Quaresima................... 123
Omelia nella Messa per il XX anniversario della morte di Marco

35 V. N 126

653



Omelia nella Messa della III Domenica di Quaresima nel CCLXXX
anniversario della Confraternita della Beata Vergine di S.
Luca, detta “dei Domenichini”.......ceeeeeeviiiiimeeieeeiieeeeerriiieeeeeens 130

Intervento in occasione del XVII Congresso nazionale A.N.P.I... 134

Omelia in occasione della preghiera per la pace e della

consacrazione al Cuore Immacolato di Maria .......ccceeeeeeennnnee 139
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Nicola da Tolentino.. 142
Omelia nella Messa per il Precetto pasquale interforze.............. 147
Omelia in occasione della Veglia delle Palme............cccceeeeennnnens 150
Omelia nella Messa della Domenica delle Palme..........ccccceuuununen 153
Omelia nella Messa in preparazione alla Pasqua per i

Collaboratori di CUTia .....ccceeeeeeierieiec e 156
Omelia nella Messa CrisSmale.........cceceeeeeeeeiuereeeeeseeeccinereeeeeeeeesnnnns 159
Omelia nella Messa in Coena DOmini..........cccccceeeeeeieeeeeeeeeeeeeannnn. 163
Omelia nella celebrazione in Passione Domini............................ 166
Omelia nella solenne Veglia Pasquale ........ccccceeeeeeccinnereeeeeeeeecnnnes 170
Omelia nella Messa del giorno di PasqUa......ccccceeeeeeuveveeeeeeeeecnnnnes 173
Omelia nella Messa in occasione della professione perpetua di

due suore Minime dell’Addolorata.....ccccceeeeecueeeeeeeeeeeccnnennennn. 177
Omelia nella Messa in occasione della chiusura della Festa

diocesana della Famiglia ......cccceeeeeivireieeeeiecceiieneeeeee e, 181
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Caterina..................... 185
Omelia nella Messa per le esequie di Mons. Enzo Lodi............... 189
Messaggio indirizzato alla comunita islamica bolognese in

occasione della fine del Ramadan ................ccouueeeeeeeeeecrennnnnn. 192

Omelia nella Veglia in occasione della Giornata mondiale di
preghiera per le vocazioni e candidatura di un seminarista 193
Omelia nella Messa per i Cappellani e gli operatori delle carceri

L2 1§ U LI PPt 196
Omelia nella Messa conclusiva della Visita pastorale nella Zona

(€5 1205 b=1 4 0) (o TR 200
Omelia nella Messa per la Festa di S. Luigi Orione...................... 204
Omelia nella Messa in suffragio delle vittime a dieci anni dal

R 3 110 - Rt 208
Omelia nella Messa per le esequie di S. E. Mons. Ernesto Vecchi,

gid VesSCOVO AUSIHATE .......uvviiieeeieecciirieeeeeeeeccereee e e e e crereee e 211
Omelia nella Messa in occasione dell’apertura della Tredicina in

preparazione alla Festa del Santo.......cccceeeeeveeeneneeneennennnnnnnnnn. 215
Omelia nella Messa per la Solennita di Pentecoste...................... 218
Omelia nella Messa in occasione dell’apertura del pellegrinaggio

MaACETALA-LOTELO ..uuuueiuieininiiiieee e nennnen 222

654



Omelia nella Messa in occasione della presenza della reliquia

delle Stimmate di S. Francesco d’AsSiSi.....cccccvveeeeereeeecnvennennn. 225
Omelia nella Messa per la Solennita del Corpus Domini............ 228
Omelia nella Messa in occasione dell’istituzione di otto accoliti

nella Domenica del Corpus DO ...........cuueueeeuneeeeeneeeeeeennnnnn. 231
Omelia in occasione della Veglia di preghiera “Morire di

speranza” promossa dalla Comunita di S. Egidio................... 234

Omelia nella Messa per la Solennita di S. Giovanni Battista ...... 237
Omelia nella Messa in occasione dei venticinque anni di
presenza della Congregazione della Sacra Famiglia in

1\ (0772720 s 210 (ol 1SN 241
Omelia nella Messa per le esequie di Don Jose Mamfisango

BOYASIMA ..uuuuiiiiiii s 245
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Maria Goretti............. 365
Omelia nella Messa per le esequie di Mons. Giulio Cossarini .... 368
Omelia nella Messa con la Comunita genovese di S. Egidio....... 372
Omelia nella Messa per la Festa di S. Benedetto da Norcia........ 375
Omelia nella Messa per il VII anniversario della morte del Card.

(- Tale) 10 To 30 25 1 i i U 379
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Clelia Barbieri ........... 382

Omelia nella Messa in occasione del corso di alta formazione
promosso dall’Ufficio per la Pastorale della Famiglia della

O 8 O 385
Omelia nella Messa per le esequie di Don Ubaldo Beghelli........ 388
Omelia nella Messa in ricordo di Don Fabio Betti....................... 391

Omelia nella Messa per la Solennita di S. Giacomo Apostolo..... 394
Omelia nella Messa per il XC genetliaco di Giuseppe De Rita.... 398
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Alfonso Maria

6 <30 B3 F=4 5 o) o (PR 401
Omelia nella Messa in suffragio delle vittime nel XLII

anniversario della strage alla Stazione di Bologna ................ 405
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Domenico .................. 409
Omelia nella Messa per la Festa della Madonna delle Grazie .... 412
Omelia nella Messa per le esequie di Don Giovanni Poggi......... 416
Omelia nella Messa prefestiva per la Solennita dell’Assunzione

della Beata Vergine Maria ......cuuveeeeeeeeeiereeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseeseeeeens 419
Omelia nella Messa per la Solennita dell’Assunzione della Beata

Vergine MaTia.ccciiieiiieeiieieieeeeeeceececececeeeeeeeeeee e e e eree e e e e e e e e e e e e e 422
Omelia nella Messa in occasione della XLIII edizione del Meeting

di Comunione e Liberazione .........ceueeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeneeenns 425
Omelia nella Messa per le esequie di Don Enzo Mazzoni........... 429
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Agostino .........ccceuuuueee 432



Omelia nella Messa in occasione del L Consiglio generale del

Movimento Cristiano dei Lavoratori (M.C.L.) ..c.cceevvrvenevevrnnnnes 435
Omelia nella Messa per l'ordinazione presbiterale di tre
Missionari del Preziosissimo Sangue.......ccccceeeeeevveeeeeeeeeeecnnnns 439

Omelia nella Messa nella memoria del Beato Olinto Marella e di
suffragio nel V anniversario della morte del Card. Carlo

LOF: 1 i 20 or: WU 442
Omelia nella Messa per la Festa patronale.........cccccceeeeeeeeeeenennnn. 445
Omelia in occasione dell’apertura del XXVII Congresso

Eucaristico Nazionale.........ccccueeeeeeeieeciiiereeeeeeeeecineeeeeeeeeeecnnnns 449

Ringraziamento a Papa Francesco al termine della Messa in
occasione della chiusura del XXVII Congresso Eucaristico

JA =V 103 s - 1 LN 452
Omelia nella Messa per il XXXII anniversario della morte del
Beato Rosario Angelo LiVatino .......cccccvvveveeeeeeeeeiiinneeeeeeeeeeecnnnns 454

Omelia nella Messa di ringraziamento per l’elezione della
Madonna del Ponte di Porretta Terme a Patrona del basket

L2 1§ U L0 TSPt 458
Omelia nella Messa in suffragio delle vittime nel LXXVIII

anniversario dell’eccidio di Monte Sole........ccccceeeeeeeeecnrennennn. 401
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Francesco d’Assisi..... 465
Omelia nella Messa per la Solennita di S. Petronio..................... 469
Omelia nella Messa per il XXV anniversario della morte di Don

LUigi DI LICZTO cuuuuueiie e 472

Omelia nella Messa in occasione dell’inaugurazione dell’Anno
Accademico 2022-2023 della Pontificia Facolta Teologica di
Sicilia “S. Giovanni Evangelista” ........ccccceeeeevvereeeeeeeeecennennennn. 476

Prolusione sul tema “L’'uomo € la via di tutte le religioni. Il
magistero di Papa Francesco sulla pace, il dialogo
interreligioso, i rapporti tra le culture” in occasione
dell’inaugurazione dell’Anno Accademico 2022-2023 della
Pontificia Facolta Teologica di Sicilia “S. Giovanni

| EAVE DT elc] U] SRR 479
Omelia nella Messa per la Solennita della Dedicazione della

O LT & o U (<Pt 490
Omelia nella Messa per la Solennita della Dedicazione della

O LT & o U (< PPNt 493
Intervento in occasione dell’incontro internazionale “Il grido

della pace” promosso dalla Comunita di S. Egidio ................ 496

Omelia nella Messa per le esequie di Mons. Nevio Ancarani..... 500
Omelia nei Vespri solenni in occasione dell’inizio dell’XI
Pellegrinaggio ad Petri SEAEM..............uuueeeeeeeeeeeeiireveeeeeeeeeeeinnns 503

656



Omelia durante la Veglia in occasione della Giornata Missionaria

.................................................................................................... 506
Omelia nella Messa per la commemorazione di tutti i fedeli

(6 <) 6 1o L D PRPRPPRRPRPPRt 509
Omelia nella Messa in occasione della Giornata dei poveri....... 512
Omelia nella Messa per la Festa di Maria Virgo Fidelis, Patrona

(6 1< 070 =1 038 0 1<) s DO 516
Omelia nella Messa della I Domenica di Avvento al termine

dell’iniziativa “Monastero Wifi” ........cccceeeeeeeeererereeereeeeeeereeeeenns 519
Omelia nella Messa della Il Domenica di Avvento ........cccee........ 522
Omelia nella Messa per gli universitari in preparazione al Natale

.................................................................................................... 525
Omelia nella Messa per la commemorazione di S. Barbara,

Patrona dei Vigili del fuOCO......ceeeeieeeceirireeeeeeeecceeeeee s 528
Omelia nella Messa per la Solennita dell’ITmmacolata Concezione

della B.V. Maria cccuuuuueeeiiieeiiiiiiceeeeeeeeeeeinieeeeeeeeeeeasnneeeeeesessssnnnnnns 532
Preghiera alla Beata Vergine Immacolata .......ccceeeeevveveeeeeeeeennnnes 535
Omelia nella Messa della III Domenica di Avvento nel centenario

della nascita del S.d.D. Mons. Luigi Giussani .........cccccuvveeenn. 536
Discorso di ringraziamento in occasione del conferimento della

Cittadinanza ONOTATIA cevvvvuueeeeieeeeeeeiiieeeeeeeerrrenieeeeeeeeererenneeeeeens 541
Omelia nella Messa per le esequie di Sinisa Mihajlovic.............. 545
Saluto in apertura della Veglia di preghiera per la pace in

| 8765 =1 5 b SR 549
Omelia nella Veglia di preghiera per la pace in Ucraina............ 551
Omelia nella Messa della Notte di Natale........ccccceeeeeeeeeeeeieeeenennnn. 554
Omelia nella Messa del Giorno di Natale ........cccceeeeeeeeeeeieeeenennnnnn. 557
Omelia al 7e Deum di fine anno ......ccccccveveeeeiiieiiieieieieeeeeeeeeeeeeeeen, 560

S LUCA ettt st e e e e s e s 248
Pellegrinaggio diocesano a Lourdes.......ccccceeeveeiiiiininiiineeieeeeeeeennnn, 564
L’annuale “Tre giorni” di aggiornamento del clero diocesano.. 567

RINUNCE A PARROCCHIA

EImi Mons. RACIHO c.cccviiiiiiiiiiiiiciicecccceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 596
Mismetti P. GIacOmO, S.C.l. cuuuiiiiiiiiiieiiiiieeeeeeiec et ceeveeeees 253
Morselli DOn AITedo. ... 253
Pasquinelli Can. Sergio .....ccccceviviiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee, 596
Passerini DOn ANTONIO ....ceievevvveeineeeeeeeereiineeeeeeeeeeeenneeeeeeesesennnnnes 596



Pirani Don AgOStiNO .....cceveviiiiiiiiiiicicccceeeeceeeeeeeceeeeee e, 596

NOMINE

Vicari Generali ed Episcopali

Baldassarri DOn Angelo .....ccooevevieiiiiiiiiiiiiicieeeceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee, 596
Baraldi DOn Davide ........eeeeeeeeeeeiiirieeeeeeccccieeeeeeeseeccnreeeee e e e eeeneees 596
Ottani Mons. StEfANO......uueiiiieeeeiiiiieeeeeececcieree e e e eeecerrrree e e e e e e nnees 596
Ruggiano Don MasSimo .....ccceevvveiiiiiiiiiiiiiiciceccccccccceeecceeeeeeeeeeeee e, 596
Silvagni Mons. GIOVANNI ....ccceeeecierieeeeiieecciireeeeeececccnneree e e e e eeennens 596
Zangarini Don Stefano ........ciccccceeeeeeeicccccereee e 596

Segretario Generale

| 5228 558 0 ILY (0 s TN 240 o 1<3 o o J N 596
Vicari Pastorali

|55 0065 s W\ P21 o o T 597
Parroci

T F: B DI0) s W €5 18R] o) o LI UPRU 597
(OFTY: Ve (S B D103 s W€ T2 Vs Larz b o Lo TR 253
Maestrello Don FIlIPPO cocceveviiiiiiiiiiiiiiieceeeececeeeeeceeeeeeeeeeeeeeeee e 597
Mastacchi DON RODEITO....ccuuueiiiieeiieiieieeeeeeceeeee e eeeraeeeees 597

Amministratori Parrocchiali

RET F: B DI0) s W €5 10 RT<] o) o LI 597
Bonfiglioli Can. GIoOVanNi.......cccccceveeeeeieeecciiiereeeeeeceeceireeeeeeeeeeenenns 598
Busca DON Daniele.....uuuueceeeieeeeeiiiceeeeeeeereeeieeeeeeeeeeeeeneeeeeeesessnnnnnns 597
Dall’Olio DON PAOLO JT wueeiieeeieeeeeiiiiieeeeeeeecciiereeeeeeeeeccvveeeeeeeeeeennnns 598
Feltracco P. Antonio, O.M.I. ......uueeiiiiiiiiiiieeieeeeeeeiieeeeeeeeeesaaaees 597
GOVONI MONS. FIanCo ....ceeeeeeevveuinieeeeeeererennieeeeeeeeeeessnneseeeeesesssnnnnns 597
Grandi P. Marco, S.C.L. vttt eeeaeeeeesaeeees 597
Macciantelli Mons. RODEItO.....cccccevveiiiiiiiiiiiiiiiiiiciccecccceceeeeeeeeeeeeennn 597
Maestrello Don FIlIPPO cocceeviiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 598
PetruccCi Can. ENTICO .uuuuuiiiiiieiiriiiieeeeeeeereetceeeeeeeeeeeenneeeeeeeesenennnanes 253
Pieri DON FranCeSCO...uuuuciiiieereeeeeneeeeeerererennneeeeeeeeeeensnneseeeeesssssnnnnns 253
Scotti DOn Pietro GiUSePDe . .cuuvuueeeeeeeeeereeeneeeeeeeeeeeenneeeeeeeereeennnnnns 598
Silvagni Mons. GIOVANN ....cccceeeciirieeeeiieecciereeeeeeeeeccirereee e e e e e e 598

Vicari Parrocchiali

Albertini Don Francesco, C.PP.S.......ouiiiiiiiiiiieeeeeeeeeevriieeeeeens 598
Bernardoni P. Marco, S.C.l. ... eeevee e 598
Lobo P. Norbert Liripa, O. CarM......ccceevvveeneeereeerreeeenneeeeeeeereeennnnnns 598

658



Patton P. Giovanni, O.F.M.. ..coiiiiieiiiiiieeeeeiieeeeereeeeveeeeevvneeeens 598

Diaconi

Barbieri Claudio......cccceeeeeeeeiiieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e e 253
Bulgarini BrunO c...occccuiiiiieiiiiiccinecccesscciieeeee e sssseneeeeeeessssnnnnns 599
Lollini AleSSANAIO....ccccceieiieiiieieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeens 253
Melfi FranCeSCO...cceiieieeiiiieieeeieeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e eeeeeeeeeeee e e e e e e eeee e 253
MOTeno DavVIAe ....cccceeeeiiiiiieieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 598
POZZAtO RODEITO...ccciiieeieeeeeeeeeeeeee e e e e e ee e e e 598
TOZO VINCENT..eiiiiirrerererererererererereeeeeeeeeeeeeeeeeeeremmeemeeeeesemesesesesmsesesenee 253
Incarichi Diocesani

Baldassarri DOn ANGELO ...ccciiveeuierieeeiiiiciiiereeeeeeeessiieeeeesssssssnnnns 254
Benassi Gian MariO.......cceeeiieeeeeiiiiceeiieeereeiceeeseeeeeeeneeee e e eeeeeeaaes 599
Bergamini DOn ANATeS.....cciiieeceviuereeeeiiieciiiieneeeeeesesssneneeesssssssnsenes 254
Cavazza SUOT Chiara .....cceeeveeeeieieeeeeccccccececececeeceeeeeee e 599
Ermini GIuliano ...ccceeeeeeeeeiieiciececcceeeeecceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e ee e 599
Garuti DON MaArCO...cuuuuuceeiiieiiitiiieeeeeeeeererticeeeeeeeeeeennneeeeseesssssnnnnns 599
Marabini Mons. Paolo .....ccceeeeeeeeiiiiiiiiiieecceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 599
Mazzetti MaZAa ..cciveeeiiiriieeiiiiciiereeeeeeseesrereeeeesssssanaeeeeesssssnnnenns 599
Moscatelli MaASSIINO c.cceeeeeeieeiieeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeens 254
Pinardi Mons. Adriano.....ccccceeeeeeeeeeeieeeeecceeecececeeeeeeeeeeeeee e e e eeee e 254

Facolta Teologica dell’Emilia-Romagna
Mandreoli DOn FaDIiZiO......uuuuuueieiiiiiieiiiiiiceeceeeeeeiiiceeeeeeereeennneens 254

Ministri Istituiti

AUTElL ANAICA .ceveeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeereeerererererererererererereees 255
Campanella GIACOIMIO c..cccveiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeeeeeeeeeee e 255
(035 s §01Y P2 o {0 TSRS 255
Crini SErgio .ccciiviiiiiiiiiiee e, 599
Diahore Harding MatteO ......ccccevevieiiiiiiiiiieeieeeeeeeeeeeeeeeeeee e, 255
Ferraioli ENTICO....cciiiiiiiiiiiiiicccicccceceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e ee e 255
(@ 11 1<) w BN s e § Y- N PSR 255
(@7 Fa s 1o F= 100 15 L 0 PSP 255
Lanfranchi ANAIea .....cccovviiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeee e 255
J\Y =X ed DN V<5 21 s Lo USRS 255
Marchesi CarlO....iiiiiiiiiiiiiiieeceeeee e 255
Martelli STefanO ...cccvviviiiiiiiie e 255
Monaco Francesco Paolo.....ccccccveviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiicciceccccceeececeeeeeeeeeenn 599
OSTUNL STEIANO ceiiiiiiiiieiiicceee e 255
Pecorella ROSATIO ..cccciviiiiiiiiiiiecccccccccceeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e e 255



| S =N o - S (ar 255

| T 00 P2 BN 60 0 (0] o U PSR 255
PiCCOLL FIanCeSCO ccceviieiiiiiiiiiieieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e e eeeeeeeeeeee e e e 255
ROTEE MAUTIZIO ciiiiiiiiiiiiiiiiicccccccececeeeeeeeeeeeeeceeeeeeee et en e e 255
1T L b b € R 1Y) o) o LTSRNt 255
AVZ<] oY £ed - 0 6 alar 1 e Lo TSRS 255
AVZS3 010 U B0 0 <) 0 V7200 TNt 255
AVZ<5 s 1a® U B 1 s (o TRt 255

SACRE ORDINAZIONI
Pag. 254

CONFERIMENTO DEI MINISTERI
Pagg. 255, 599

CANDIDATURE AL DIACONATO E AL PRESBITERATO
Pag. 255

CANDIDATURE AL DIACONATO

Pag. 256
INCARDINAZIONI
PUJIQ SEIZI0 ciiiiiiiiiiiiiiiiicc e ee e 600
Tesfamariam Gebregzabher Don Kidanemariam ............ccen...... 256
RENDICONTO DELLA GESTIONE DELLE SOMME 8%o0 IRPEF 2021......
.................................................................................................... 256
NECROLOGI
Ancarani Mons. NeVIO ....uuuuceeiiieiiiieiiieieieeeeereniiceeeeeeeeesssnneeseeesesenes 605
Beghelli DON UDaldO .....ueieeiiiieeiiieiieeeiiineiiiereeeeessesseneeeeesssssssnnnns 601
Betti DON FabiO ...ccciiiiieiiiieieeeieeececeeeeeeeeeeeeeeeeeeeceeeeeeeeeeeeeee e 261
(OF16 10 D10} s W €5 1017720 01 o ) (NN UPU R 606
Cossarini Can. Giulio.....cccceeieeeieieieeeeeeccccceeccccceeeeeeeeeeeeeee e 600
LOdi MONS. ENZO ceeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e e eeee e e eeee e e e 263
Mamfisango Boyasima DOn JOSE .....ccceveevvvirreeeeiiieciivneneeeeeessssnnnnns 266
Mazzoni DON ENZO..cuuuuieeiiiiiiiieiicceeeeeeeeevtceeeseeeeeevvaceee e e eeeeee s 604
Nanni Can. NapPOIEONE ......ccceeeeeeeeeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 262
Pallotti Don Gabriele......ccccceeeeieeeieieeeeeeeeeeeeeeeeceeeeeeeeeeeeee e 603
Piscaglia P. Alessandro (al civile: Armando), O.F.M. Cap. .......... o001
Poggi DON GIOVANT...cciiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieiininnnieeeeereeeeeeeeeeeeeeeeeeeaeeeeeenns 602
Tabellini MONS. ETNESTO ..uuvvvvvvieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeesesesssenes 261

660



AVZTaled oV J\Y (03 s S S5 s 5 L<T] 10 J N 264

Consiglio Presbiterale del 27 gennaio 2022 ......cccceevvvvveeeeeeeecnnnes 268
Consiglio Presbiterale del 24 febbraio 2022......ccccccvuvvveeeeeeeecnnnes 276
Consiglio Presbiterale del 31 marzo 2022 .....cceeeeecvvvereeeeeeeeecnnns 283
Consiglio Presbiterale del 28 aprile 2022 .....cceeveeeeevvereeeeeeeeecnnns 289
Consiglio Presbiterale del 19 maggio 2022 .....cceeeeevveveeeeeeeeecnnns 296
Consiglio Presbiterale del 27 ottobre 2022 ......cccceeeuvveeeeeeeeecnnns 608
Consiglio Presbiterale del 24 novembre 2022.......cccccceeeeeeeeecnnnnes olo

661



