
 

BOLLETTINO 
DELL’ARCIDIOCESI 

DI  BOLOGNA 
 

 

ATTI  DELLA  CURIA  ARCIVESCOVILE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANNO CXIII – N. 2 – LUGLIO - DICEMBRE 2022 
  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
ORGANO  UFFICIALE  DELLA  CURIA  ARCIVESCOVILE  DI  BOLOGNA 

Pubblicazione semestrale registrata presso la Cancelleria Arcivescovile al n. 2427 del 15.07.2022 
Direttore responsabile: Mons. Fabio Fornalè 

Tipografia «MIG» – Via dei Fornaciai, 4 – 40129 Bologna – Tel. 051.32.65.18 
DIREZIONE E AMMINISTRAZIONE: VIA ALTABELLA, 6 – 40126 BOLOGNA 

 



Sommario 

315 

SOMMARIO 

 

NOTA PASTORALE ............................................................................... 319 

«Entrò in un villaggio» Nel cammino sinodale delle Chiese in 
Italia ........................................................................................... 319 

ATTI DEL CARD. ARCIVESCOVO ......................................................... 338 

Decreto di approvazione dell’itinerario formativo per gli 
aspiranti e i candidati al Diaconato permanente ................... 338 

Decreti di nomina dei Vicari Generali, del Segretario Generale e 
dei Vicari Episcopali ................................................................. 344 

Decreto di promulgazione dello Statuto del Consiglio Pastorale 
Diocesano e delle Norme per la costituzione del Consiglio 
Pastorale Diocesano dell’Arcidiocesi di Bologna .................... 351 

Decreto per la costituzione del XIX Consiglio Presbiterale 
dell’Arcidiocesi di Bologna ....................................................... 357 

Decreto di nomina dei Vicari Pastorali 2021-2024 
(aggiornamento) ....................................................................... 364 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Maria Goretti ............. 365 

Omelia nella Messa per le esequie di Mons. Giulio Cossarini .... 368 

Omelia nella Messa con la Comunità genovese di S. Egidio ....... 372 

Omelia nella Messa per la Festa di S. Benedetto da Norcia ........ 375 

Omelia nella Messa per il VII anniversario della morte del Card. 
Giacomo Biffi ............................................................................. 379 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Clelia Barbieri ........... 382 

Omelia nella Messa in occasione del corso di alta formazione 
promosso dall’Ufficio per la Pastorale della Famiglia della 
C.E.I. ............................................................................................ 385 

Omelia nella Messa per le esequie di Don Ubaldo Beghelli ........ 388 

Omelia nella Messa in ricordo di Don Fabio Betti ....................... 391 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Giacomo Apostolo ..... 394 

Omelia nella Messa per il XC genetliaco di Giuseppe De Rita .... 398 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Alfonso Maria 
de’Liguori ................................................................................... 401 

Omelia nella Messa in suffragio delle vittime nel XLII 
anniversario della strage alla Stazione di Bologna ................ 405 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Domenico .................. 409 

Omelia nella Messa per la Festa della Madonna delle Grazie .... 412 

Omelia nella Messa per le esequie di Don Giovanni Poggi ......... 416 

Omelia nella Messa prefestiva per la Solennità dell’Assunzione 
della Beata Vergine Maria ........................................................ 419 



Sommario 

316 

Omelia nella Messa per la Solennità dell’Assunzione della Beata 
Vergine Maria ............................................................................ 422 

Omelia nella Messa in occasione della XLIII edizione del Meeting 
di Comunione e Liberazione .................................................... 425 

Omelia nella Messa per le esequie di Don Enzo Mazzoni ........... 429 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Agostino .................... 432 

Omelia nella Messa in occasione del L Consiglio generale del 
Movimento Cristiano dei Lavoratori (M.C.L.) ......................... 435 

Omelia nella Messa per l’ordinazione presbiterale di tre 
Missionari del Preziosissimo Sangue ....................................... 439 

Omelia nella Messa nella memoria del Beato Olinto Marella e di 
suffragio nel V anniversario della morte del Card. Carlo 
Caffarra ...................................................................................... 442 

Omelia nella Messa per la Festa patronale ................................... 445 

Omelia in occasione dell’apertura del XXVII Congresso 
Eucaristico Nazionale ................................................................ 449 

Ringraziamento a Papa Francesco al termine della Messa in 
occasione della chiusura del XXVII Congresso Eucaristico 
Nazionale ................................................................................... 452 

Omelia nella Messa per il XXXII anniversario della morte del 
Beato Rosario Angelo Livatino ................................................. 454 

Omelia nella Messa di ringraziamento per l’elezione della 
Madonna del Ponte di Porretta Terme a Patrona del basket 
italiano ....................................................................................... 458 

Omelia nella Messa in suffragio delle vittime nel LXXVIII 
anniversario dell’eccidio di Monte Sole .................................. 461 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Francesco d’Assisi ..... 465 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Petronio ..................... 469 

Omelia nella Messa per il XXV anniversario della morte di Don 
Luigi Di Liegro ........................................................................... 472 

Omelia nella Messa in occasione dell’inaugurazione dell’Anno 
Accademico 2022-2023 della Pontificia Facoltà Teologica di 
Sicilia “S. Giovanni Evangelista” .............................................. 476 

Prolusione sul tema “L’uomo è la via di tutte le religioni. Il 
magistero di Papa Francesco sulla pace, il dialogo 
interreligioso, i rapporti tra le culture” in occasione 
dell’inaugurazione dell’Anno Accademico 2022-2023 della 
Pontificia Facoltà Teologica di Sicilia “S. Giovanni 
Evangelista” ............................................................................... 479 

Omelia nella Messa per la Solennità della Dedicazione della 
Cattedrale .................................................................................. 490 



Sommario 

317 

Omelia nella Messa per la Solennità della Dedicazione della 
Cattedrale .................................................................................. 493 

Intervento in occasione dell’incontro internazionale “Il grido 
della pace” promosso dalla Comunità di S. Egidio ................ 496 

Omelia nella Messa per le esequie di Mons. Nevio Ancarani ..... 500 

Omelia nei Vespri solenni in occasione dell’inizio dell’XI 
Pellegrinaggio ad Petri sedem .................................................. 503 

Omelia durante la Veglia in occasione della Giornata Missionaria
 .................................................................................................... 506 

Omelia nella Messa per la commemorazione di tutti i fedeli 
defunti ........................................................................................ 509 

Omelia nella Messa in occasione della Giornata dei poveri ....... 512 

Omelia nella Messa per la Festa di Maria Virgo Fidelis, Patrona 
dei Carabinieri ........................................................................... 516 

Omelia nella Messa della I Domenica di Avvento al termine 
dell’iniziativa “Monastero wifi” ............................................... 519 

Omelia nella Messa della II Domenica di Avvento ...................... 522 

Omelia nella Messa per gli universitari in preparazione al Natale
 .................................................................................................... 525 

Omelia nella Messa per la commemorazione di S. Barbara, 
Patrona dei Vigili del fuoco ...................................................... 528 

Omelia nella Messa per la Solennità dell’Immacolata Concezione 
della B.V. Maria ......................................................................... 532 

Preghiera alla Beata Vergine Immacolata .................................... 535 

Omelia nella Messa della III Domenica di Avvento nel centenario 
della nascita del S.d.D. Mons. Luigi Giussani ......................... 536 

Discorso di ringraziamento in occasione del conferimento della 
cittadinanza onoraria ............................................................... 541 

Omelia nella Messa per le esequie di Siniša Mihajlović .............. 545 

Saluto in apertura della Veglia di preghiera per la pace in 
Ucraina ....................................................................................... 549 

Omelia nella Veglia di preghiera per la pace in Ucraina ............ 551 

Omelia nella Messa della Notte di Natale ..................................... 554 

Omelia nella Messa del Giorno di Natale ..................................... 557 

Omelia al Te Deum di fine anno ................................................... 560 

VITA DIOCESANA ................................................................................. 564 

Pellegrinaggio diocesano a Lourdes.............................................. 564 

L’annuale “Tre giorni” di aggiornamento del clero diocesano .. 567 

CURIA ARCIVESCOVILE ....................................................................... 596 

Rinunce a Parrocchia ..................................................................... 596 

Nomine ............................................................................................ 596 



Sommario 

318 

Conferimento dei Ministeri ........................................................... 599 

Incardinazioni ................................................................................ 600 

Necrologi ......................................................................................... 600 

COMUNICAZIONI.................................................................................. 608 

Consiglio Presbiterale del 27 ottobre 2022 ................................. 608 

Consiglio Presbiterale del 24 novembre 2022 ............................. 616 

CRONACHE DIOCESANE PER L’ANNO 2022 ....................................... 627 

INDICE GENERALE DELL’ANNO 2022 ................................................. 652 

 



Nota Pastorale 

319 

NOTA PASTORALE 

«Entrò in un villaggio» 
Nel cammino sinodale delle Chiese in Italia 

 

«Mentre erano in cammino, entrò in un villaggio e una donna, di 
nome Marta, lo ospitò. Ella aveva una sorella, di nome Maria, la quale, 
seduta ai piedi del Signore, ascoltava la sua parola. Marta invece era 
distolta per i molti servizi. Allora si fece avanti e disse: “Signore, non 
t’importa nulla che mia sorella mi abbia lasciata sola a servire? Dille 
dunque che mi aiuti”. Ma il Signore le rispose: “Marta, Marta, tu ti 
affanni e ti agiti per molte cose, ma di una cosa sola c’è bisogno. Maria 
ha scelto la parte migliore, che non le sarà tolta”» (Lc 10,38-42). 

 

PRIMA PARTE: 

TRACCIA DEL CAMMINO DIOCESANO PER L’ANNO 2022-2023 

 

1. Marta e Maria 

L’icona biblica di Marta e Maria ci accompagnerà in questo anno 
pastorale dedicato ai Cantieri di Betania. È motivo di comunione con 
tutta la Chiesa in Italia che continua il cammino sinodale. Ci aiuterà a 
trovare l’atteggiamento spirituale con il quale viverlo. A volte proprio 
come Marta ci sentiamo stanchi, incompresi nelle nostre difficoltà e 
così in diritto di prendercela anche con Gesù, accusato di averci 
lasciati soli. In realtà siamo noi che non stiamo con Lui! Certo, ci 
affanniamo, facciamo anche molte cose per il Signore, ma come un 
dovere, senza capire più il perché le facciamo, credendo di difenderlo 
mentre Lui ci chiede un’altra cosa. Sono le abitudini, il “si è sempre 
fatto così” che portano Marta a sentirsi non capita da Gesù e da sua 
sorella. E come sempre ce la prendiamo con gli altri. Facilmente questo 
porta a giustificare la disaffezione pratica, il lasciare perdere sentendo 
inutile quello che si sta facendo. 

 

 



Nota Pastorale 

320 

2. Ascoltare Gesù 

Anche Marta cambia quando ascolta Gesù e comprende qual è la 
parte migliore che non sarà tolta. Richiede tempo, silenzio interiore, 
un cuore libero dagli affanni e dalla banale concentrazione su di sé. 
Farlo aiuterà lei e tutti noi malati di “martalismo” a ritrovare il senso 
del servizio, la gioia di avere una sorella con cui ascoltare e con la 
quale lavorare assieme, che non l’ha lasciata sola perché sta con Gesù. 
Maria ascolta, mettendosi ai suoi piedi. Non fa niente. Qualche volta 
pensiamo che ascoltare sia perdere tempo e facciamo molta fatica a 
fare silenzio. In questo anno di cammino scegliamo la parte migliore 
che non ci sarà tolta e che è stare con Gesù, fare spazio a Lui, 
confrontarci con i suoi sentimenti, con la sua Parola. È solo mettendo 
al centro Gesù che sapremo camminare assieme, perché cercare Lui ci 
fa ascoltare il nostro prossimo, sentirlo vicino. Siamo sinodali se al 
centro c’è Gesù! 

Mettiamoci, allora, ai piedi di Gesù sia da soli sia insieme (i gruppi 
del Vangelo formano e rigenerano la famiglia di Dio) per imparare a 
riconoscerlo e servirlo nei fratelli e nei fratelli più piccoli che sono 
anche loro il corpo di Cristo. Aiutiamo le nostre comunità in questo 
tempo che si prevede difficile per tutti, specialmente come sempre per 
i più fragili, a essere attente ai bisogni concreti, a non dire “va in pace” 
a chi ha freddo, ma a dare lui coperta e protezione (cf. Gc 2,16). 
Ascoltare Gesù ci fa sentire capiti e amati, ci fa capire chi siamo e per 
chi siamo. Per questo la Chiesa non sarà mai un consultorio, perché 
troviamo noi stessi mettendoci di fronte a Gesù che è più intimo a noi 
di noi stessi. E Gesù è amore che cammina con noi sempre. L’incontro 
con Lui e con la sua famiglia non ci lascia soli, ma ci rende persone 
proprio perché in relazione con Dio e con gli altri. E anche per questo 
la Chiesa non sarà mai una ONG: la nostra è una relazione di amore 
con i nostri fratelli più piccoli, non “fare qualcosa” ma prendersi cura 
di Cristo! 

 

3. Assemblea di Zona 

Inizieremo il cammino con un’assemblea di Zona e la lectio. Per 
camminare insieme dobbiamo stare insieme a Gesù, rispondere alla 
sua chiamata ad esercitare il ministero, cioè il servizio, che affida ad 
ognuno di noi per vivere il Vangelo e testimoniarlo al prossimo. Se 
siamo in comunione con Cristo aiuteremo la comunione che ci unisce, 
che garantisce il camminare insieme più di qualsiasi modalità pratica, 
pur necessaria, che dovremo individuare. La comunione ci coinvolge 
tutti, perché amore. Nella comunione nessuno è spettatore o inutile; 



Nota Pastorale 

321 

nessuno parla sopra gli altri o contro. Per questo la Chiesa non sarà 
mai una democrazia, perché è molto di più: è una famiglia. Possiamo 
avere – anzi le abbiamo e sono una ricchezza – sensibilità diverse, ma 
ci pensiamo assieme, dobbiamo renderle complementari tra di noi. Il 
cristiano non è un’isola che fa girare il mondo intorno a sé, ma è 
elemento di una comunione che coinvolge tutta la sua vita e accoglie 
tutta la vita del prossimo e la fa sua, proprio perché nell’amore. 

 

4. Gruppi sinodali nei tre Cantieri di Betania 

Per ascoltare dobbiamo incontrare. In questi mesi cercheremo di 
farlo tra di noi, seguendo il metodo proposto (gruppi di dieci persone, 
un facilitatore, parlare personalmente, non discutere, spazio di 
silenzio, fissare le cose importanti dette) che ha già offerto tanti frutti 
in chi lo ha applicato. Il servizio dei facilitatori è stato davvero 
importante e credo che aiuteranno nel nostro cammino che ha 
bisogno di noi ma anche di chi ci aiuta a non vincere la casualità e 
l’improvvisazione. Certo: non avviamo delle “terapie di gruppo” ma ci 
mettiamo in ascolto. Il metodo proposto – che come sempre può essere 
adattato – aiuta a crescere nel confronto e nella maturazione degli 
argomenti. Le sintesi (dei gruppi sinodali o degli incontri meno 
strutturati, delle Diocesi e della Chiesa in Italia) sono la fotografia di 
chi siamo e la loro lettura è stata e sarà indicazione importante per un 
discernimento dei vari temi e per, appunto, camminare insieme. (ai 
numeri 16-19 di questa Nota: indicazioni diocesane per i tre Cantieri). 

 

5. Camminare insieme e i compagni di strada 

Non vogliamo camminare in ordine sparso e quindi dispersi. 
Dobbiamo camminare insieme per non indebolire questa nostra 
madre già sottoposta a tante sfide e incomprensioni, per non fare 
crescere tra noi semi di divisione che non sono mai innocui (come 
l’amarezza rivendicativa di Marta verso Maria). Cercheremo di 
ascoltarci tra di noi per essere di più famiglia di Dio, amici suoi e tra 
di noi e per dimostrare che senza la comunità l’uomo si perde, perché 
siamo fatti per vivere insieme. Dobbiamo cercare anche i tanti modi 
per coinvolgere quanti sono sulla nostra stessa strada: ad esempio i 
poveri, i giovani, i colleghi, i genitori del catechismo o quelli dei 
compagni dei nostri figli. 

 

 

 



Nota Pastorale 

322 

6. Che vuol dire “Chiesa in uscita” 

Papa Francesco da anni ci chiede di essere una Chiesa in uscita. 
(EG 47). Vuol dire anzitutto essere accoglienti. «La Chiesa è chiamata 
ad essere sempre la casa aperta del Padre. Uno dei segni concreti di 
questa apertura è avere dappertutto chiese con le porte aperte. Così 
che, se qualcuno vuole seguire una mozione dello Spirito e si avvicina 
cercando Dio, non si incontrerà con la freddezza di una porta chiusa», 
che poi diventa essere «rinchiusa in un groviglio di ossessioni e 
procedimenti» (EG 49). «Se qualcosa deve santamente inquietarci e 
preoccupare la nostra coscienza è che tanti nostri fratelli vivono senza 
la forza, la luce e la consolazione dell’amicizia con Gesù Cristo, senza 
una comunità di fede che li accolga, senza un orizzonte di senso e di 
vita. Più della paura di sbagliare spero che ci muova la paura di 
rinchiuderci nelle strutture che ci danno una falsa protezione, nelle 
norme che ci trasformano in giudici implacabili, nelle abitudini in cui 
ci sentiamo tranquilli, mentre fuori c’è una moltitudine affamata e 
Gesù ci ripete senza sosta: “Voi stessi date loro da mangiare” (Mc 
6,37)» (EG 49). 

 

7. Uscire per entrare nella vita 

Usciamo perché seguiamo Gesù che cammina, non resta fermo, 
entra nelle case, le visita, si ferma a mangiare, le rende sua casa con 
la sua presenza. Usciamo per entrare con Gesù nelle case e nei cuori 
delle persone. Il maestro non ha paura di sporcarsi, di compromettere 
la sua immagine. Non resta lontano, ma si fa prossimo. Crea relazione. 
Non guarda la pagliuzza, ma la persona. Non è complice ma nemmeno 
giudice. Non teme che una peccatrice si avvicini a Lui e la circondi 
davanti a tutti di affetto e di aperta richiesta di misericordia. Non ha 
paura perché ama. Non giudica perché venuto a salvare, non a 
condannare. Per i farisei di ogni tempo questo è ambiguo tanto che lo 
accusano di tradire la legge, di non essere chiaro. Per Gesù è il Vangelo 
che libera dal peccato, che accende la speranza e salva accogliendo la 
fede che muove i cuori. Gesù visita tutti e senza condizioni previe, non 
solo le case di quelli che lo conoscono già, che sono stati vagliati e 
messi alla prova, le cui intenzioni sono rassicuranti. Non mette così in 
discussione la verità ma è la verità, la via, la vita proprio perché si 
avvicina e ama. Non asseconda il peccato con la sua misericordia, ma 
libera dalla condanna. Gesù cambia la vita di chi lo accoglie, come 
Zaccheo, che vede entrare la salvezza nella sua casa. Noi vogliamo 
seguire Gesù e ascoltare il suo invito a lavorare nella grande messe del 



Nota Pastorale 

323 

mondo, andando fino agli estremi confini, cioè senza confini, 
ovunque. Come conosceranno Cristo se noi non lo comunichiamo? 

 

8. Non avere paura 

Il mondo non è più lo stesso e davvero in pochi anni sono venute 
meno tante sicurezze. Possiamo cercare la responsabilità, accusare, 
rimpiangere, chiuderci pensando così di proteggere il Vangelo, 
interpretarci e fare girare tutti intorno alle nostre difficolta. Ma Gesù 
ci insegna che solo perdendo che si conserva la vita, che uscendo da 
sé che troviamo noi stessi. Gesù continua a non avere paura di 
mandarci fino ai confini della terra così come siamo, non nascosti da 
belle tuniche o indaffarati con le borse, ma solo con la sua parola e 
pieni della sua forza che ci accompagna e ci protegge. E basta. 

Insomma, non dobbiamo cercare “bei discorsi” ma guardare con i 
sentimenti di Gesù le persone che abbiamo vicino e costruire la casa 
delle nostre comunità. Ecco la sfida: non lamentarsi per quello che 
viene a mancare, non metterci al centro parlando di noi, ma mettere 
al centro Gesù, ascoltare Lui e incontrare i tanti che lo cercano. 
Costruiamo la Chiesa, senza senso di sconfitta e minorità ma senza 
arroganza, a servizio del mondo e degli uomini, vicina a tutti perché 
se stessa, «che gode la simpatia» di tutto il popolo, come la prima 
comunità e che guarda con simpatia ogni persona. 

 

9. Amare la Chiesa 

Amiamo e costruiamo la Chiesa, edificando delle comunità con le 
pietre vive che siamo ognuno di noi, nell’ordine che permette a queste 
di essere accoglienti, sempre sulla roccia della Parola. Siamo la 
famiglia di Dio. Sentiamoci a casa, ma non padroni, tutti servi di 
questa nostra madre. Rendiamo le nostre comunità casa per chi non 
la ha, per i poveri e per i tanti che cercano senso, futuro, conforto. 
Viviamo tra di noi e verso tutti da familiari e non da estranei o da 
antipatici utenti. Preti e diaconi, ministri istituiti e non, laici tutti, 
abbiamo nei diversi ministeri la responsabilità che viene dal 
Battesimo. Unico intento è vivere e comunicare il Vangelo e la verità 
che esso contiene. 

 

10. Un mondo sofferente 

Camminiamo in un mondo pieno di sofferenza e di angoscia. Le 
pandemie hanno lasciato tante rovine e continuano a generare tanta 
sofferenza. Non possiamo abbandonarci al fatalismo, che fa osservare 



Nota Pastorale 

324 

pensando che non si possa fare nulla o credendo che i problemi 
riguardino sempre gli altri ma non noi, siano sempre rimandabili e 
non richiedano decisioni oggi. Confrontiamoci con la realtà, con i 
tantissimi poveri per i quali la Chiesa è “particolarmente” loro casa, 
perché l’amore che Gesù ci chiede non potrà mai abituarsi a sciupare 
la vita, a privarla di valore dal suo inizio alla sua fine. È in un mondo 
come questo che Gesù ci chiede di essere cristiani. Ed è bello esserlo 
in un tempo così. 

 

11. Zone Pastorali 

Parliamo ormai da anni di Zone Pastorali e di Assemblee di Zona 
con i suoi presidenti, di Parrocchie Collegiate, di ambiti per 
camminare assieme, di ministeri per un edificio ordinato, di Chiesa 
famiglia di Dio nella quale tutti siamo coinvolti. Questo impegno deve 
continuare a concretizzarsi, a cercare le modalità più efficaci, perché 
dia i suoi frutti. 

La Chiesa non vive per se stessa e la costruiamo con più passione 
se consapevoli della sua importanza, seguendo Gesù che «raggiunge 
tutte le città e i villaggi» e che ci manda «fino ai confini della terra». 
Altrimenti restiamo a guardia di un museo, sempre più irrilevante, 
che custodiamo con la paura di sporcarlo, mentre è una casa piena di 
vita, che non ha paura di questa, anzi la accoglie tutta perché tutta è 
amata da Dio. 

 

12. Gli ambiti delle Zone Pastorali 

La Nota Pastorale è completata da alcune indicazioni che 
riguardano gli ambiti specifici delle Zone Pastorali (le troviamo ai 
numeri 20 – 22 di questa Nota). Ognuno di questi coinvolgono in 
realtà tutta la Comunità e la edificano. Leggiamoli tutti. Ci aiutano a 
conoscere e anche a comprendere le tante necessità della nostra casa 
e del nostro cammino. Saranno essi stessi de facto parte del nostro 
cammino sinodale! 

 

13. Il Concilio Vaticano II e la desertificazione spirituale 

Ricordiamo sessanta anni del Concilio Vaticano II. Disse dieci anni 
or sono Papa Benedetto: «Durante il Concilio vi era una tensione 
commovente nei confronti del comune compito di far risplendere la 
verità e la bellezza della fede nell’oggi del nostro tempo, senza 
sacrificarla alle esigenze del presente né tenerla legata al passato: 
nella fede risuona l’eterno presente di Dio, che trascende il tempo e 



Nota Pastorale 

325 

tuttavia può essere accolto da noi solamente nel nostro irripetibile 
oggi» (Omelia di Papa Benedetto XVI per l’apertura dell’Anno della 
Fede). In questi decenni è avanzata una «desertificazione spirituale. 
Che cosa significasse una vita, un mondo senza Dio, al tempo del 
Concilio lo si poteva già sapere da alcune pagine tragiche della storia, 
ma ora purtroppo lo vediamo ogni giorno intorno a noi. È il vuoto che 
si è diffuso. Ma è proprio a partire dall’esperienza di questo deserto, 
da questo vuoto che possiamo nuovamente scoprire la gioia di 
credere, la sua importanza vitale per noi uomini e donne. 

Nel deserto si riscopre il valore di ciò che è essenziale per vivere; 
così nel mondo contemporaneo sono innumerevoli i segni, spesso 
espressi in forma implicita o negativa, della sete di Dio, del senso 
ultimo della vita. E nel deserto c’è bisogno soprattutto di persone di 
fede che, con la loro stessa vita, indicano la via verso la Terra 
promessa e così tengono desta la speranza. La fede vissuta apre il 
cuore alla Grazia di Dio che libera dal pessimismo. 

Oggi più che mai evangelizzare vuol dire testimoniare una vita 
nuova, trasformata da Dio, e così indicare la strada. Il viaggio è 
metafora della vita, e il sapiente viaggiatore è colui che ha appreso 
l’arte di vivere e la può condividere con i fratelli – come avviene ai 
pellegrini lungo il Cammino di Santiago, o sulle altre Vie che non a 
caso sono tornate in auge in questi anni. Come mai tante persone oggi 
sentono il bisogno di fare questi cammini? Non è forse perché qui 
trovano, o almeno intuiscono il senso del nostro essere al mondo?». 
(Omelia di Papa Benedetto XVI, 11 ottobre 2012, Inizio dell’Anno della 
Fede). Nel deserto c’è tanta sofferenza e tanto bisogno di acqua. 
L’invito è sempre quello di mettersi a camminare nei deserti del 
mondo. L’acqua può sgorgare dal nostro cuore. 

 

14. La medicina della misericordia 

Abbiamo ancora oggi tanto da imparare dalla storia, che è maestra 
di vita, per non diventare, come diceva S. Giovanni XXIII «profeti di 
sventura» e per riconoscere i «misteriosi piani della Divina 
Provvidenza, che si realizzano in tempi successivi attraverso l’opera 
degli uomini, e spesso al di là delle loro aspettative, e con sapienza 
dispongono tutto, anche le avverse vicende umane, per il bene della 
Chiesa», perché risplenda oggi la verità del Signore che rimane in 
eterno. 

Anche oggi, a sessanta anni, «la Sposa di Cristo preferisce usare la 
medicina della misericordia invece di imbracciare le armi del rigore» 
e «pensa che si debba andare incontro alle necessità odierne, 



Nota Pastorale 

326 

esponendo più chiaramente il valore del suo insegnamento piuttosto 
che condannando. Non perché manchino dottrine false, opinioni, 
pericoli da cui premunirsi e da avversare; ma perché tutte quante 
contrastano così apertamente con i retti principi dell’onestà, ed hanno 
prodotto frutti così letali che oggi gli uomini sembrano cominciare 
spontaneamente a riprovarle, soprattutto quelle forme di esistenza 
che ignorano Dio e le sue leggi, riponendo troppa fiducia nei progressi 
della tecnica, fondando il benessere unicamente sulle comodità della 
vita. Essi sono sempre più consapevoli che la dignità della persona 
umana e la sua naturale perfezione è questione di grande importanza 
e difficilissima da realizzare. Quel che conta soprattutto è che essi 
hanno imparato con l’esperienza che la violenza esterna esercitata 
sugli altri, la potenza delle armi, il predominio politico non bastano 
assolutamente a risolvere per il meglio i problemi gravissimi che li 
tormentano» (Discorso per l’apertura del Concilio, S. Giovanni XXIII, 
11 ottobre 1962). 

Il rigore illude e allontana, fa sentire chi lo propugna difensore 
della verità; ma in realtà la umilia perché la verità di Cristo è l’esigente 
misericordia. Le pandemie hanno drammaticamente riproposto a tutti 
la necessità di difendere la dignità della persona umana e non il 
benessere della comodità di vita. Ecco perché è ancora più vero oggi 
che «È appena l’aurora». 

 

 

SECONDA PARTE: 

I CANTIERI DI BETANIA 

 

15. Il documento della Conferenza Episcopale Italiana 

Si rimanda integralmente al documento CEI: “I canteri di Betania. 
Prospettive per il secondo anno del Cammino sinodale”. Si può 
scaricare da: I Cantieri di Betania https://www.unicatt.it/events-
CantieriDiBetania.pdf 

 

16. Indicazioni diocesane per i tre Cantieri 

A partire dalla sintesi diocesana formulata dopo il primo anno del 
cammino sinodale, sono stati contestualizzati i Cantieri di Betania, 
focalizzando l’attenzione su un aspetto, una domanda su cui si ritiene 
necessario esercitare maggiormente l’ascolto. 



Nota Pastorale 

327 

Desideriamo delimitare il perimetro del Cantiere per evitare la 
dispersione e proseguire sul sentiero delle priorità bolognesi 
individuate l’anno scorso. 

Il primo Cantiere è per sua natura maggiormente aperto nei 
contenuti e nel metodo, da adattare alle singole realtà coinvolte. Il 
secondo e il terzo Cantiere adottano la modalità della conversazione 
spirituale, già messa in pratica l’anno scorso, con il coordinamento dei 
facilitatori: narrazione, ascolto, silenzio e restituzione. 

 

17. Il Cantiere della strada e del villaggio 

Questo primo Cantiere ci spinge ad uscire verso quegli ambiti che 
non sono esclusivamente legati al mondo ecclesiale: povertà, cultura, 
lavoro, sport e tempo libero, impegno politico, realtà giovanile, ecc. 
cercando modi e linguaggi adatti ad intercettare queste realtà, che 
restano spesso in silenzio o inascoltate. 

Per questo ci si potrà avvalere di chi conosce più da vicino i vari 
ambienti e linguaggi (Uffici diocesani, Associazioni, Movimenti…), 
facendo tesoro anche delle esperienze che già si sono rivelate proficue 
nel primo anno del cammino sinodale. 

Entriamo in dialogo adottando un metodo di conversazione 
spirituale che permetta di parlare con tutti. 

 

18. Il Cantiere dell’ospitalità e della casa 

Nasce dalla necessità, espressa più volte nello scorso anno, di 
sentire la Chiesa come casa. Di vivere la Chiesa come luogo di persone 
legate da profonde relazioni e capaci di stare insieme con uno stile di 
fraternità. 

All’interno delle comunità cristiane ci si potrà domandare: “Come 
possiamo ‘camminare insieme’ sentendoci responsabili gli uni degli 
altri?”. Questa domanda di fondo può essere così affrontata: 

“Quali passi sono disposto a compiere per realizzare una comunità 
cristiana aperta ed accogliente, capace di aprire nuovi spazi, di curare 
le relazioni? Qual è la mia esperienza che posso condividere?”. 

 

19. Il Cantiere delle diaconie e della formazione spirituale 

Il Cantiere è pensato per connettere la dimensione del servizio con 
quella dell’ascolto, cioè la necessità di una formazione spirituale che 
sostenga il servizio e la missione. 



Nota Pastorale 

328 

Come possiamo “camminare insieme” nel riscoprire la radice 
spirituale del nostro servizio? 

Come promuovere e sostenere spiritualmente doni, competenze 
personali e ministeri a servizio della comunità e della missione? Qual 
è la mia esperienza e quali proposte posso condividere? 

 

 

TERZA PARTE: 

INDICAZIONI PER GLI AMBITI DELLE ZONE PASTORALI 

 

20. Ambito Liturgia 

Le indicazioni delle Note Pastorali precedenti, per l’ambito Liturgia 
delle Zone Pastorali, hanno riguardato la recezione del nuovo messale, 
la promozione di un maturo spirito di preghiera dei fedeli, il servizio 
dell’accoglienza alle Messe domenicali e la cura della Liturgia dei 
defunti nelle nostre Zone Pastorali. 

Ben sapendo che la formazione ha bisogno di tempi lunghi, è 
necessario insistere perché là dove piccole luci si sono accese nella 
vita liturgica delle nostre comunità, lì si diffonda e cresca il chiarore, 
che accompagna l’umanità in cui siamo immersi verso il traguardo del 
Regno. In particolare si ritiene di dover privilegiare nelle nostre 
comunità alcuni tratti della vita liturgica più sensibili, per la loro 
dimensione missionaria e per la loro portata nella crescita spirituale 
dei fedeli: la cura delle celebrazioni esequiali e la promozione della 
Liturgia delle ore. 

 

Cura delle esequie 

Ai riti funebri partecipano persone di varia provenienza e 
appartenenza religiosa, e in un momento così delicato la Chiesa può 
offrire un’importante esperienza della sua maternità, fatta di 
misericordia e di speranza. Una comunità presente e accogliente, 
attenta nella cura del rito e fervorosa nella preghiera, mostra una 
icona vivente del Vangelo di Gesù Cristo, di immediata percezione da 
parte di tutti i familiari e gli amici in lutto. E dove questo non fosse 
possibile come si può provvedere? Nel tempo della pandemia è stato 
predisposto un sussidio ad uso dei fedeli per accompagnare anche in 
assenza di un ministro le varie fasi del congedo dal defunto (il 
trapasso, la preghiera accanto al corpo del defunto, la chiusura del 
feretro, la sepoltura). Può essere una strada da predisporre e da 



Nota Pastorale 

329 

percorrere, come stabilisce chiaramente il rituale dei defunti, già 
modulato sulla presenza o meno di un ministro ordinato. 

 

Liturgia delle ore 

La Liturgia delle ore si è diffusa nel tessuto ecclesiale, è uno 
strumento straordinario di unione a Cristo e al suo mistero di salvezza, 
nell’arco della giornata e dell’anno liturgico. Lì la Parola di Dio e i testi 
composti dalla Chiesa formano i nostri pensieri e i nostri sentimenti, 
lo Spirito di Cristo ci pervade e ci fa gridare «Abbà, Padre», la carità 
ci fa pregare per tutto il mondo, dando voce di lamento e di 
benedizione alle membra del Corpo di Cristo ovunque si trovano. 

 

Desiderio desideravi 

Recentemente siamo stati raggiunti da un dono prezioso da parte 
di Papa Francesco: la lettera apostolica Desiderio Desideravi sulla 
formazione liturgica del popolo di Dio. Non mancheranno occasioni 
di lasciarci incoraggiare dalle parole del Papa rivolte a tutti, ministri 
e fedeli, per mettere al centro della nostra vita di fede l’esperienza del 
mistero di salvezza offerta dalla Liturgia, alla quale partecipare 
preparati, e dalla quale lasciarci formare per la somiglianza al Figlio 
di Dio. 

Oltre a recepire le proposte della presente Nota Pastorale, l’ambito 
Liturgia delle Zone Pastorali sia spazio di verifica di come si svolgono 
le celebrazioni, quali problemi si avvertono nelle comunità, come 
possiamo aiutare a crescere in alcuni aspetti e imparare ad offrire 
l’esperienza liturgica anche a chi ne è digiuno, ma vi partecipa per i 
più svariati motivi. 

 

21. Ambito Carità 

L’ambito Carità della Zona Pastorale non coincide con le attività 
che svolgono attualmente le Caritas del territorio, né si prefigge di 
coordinare le Caritas parrocchiali della Zona. A questo già stanno 
provvedendo le Caritas stesse con l’aiuto della Caritas Diocesana. 

Il compito stesso della Caritas ad ogni suo livello non dovrebbe 
essere primariamente l’aiuto ai bisognosi, ma svolgere una funzione 
pedagogica verso l’esercizio della carità di ogni credente, in qualsiasi 
ambito della propria vita e di ogni comunità. Un gruppo Caritas 
dovrebbe avere come primo obbiettivo non i poveri, bensì i cristiani 
delle nostre comunità, formando alla carità, in qualsiasi espressione, 



Nota Pastorale 

330 

forma o destinazione essa possa esprimersi. Allora ecco le attività 
verso i più bisognosi, gli ammalati, gli anziani, i rifugiati, i profughi, i 
migranti; e inoltre uno sguardo sulle vicende del mondo che generano 
disuguaglianza e povertà. 

Nelle Zone Pastorali l’ambito della Carità dovrà tenere presente 
tutte le realtà e le iniziative, e aiutare possibilmente anche le Caritas 
a questo allargamento di orizzonte. È opportuno ricordarcelo anche 
perché ci troviamo, in questo tempo storico, davanti a problemi molto 
complessi, che richiedono un lavoro in rete e uno sguardo 
contemporaneo per essere affrontati. L’assistenza alimentare ed 
economica di cui siamo più esperti non dovrà venir meno; ma non 
possiamo ignorare che nuove povertà colpiscono fasce di popolazione 
che fino a qualche anno fa non si consideravano “povere”. 

Dobbiamo considerare alcune nuove povertà alla stregua di 
povertà alimentari. La povertà digitale per esempio, impedisce a tanta 
gente di accedere a risorse e aiuti, a portali per visite mediche o 
colloqui scolastici. Caritas Diocesana ha iniziato a promuovere 
sportelli di alfabetizzazione digitale, che auspichiamo vengano attivati 
all’interno delle Zone Pastorali, dove si riscontrasse il bisogno. Altra 
povertà porta tante famiglie a dover rinunciare ad attività sportive e 
ricreative per i loro figli, con le ricadute sociali prevedibili a cui porta 
la noia e l’isolamento. L’ambito Carità può favorire il dialogo tra le 
realtà presenti nella Zona Pastorale per prendersi carico insieme di 
queste e altre nuove povertà. 

Cercando di fare una sintesi e offrire qualche linea per l’anno 
pastorale 2022-2023 evidenziamo: 

- l’ambito Carità delle singole Zone dedichi almeno un incontro su 
come coinvolgere di più nella carità tutte le componenti della Zona 
Pastorale ed aiutare anche le Caritas ad essere più carità in senso 
ampio; 

- leggere i bisogni vecchi e nuovi per offrire una risposta adeguata. 
È imprescindibile l’ascolto delle persone che vivono nel nostro 
territorio non pensando a risposte soltanto di tipo assistenzialistico, 
ma attivando processi di aiuto partendo dalle cause che stanno 
all’origine dei bisogni; 

- l’importanza di lavorare insieme e non fare da soli: l’attività di 
discernimento a fronte dell’ascolto è utile a superare la pressione di 
richieste emergenti che non potremo tutte soddisfare ed è tanto più 
proficua quanto più viene svolta insieme ad altri per allargare lo 
sguardo e condividere le risorse. Occorre abituarsi alla logica del 
confronto, a coordinarsi con la Caritas diocesana, per costruire una 



Nota Pastorale 

331 

linea comune per tutti, attraverso anche i percorsi formativi che 
verranno proposti e che riteniamo indispensabili. È imprescindibile in 
questo momento storico il lavoro di Zona. Singole Caritas parrocchiali 
avranno oggettivamente vita breve e a pagarne le conseguenze 
saranno le persone bisognose. Occorre strutturare un coordinamento 
tra le attività di Zona, superando particolarismi e “parrocchialismi”. 
La complessità dei problemi che ci stanno di fronte ci chiede di fare 
questo con ancor più forza. 

 

22. Ambito Giovani 

Il tempo della giovinezza è sicuramente un’esperienza di cantiere 
aperto: un cantiere in movimento, che percorre ed esplora strade 
sempre nuove, un cantiere bisognoso di ospitalità, che sostenga, nutra 
e doni di ripartire, un cantiere aperto a volti che testimonino, nella 
gratuità e nel servizio, la bellezza di una strada. 

Come ambito di Pastorale Giovanile, si propongono alle Zone 
Pastorali alcuni spunti sui Cantieri offerti dall’esperienza del cammino 
del Sinodo della Chiesa italiana. 

Si apre il cantiere della strada e del villaggio, sfruttando 
l’occasione della GMG che si terrà a Lisbona nell’agosto 2023, il cui 
titolo sarà “Maria si alzò e andò in fretta”, facendo del cammino e 
degli appuntamenti di preparazione ad essa un’occasione di 
missionarietà per i giovani che vi parteciperanno, coinvolgendoli nell’ 
ascolto e nel dialogo con i loro coetanei. 

Questa proposta risponde a una delle finalità che si ritrovano nel 
documento “Orientamenti pastorali per la celebrazione della Giornata 
Mondiale della Gioventù”: la GMG a livello internazionale si è rivelata 
un’eccellente opportunità per far vivere ai giovani un’esperienza 
missionaria. Come dice Papa Francesco «la pastorale giovanile 
dev’essere sempre una pastorale missionaria»… i giovani possono 
essere anche protagonisti di momenti di evangelizzazione… poiché 
sono i giovani i migliori evangelizzatori dei giovani. 

Il cantiere dell’ospitalità e della casa è aperto sul tema del fare 
casa, fornendo alle Zone Pastorali, durante l’anno, schede di lavoro 
per le fasce di pre-adolescenti e adolescenti, utilizzabili anche 
nell’esperienza dei doposcuola, che avranno come tema di fondo il 
Vangelo di Marta e Maria. Lo scopo delle schede è quello di lavorare 
sulla costruzione del «noi che abita la casa comune” (Fratelli tutti 11), 
a partire dal rendere casa le nostre comunità, allargandosi al 



Nota Pastorale 

332 

prendersi cura della casa comune che è il mondo quotidiano che i 
giovani vivono. 

Si apre il cantiere delle diaconie e della formazione spirituale, 
prendendosi a cuore la formazione e l’accompagnamento degli 
educatori, offrendo, a livello diocesano e zonale, in contemporanea 
all’uscita delle schede del sussidio, alcune mattine formative che 
mirano non solo all’attuazione pratica delle proposte contenute nel 
sussidio ma anche alla formazione personale e spirituale di chi svolge 
la diaconia dell’educazione dei giovani. Continua anche il cammino di 
discernimento e formazione dei referenti di Zona della Pastorale 
Giovanile. 

L’ambito giovani della Zona Pastorale potrà progettare in concreto 
una iniziativa nell’ambito dei tre Cantieri sopra presentati. 

 

23. Ambito Catechesi e Formazione dei catechisti 

Il Congresso Diocesano dei Catechisti che vivremo il prossimo 9 
ottobre 2022 aiuterà tutti coloro che sono impegnati nel servizio di 
annuncio e catechesi a sostare sull’incontro di Marta e Maria con Gesù, 
descritto dall’evangelista Luca (Lc 10,38-42)1. 

Nell’anno pastorale appena trascorso l’ambito Catechesi e 
formazione catechisti delle Zone Pastorali ha potuto aprire numerose 
occasioni e piste di riflessione e formazione sull’esperienza della 
preghiera, vissuta dal catechista come discepolo e insegnata come 
maestro. 

Ora, in continuità con quel cammino intrapreso, in questo nuovo 
anno pastorale i nostri passi ci portano nella casa di Marta e Maria, 
insieme al Risorto, per sperimentare anche noi oggi come discepoli 
che cosa significhi l’ascolto di Dio e in quale rapporto si collochi con 
il servizio. 

«Maria è tutta assorbita da Gesù stesso. Ne è così avvinta da non 
sapersi più staccare da Lui. “Sedutasi ai piedi di Gesù, ascoltava la sua 
parola”. Si ferma e si dedica totalmente a Lui ascoltandolo, cioè 
accogliendolo come Parola, accogliendolo come Colui che è la Parola 
vivente, incarnata. Maria ha l’intuizione di trovarsi alla presenza del 
Verbo della vita, di Colui che parlando dà la vita, quindi si mette lì ai  

 
1Per tutte le informazioni rispetto al Congresso Diocesano Catechisti 2022, 

visita il sito UCD alla pagina dedicata: 
https://catechistico.chiesadibologna.it/congresso-diocesano-dei-catechisti-
22/ 



Nota Pastorale 

333 

suoi piedi e lo ascolta. Ascoltandolo, lo accoglie come Parola di vita e 
si sazia di Lui».2 

Papa Francesco ci ricorda: 

«La catechesi è l’eco della Parola di Dio. Nella trasmissione della 
fede la Scrittura – come ricorda il Documento di Base – è “il Libro; non 
un sussidio, fosse pure il primo” (Il rinnovamento della catechesi, n. 
107, CEI). La catechesi è dunque l’onda lunga della Parola di Dio per 
trasmettere nella vita la gioia del Vangelo. Grazie alla narrazione della 
catechesi, la Sacra Scrittura diventa “l’ambiente” in cui sentirsi parte 
della medesima storia di salvezza, incontrando i primi testimoni della 
fede. La catechesi è prendere per mano e accompagnare in questa 
storia».3 

L’Ufficio Catechistico Diocesano pertanto invita l’ambito Catechesi 
e formazione catechisti delle Zone Pastorali a lavorare in questo anno 
2022-2023 sul tema: “Parola di Dio e catechesi”. Questo significa che 
l’ambito potrà lavorare in queste due direzioni: 

1) riflettere sulla relazione tra la Parola di Dio e la catechesi: 
all’interno dei nostri itinerari di catechesi quale ruolo ha la Parola di 
Dio? Che cosa significa ascoltare la Parola di Dio e come 
concretamente si realizza nelle nostre proposte di catechesi? 

2) imparare a vivere esperienze di ascolto della Parola di Dio nei 
diversi contesti catechistici delle nostre Zone Pastorali, tenendo conto 
dei contesti e dei differenti interlocutori (catechesi biblica, lectio 
divina nei gruppi di catechesi…). 

Nelle settimane successive al Congresso Diocesano Catechisti 
l’Ufficio Catechistico Diocesano incontrerà i Referenti di Zona 
Pastorale per l’ambito Catechesi e formazione catechisti per 
condividere la restituzione dell’esperienza del Congresso. Questa 
tappa permetterà di arricchire di ulteriori spunti le proposte di lavoro 
sul tema Parola di Dio e catechesi all’interno dell’ambito e aiuterà a 
costruire itinerari di formazione per catechisti all’interno della Zona 
Pastorale. 

 

 
2A. M. Canopi, Incontri con Gesù. Meditazioni sul Vangelo, Elle Di Ci, Torino 

1993, 48-49. 
3Papa Francesco, Discorso ai partecipanti all’incontro promosso dall’Ufficio 

Catechistico Nazionale della CEI, 30 gennaio 2021: 
https://www.vatican.va/content/francesco/it/speeches/2021/january/docu
ments/papafrancesco_20210130_ufficio-catechistico-cei.html. 



Nota Pastorale 

334 

CONCLUSIONE 

Camminare insieme richiede a ognuno di noi una conversione 
personale: quella alla comunione. Non è complicato e nemmeno un 
inutile complicarci la vita. Ma non è affatto scontata e dipende da 
ognuno di noi. Dobbiamo imparare a farla crescere, a rendere le 
nostre comunità case di relazione intelligente tra di noi e con tanti, 
cosa che è possibile solo se ascoltiamo e mettiamo in pratica la Parola 
di Dio. Quanti atteggiamenti abbiamo che umiliano la comunione, la 
riducono a politica ecclesiastica o a scontro di idee o di ruoli. Basta 
poco per limitarla, ad iniziare da non difenderla, anzi offenderla, 
continuando con il banale fare da sé. 

La comunione è aiutare le cose comuni e non affermare il proprio 
punto di vista ma quello di Gesù che chiede il meglio per tutti. La 
comunione soffre con il paternalismo, con chi impone le proprie 
convinzioni o sensibilità, con chi ne fa un fatto privato! Sappiamo che 
non è facile né scontato camminare insieme! Possiamo essere e saremo 
un «cuore solo e anima sola», che ci aiuta a rendere possibili nuove 
risposte, a cercarle insieme per camminare uniti. 

Voglia il Signore benedire e accompagnare il cammino personale 
e delle nostre comunità, sicuri che il suo Santo Spirito ci guiderà e ci 
farà parlare la lingua del cuore. 

 

Bologna, 10 settembre 2022 

S. Maria della Vita 

 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

Arcivescovo 
  



Nota Pastorale 

335 

APPENDICE: 

CALENDARIO DIOCESANO 2022-2023 

 

SETTEMBRE 2022 

sabato 10 (mattina) Assemblea diocesana (da remoto): 
presentazione della Nota Pastorale e del programma 
2022-2023 

(pomeriggio) Festa di S. Maria della Vita, Patrona degli 
ospedali 

dal 12 al 14 Tre Giorni del clero: “Ripensare il volto ministeriale 
della comunità cristiana” 

(lunedì mattina e pomeriggio in Seminario; martedì nei 
Vicariati, con pranzo; mercoledì mattina in Seminario) 

mercoledì 14 (pomeriggio) Adorazione eucaristica per la pace in 
Ucraina indetta dalla CEI: nel Vicariato di Bologna-
Centro si tiene nella Basilica del SS. Salvatore alle ore 
19.00. Nel resto della Diocesi, ovunque è possibile. 

domenica 25 Termine ultimo per consegnare alla Segreteria del 
Vicario Generale la terna per la scelta del Presidente del 
Comitato di Zona di ciascuna Zona Pastorale. 

 

OTTOBRE 2022 

martedì 4 Si annuncia il programma alla città/discorso alla città. 
Festa di S. Petronio a cura del Comitato per le 
celebrazioni petroniane 

domenica 9 (pomeriggio) Congresso diocesano catechisti 

martedì 11 Incontro del percorso sinodale dei preti in Seminario 

giovedì 20 (mattina) Dedicazione della Cattedrale: Ritiro del clero 
(ore 9.45) 

(pomeriggio) Incontro per la Giornata mondiale del 
creato 

sabato 22 Primo incontro del CPD con i nuovi Presidenti dei 
comitati delle Zone Pastorali (membri di diritto del CPD). 
Preparazione delle Assemblee zonali 

domenica 23 Giornata Missionaria Mondiale 

sabato 29 (pomeriggio) Incontro con i facilitatori dei gruppi 
sinodali 



Nota Pastorale 

336 

NOVEMBRE 2022 

domenica 6 Assemblea di ciascuna Zona Pastorale dopo il rinnovo o 
la conferma dei presidenti e dei moderatori. Lancio dei 
gruppi sinodali nelle Parrocchie e nella Zona. 

domenica 13 Giornata Mondiale dei Poveri 

domenica 20 Cristo Re: Giornata Mondiale dei Giovani 

 

DICEMBRE 2022 

Ci si concentra sull’Avvento e si tiene il primo incontro cammino 
sinodale [gruppi sinodali nelle Parrocchie], scegliendo uno dei 
Cantieri di Betania proposti dalla CEI. 

martedì 13 Incontro del percorso sinodale dei preti in Seminario 

 

GENNAIO 2023 

domenica 1 Giornata Mondiale per la Pace 

dal 9 al 12 Tre Giorni del Clero invernale 

dal 18 al 25 Settimana di preghiera per l’unità dei cristiani 

domenica 22 Domenica della Parola 

domenica 29 Giornata del Seminario Arcivescovile di Bologna 

Tra la fine del tempo di Natale e l’inizio della Quaresima si tiene il 
secondo incontro del cammino sinodale [gruppi sinodali nelle 
Parrocchie], scegliendo uno dei cantieri di Betania proposti dalla CEI 

 

FEBBRAIO 2023 

giovedì 2 Giornata della Vita Consacrata 

sabato 4 Pellegrinaggio a S. Luca per la Giornata della Vita 

domenica 5 Giornata della Vita 

sabato 11 Giornata Mondiale dei Malati 

mercoledì 22 Le Ceneri 

giovedì 23 Mattinata promossa dalla FTER per preparare l’annuncio 
della Pasqua 

 

 

 

 



Nota Pastorale 

337 

MARZO 2023 

Nel Tempo di Quaresima si terranno due incontri in Cattedrale su 
Marta e Maria 

mercoledì 8 Primo incontro 

mercoledì 22 Secondo incontro 

 

APRILE 2023 

sabato 1 Veglia diocesana delle Palme e ingresso nella settimana 
Santa 

mercoledì 5 Messa Crismale 

dal 6 al 9 Triduo Pasquale 

dal 17 al 21 Giornate del Clero 

domenica 30 Giornata Mondiale delle Vocazioni 

 

MAGGIO 2023 

dal 13 al 21 Celebrazioni annuali della B. V. di S. Luca 

sabato 13 (pomeriggio) Discesa della B. V. di S. Luca nel Vicariato 
di Bologna-Sud-Est e accoglienza in Cattedrale 

domenica 14 Messa con gli ammalati 

mercoledì 17 Benedizione alla Città in Piazza Maggiore (ore 18.00) 

giovedì 18 Giornata sacerdotale 

domenica 21 Processione per la risalita della Beata Vergine di S. Luca 
al Santuario 

sabato 27 Veglia di Pentecoste (affidata alle Zone) 

domenica 28 Pentecoste 

 

GIUGNO 2023 

giovedì 8 Corpus Domini cittadino 
 



Atti del Card. Arcivescovo 

338 

ATTI DEL CARD. ARCIVESCOVO 

Decreto di approvazione 
dell’itinerario formativo per gli aspiranti 
e i candidati al Diaconato permanente 
 
Cancelleria Arcivescovile  Prot.  2450           Tit. 29  Fasc.  8  Anno  2022 

 
 
Al fine di consentire un percorso di formazione più dettagliato e 

organizzato in vista del conferimento dell’Ordine diaconale, abbiamo 
deciso di predisporre uno strumento adeguato alle esigenze ecclesiali 
attuali, che si pone come aggiornamento dei paragrafi B e C (pag. 7 e 
8) del “Direttorio per la promozione e la formazione dei Diaconi 
permanenti" del 26 dicembre 1990”. 

 
Pertanto con il presente nostro Atto 
 

APPROVIAMO 
 
l’Itinerario formativo per gli aspiranti e i candidati al Diaconato 

permanente, di seguito allegato. 
 
Il suddetto Itinerario formativo costituisce parte integrante del 

presente Decreto ed è approvato ad experimentum per il triennio 
2022-2025 a partire dal mese di settembre prossimo venturo. 

 
Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, 23 luglio 2022. 

 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

     Arcivescovo 
 
 
 
 
 



Atti del Card. Arcivescovo 

339 

ITINERARIO FORMATIVO 
PER GLI ASPIRANTI e I CANDIDATI AL DIACONATO PERMANENTE 

ad experimentum nella Diocesi di Bologna 
dal settembre 2022 al settembre 2025 

 
Aggiornamento dei paragrafi B e C (pag. 7 e 8) del “Direttorio per la 
promozione e la formazione dei diaconi permanenti" del 26 dicembre 
1990”. 
 
PREMESSE 
Il percorso di formazione al Diaconato ha una durata di almeno tre 
anni. 
Distinguiamo qui l’aspirante al Diaconato (prima della candidatura) e 
il candidato al Diaconato. 
Una fase previa di discernimento permetterà, attraverso i dialoghi con 
l’aspirante, con il Parroco che lo presenta e con la moglie (se 
coniugato), di comprendere meglio se intraprendere il percorso e 
quale sia l’itinerario più idoneo da proporre. 
È opportuno che il Parroco coinvolga nella scelta la comunità e si 
confronti con i Parroci della Zona Pastorale. 
Per quanto riguarda il percorso formativo triennale, l’itinerario 
integra la formazione teologica all’ISSR “Santi Vitale e Agricola” (A. 
Ordinamento degli studi) con una proposta formativa laboratoriale, 
pensata specificamente per i candidati dall’Ufficio diocesano per il 
Diaconato (B. Percorso di formazione al Diaconato). 
 
A. ORDINAMENTO DEGLI STUDI IN VISTA DEL DIACONATO 
PERMANENTE 
Per la formazione teologica degli aspiranti e candidati al Diaconato ci 
si avvale, in accordo con le “Norme” della Congregazione per 
l’educazione cattolica, dell’ISSR “Santi Vitale e Agricola”. 
Nel delineare il percorso di studi sarà necessario tenere conto delle 
differenti età e delle variegate appartenenze geografiche, sociali, 
culturali e familiari degli aspiranti. 
Più precisamente: l’Ufficio diocesano per il Diaconato, coinvolgendo 
eventualmente anche il Direttore dell’ISSR, si impegna a fare un primo 
discernimento con il singolo aspirante, per aiutarlo a individuare la 
modalità più adatta per la sua formazione intellettuale. 
Ogni aspirante sarà invitato a iscriversi all’ISSR e a frequentarne i corsi 
in una delle tre possibili modalità: 

1) studente ordinario – (percorso completo del triennio all’ISSR di 
Bologna per il Baccalaureato in Scienze religiose); 



Atti del Card. Arcivescovo 

340 

2) studente ospite – (dai 16 ai 30 corsi con esami valevoli per 
Baccalaureato in Scienze religiose); 

3) studente uditore – (dai 16 ai 30 corsi con dialogo finale con 
professore ed eventuale possibilità di seguire le lezioni anche online). 
 
1) Chi intende da subito iscriversi a tutti i corsi erogati dall’ISSR, con 
la prospettiva di conseguire il Baccalaureato in Scienze religiose, si 
iscriverà come studente ORDINARIO.  
2) Chi intende frequentare i corsi richiesti per il Diaconato 
permanente, sostenendo i relativi esami, si iscriverà come OSPITE. 
Sostenuti gli esami, potrà eventualmente iscriversi ai restanti corsi 
erogati dall’ISSR fino a conseguire il titolo di Baccalaureato in Scienze 
religiose. Gli studenti “ospiti” sono tenuti ad attenersi alle richieste di 
frequenza previste dalla Congregazione dell’educazione cattolica. 
3) In taluni casi, in considerazione degli impegni familiari e 
professionali nonché delle risorse culturali, l’impegno di studio 
potrebbe risultare troppo oneroso e la frequenza di alcune delle 
lezioni personalmente impraticabile. In questi casi l’aspirante sarà 
invitato a iscriversi in qualità di UDITORE. Godrà di maggiore libertà 
sia per la frequenza sia per la modalità con cui sosterrà i colloqui con 
il professore, sempre da concordare con il Direttore dell’ISSR. L’esito 
positivo del colloquio tenuto con l’insegnante varrà per l’Ufficio 
diocesano per il Diaconato al fine di riconoscere il conseguimento 
della necessaria preparazione culturale. I corsi frequentati come 
uditore non sono validi ai fini del conseguimento del titolo di Laurea 
triennale dell’ISSR. L’ISSR permette agli uditori aspiranti e candidati 
al Diaconato di seguire lezioni online o attraverso registrazione. Agli 
aspiranti e candidati al Diaconato uditori è richiesto di frequentare in 
presenza almeno 1/3 delle lezioni. 
 
Da settembre 2022 si propone di indicare, come richieste 
obbligatoriamente per tutti gli aspiranti e candidati al Diaconato, le 
materie di area biblica e sistematica, l’introduzione alla spiritualità e 
almeno un corso di morale, per un totale di 16 corsi.  
All’offerta formativa dell’ISSR saranno aggiunti, per tutti gli aspiranti 
e candidati, due corsi organizzati dall’Ufficio diocesano per il 
Diaconato: uno di approfondimento teologico sul ministero 
ordinato/Diaconato e uno sulla liturgia legata al ministero diaconale. 
Alcune tematiche dei corsi non più obbligatori (patrologia, storia della 
Chiesa, morale, diritto canonico) saranno riprese in forma seminariale 
in alcuni degli incontri specifici della formazione al Diaconato (vedi 
b.1). La partecipazione alle altre materie dell’ISSR sarà comunque 



Atti del Card. Arcivescovo 

341 

proposta agli aspiranti e candidati, il cui orario lavorativo e la 
preparazione culturale lo permettano. Tutti saranno stimolati e 
incoraggiati a continuare a frequentare altri corsi e seminari negli 
anni successivi l’ordinazione, in vista di una formazione teologica 
permanente. 
 
B. PERCORSO DI FORMAZIONE AL DIACONATO 
Al gruppo degli aspiranti e candidati in formazione viene proposto 
anche un itinerario formativo costituito da diversi tipi di incontri 
pensati in forma esperienziale e laboratoriale. Tale percorso è mirato 
alla maturazione della persona a tutto tondo, in quegli aspetti umani, 
spirituali e pastorali che possono aiutare a vivere il ministero e la 
missione con la Chiesa nel mondo. In alcune occasioni si potrà trattare 
un tema legato a quelle materie teologiche che non sono indicate come 
obbligatorie. 
Fanno parte integrante del percorso di formazione le seguenti 
proposte: 

1) dodici/quindici incontri annuali messi a calendario o al sabato 
mattina o alla domenica pomeriggio da settembre a giugno. Si intende 
creare un percorso di integrazione dei diversi aspetti umani, 
spirituali, pastorali e di riflessione teologica importanti per la 
preparazione al ministero del Diacono. In alcune occasioni saranno 
invitate a partecipare anche le mogli. Si alterneranno esperienze per 
una formazione umana di comunione; riflessioni inerenti alla 
pastorale, evangelizzazione e catechesi oggi, a partire dalle esperienze 
di ciascuno; occasioni di confronto sul cammino di studio o di 
approfondimento di alcune tematiche. 

2) due corsi specifici di preparazione al Diaconato organizzati 
dall’Ufficio diocesano per il Diaconato (come già segnalato in 
precedenza): uno di approfondimento teologico particolare sul 
ministero ordinato /Diaconato e uno sulla liturgia legato al ministero 
diaconale. 

3) la proposta nel periodo estivo di un fine-settimana insieme (o 
per anno di formazione se i candidati sono troppo numerosi) per una 
esperienza integrata di preghiera, approfondimento, amicizia. 

4) nel percorso dei tre anni si verificherà per ciascun candidato la 
possibilità di fare stages pastorali in ambienti in cui sono già coinvolti 
i Diaconi in Diocesi (ospedali – case di riposo – Caritas e mense – cura 
pastorale di gruppi giovanili – esperienze di evangelizzazione o 
missionarie) o anche in Parrocchie e Zone diverse da quelle di 
provenienza. 



Atti del Card. Arcivescovo 

342 

La fase precedente la candidatura è dedicata in modo specifico a 
discernere se l’aspirante è idoneo a proseguire ufficialmente il 
percorso verso l’ordinazione diaconale (il rito della candidatura è 
previsto a gennaio del secondo anno).  
L’Ufficio valuterà a quali momenti annuali della formazione 
permanente dei Diaconi invitare o gli aspiranti o i candidati o 
entrambi. Nella animazione del percorso sarà coinvolta la 
Commissione diocesana per il Diaconato permanente, con la 
collaborazione di persone competenti individuate dalla Commissione 
stessa. Fanno parte dell’Ufficio diocesano per il Diaconato il Direttore 
e i responsabili della formazione spirituale e teologica sotto la guida 
del Vicario episcopale per la comunione e il dialogo. 
Fanno parte della Commissione diocesana per il Diaconato i membri 
dell’Ufficio diocesano per il Diaconato e un gruppo di Diaconi e 
rispettive mogli nominati dal Vescovo. 
 
Bologna, 23 luglio 2022 
 
ELENCO DELLE MATERIE DELL’ISSR 
RICHIESTE PER TUTTI I CANDIDATI AL DIACONATO 
- AT: Pentateuco     30h 4 ects 
- NT: Sinottici      30h 4 ects 
- AT: Profeti      30h 4 ects 
- NT: Atti e Lettere di Paolo    30h 4 ects 
 
- AT: Salmi e Sapienziali    30h 4 ects 
- NT: Scritti Giovannei     30h 4 ects 
 
- Teologia fondamentale    36h 4.5 ects 
- Cristologia      48h 6 ects 
- Trinitaria      36h 4.5 ects 
- Antropologia teologica ed escatologia  36h 4.5 ects 
- Ecclesiologia      48h 6 ects 
- Sacramentaria generale    24h 3 ects 
- Sacramentaria speciale BCE     24h 3 ects 
 
- Sacramentaria speciale altri sacramenti  24h 3 ects 
 
- Introduzione alla teologia spirituale   24h 3 ects 
 
+ Un corso di teologia morale a scelta 
 



Atti del Card. Arcivescovo 

343 

ELENCO DELLE MATERIE DELL’ISSR SUGGERITE 
AI CANDIDATI CHE SI ISCRIVERANNO COME OSPITI O UDITORI 
- Introduzione alla liturgia  24h 3 ects 
 
- Introduzione al diritto canonico   24h 3 ects 
 
- Introduzione alla Scrittura    24h 3 ects 
 
- Teologia morale fondamentale 1   24h 3 ects 
- Teologia morale fondamentale 2   24h 3 ects 
- Teologia morale sociale    24h 3 ects 
- Morale familiare e sessuale    24h 3 ects 
- Bioetica      36h 4.5 ects 
 
- Patrologia      24h 3 ects 
- Storia della Chiesa: i primi quattro secoli  24h 3 ects 
- Storia della Chiesa dal V secolo all’anno Mille 24h 3 ects 
- Storia della Chiesa dei secoli XI-XVI   24h 3 ects 
- Storia della Chiesa contemporanea   24h 3 ects 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

344 

Decreti di nomina dei Vicari Generali, del 
Segretario Generale e dei Vicari Episcopali 
 
Cancelleria Arcivescovile  Prot.  2567/a           Tit. 3  Fasc. 13  Anno  2022 

 
Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un 

nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi così da 
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari 
Generali e Vicari Episcopali; 

 
visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i 

quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali 
di questa Arcidiocesi; 

 
con il presente nostro Atto confermiamo la nomina del 
 

Rev.mo Mons. STEFANO OTTANI 
quale 

VICARIO GENERALE PER LA SINODALITÀ 
 
Esercita la potestà di Vicario Generale soprattutto nel coordinare 

e verificare la pastorale nel territorio: Vicari Pastorali, Vicariati, Zone 
Pastorali, Parrocchie collegiate e Parrocchie. 

Da lui dipendono direttamente: l’Ufficio diocesano per le 
Comunicazioni sociali, l’Ufficio Diocesano per la Pastorale 
universitaria per quanto riguarda il rapporto con l’istituzione, i 
docenti e i progetti di collaborazione tra Università e FTER, l’Ufficio 
diocesano per l’Ecumenismo, l’Ebraismo e il dialogo interreligioso, il 
Direttore dell’Ufficio per la Vita consacrata. 

 
Ci riserviamo di conferirgli con Decreto a parte altre eventuali 

facoltà che richiedano speciale mandato ai sensi dei can. 134 § 3 e 
479 § 2 del Codice di Diritto Canonico, o che comunque possano 
essere opportune per lo svolgimento del suo ufficio. 

 
Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella 
Solennità di S. Petronio. 

 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

     Arcivescovo 



Atti del Card. Arcivescovo 

345 

Cancelleria Arcivescovile  Prot.  2567/b           Tit. 3  Fasc. 13  Anno  2022 

 
 
Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un 

nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi così da 
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari 
Generali e Vicari Episcopali; 

 
visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i 

quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali 
di questa Arcidiocesi; 

 
con il presente nostro Atto confermiamo la nomina del 
 

Rev.mo Mons. GIOVANNI SILVAGNI 
quale 

VICARIO GENERALE PER L’AMMINISTRAZIONE 
 
Esercita la potestà di Vicario Generale soprattutto nell’ambito 

amministrativo e nel coordinamento di tutti gli Uffici di Curia, in 
collaborazione con il Segretario Generale e Moderatore della Curia. 

Coordina il servizio ordinario dei Vicari Episcopali. 
Da lui dipendono direttamente la Cancelleria Arcivescovile e 

l’Incaricato diocesano per l’Assistenza al Clero. 
 
Ci riserviamo di conferirgli con Decreto a parte altre eventuali 

facoltà che richiedano speciale mandato ai sensi dei can. 134 § 3 e 
479 § 2 del Codice di Diritto Canonico, o che comunque possano 
essere opportune per lo svolgimento del suo ufficio. 

 
Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella 
Solennità di S. Petronio. 

 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

     Arcivescovo 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

346 

Cancelleria Arcivescovile  Prot.  2567/c           Tit. 3  Fasc. 13  Anno  2022 

 
 
Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un 

nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi così da 
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari 
Generali e Vicari Episcopali; 

 
visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i 

quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali e 
del Segretario Generale di questa Arcidiocesi; 

 
con il presente nostro Atto confermiamo la nomina del 
 

Rev.mo Mons. ROBERTO PARISINI 
quale 

SEGRETARIO GENERALE E MODERATORE DELLA CURIA 
 

Sovrintende alla vita ordinaria della Curia e al funzionamento 
dei singoli uffici; imposta e verifica i bilanci preventivi e consuntivi 
degli uffici; gestisce il personale dipendente e volontario a servizio 
dell’Arcidiocesi. Inoltre dirige la Segreteria Generale, segue la 
programmazione e il calendario annuale diocesano, coordina le 
manifestazioni diocesane. Predispone l’ordine del giorno del Consiglio 
Episcopale, lo modera e ne redige il verbale. 

Da lui dipendono direttamente: l’Ufficio Economato e l’Ufficio 
Amministrativo e Beni Culturali dell’Arcidiocesi, salve le competenze 
dell’Ordinario Diocesano. 

 
Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella 
Solennità di S. Petronio. 

 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

     Arcivescovo 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

347 

Cancelleria Arcivescovile  Prot.  2567/d           Tit. 3  Fasc. 13  Anno  2022 

 
 
Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un 

nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi così da 
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari 
Generali e Vicari Episcopali; 

 
visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i 

quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali 
di questa Arcidiocesi; 

 
con il presente nostro Atto nominiamo il 
 

M.R. Don ANGELO BALDASSARRI 
quale 

VICARIO EPISCOPALE PER IL SETTORE “COMUNIONE” 
 
Esercita la potestà di Vicario nel settore della Comunione 

ecclesiale: coordina gli organi di partecipazione diocesani (Consiglio 
Pastorale e Consiglio Presbiterale); a lui faranno riferimento i seguenti 
uffici diocesani: Formazione Permanente del Clero, Cooperazione 
missionaria tra le Chiese, Diaconato, Ministeri, Migrantes, Rom e Sinti. 

 
La presente nomina si intende valida fino al 3 ottobre 2025. 
 

Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella 
Solennità di S. Petronio. 

 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

     Arcivescovo 



Atti del Card. Arcivescovo 

348 

Cancelleria Arcivescovile  Prot.  2567/e           Tit. 3  Fasc. 13  Anno  2022 

 
 
Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un 

nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi così da 
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari 
Generali e Vicari Episcopali; 

 
visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i 

quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali 
di questa Arcidiocesi; 

 
con il presente nostro Atto nominiamo il 
 

M.R. Don STEFANO ZANGARINI 
quale 

VICARIO EPISCOPALE PER IL SETTORE 
“TESTIMONIANZA NEL MONDO” 

 
Esercita la potestà di Vicario nel settore della Testimonianza nel 

mondo. A lui faranno riferimento i seguenti uffici diocesani e le 
relative commissioni: Pastorale del Mondo del Lavoro, Giustizia e Pace, 
Tavolo del Creato, Ufficio diocesano per la Pastorale dello Sport, 
Pellegrinaggi e del Tempo libero, Pastorale Scolastica, Insegnamento 
della Religione Cattolica nelle Scuole.  

Presiede la Consulta delle Aggregazioni Laicali. 
 
La presente nomina si intende valida fino al 3 ottobre 2025. 
 

Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella 
Solennità di S. Petronio. 

 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

     Arcivescovo 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

349 

Cancelleria Arcivescovile  Prot.  2567/f           Tit. 3  Fasc. 13  Anno  2022 

 
 
Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un 

nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi così da 
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari 
Generali e Vicari Episcopali; 

 
visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i 

quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali 
di questa Arcidiocesi; 

 
con il presente nostro Atto confermiamo la nomina del 
 

M.R. Don MASSIMO RUGGIANO 
quale 

VICARIO EPISCOPALE PER IL SETTORE “CARITÀ” 
 
Esercita la potestà di Vicario nel settore della Carità. A lui faranno 

riferimento: Caritas Diocesana, Tavolo per le Dipendenze, Tavolo per 
il Carcere, Tavolo per la Disabilità, Ufficio Diocesano per la Pastorale 
della Salute, Servizio Diocesano Pastorale degli Anziani. 

 
La presente nomina si intende valida fino al 3 ottobre 2025. 
 

Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella 
Solennità di S. Petronio. 

 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

     Arcivescovo 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

350 

Cancelleria Arcivescovile  Prot.  2567/g           Tit. 3  Fasc. 13  Anno  2022 

 
 
Poiché in data odierna con il presente Decreto abbiamo dato un 

nuovo assetto ai settori pastorali di questa Arcidiocesi così da 
determinare diversamente anche le competenze dei nostri Vicari 
Generali e Vicari Episcopali; 

 
visti i nostri atti del 4 ottobre 2016 e del 4 ottobre 2019, con i 

quali abbiamo compiuto la nomina dei Vicari Generali ed Episcopali 
di questa Arcidiocesi; 

 
con il presente nostro Atto confermiamo la nomina del 
 

M.R. Don DAVIDE BARALDI 
quale 

VICARIO EPISCOPALE PER IL SETTORE “FORMAZIONE CRISTIANA” 
 

Esercita la potestà di Vicario nel settore della Formazione 
cristiana. A lui fanno riferimento i seguenti Uffici diocesani e relative 
commissioni: Catecumenato degli adulti, Liturgico, Catechistico, 
Pastorale Giovanile, Pastorale della Famiglia, Pastorale Vocazionale, 
Pastorale Universitaria per quanto riguarda la cura degli Studenti 
Universitari, il Servizio Diocesano tutela minori e persone vulnerabili. 

 
La presente nomina si intende valida fino al 3 ottobre 2025. 
 

Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 4 ottobre 2022, nella 
Solennità di S. Petronio. 

 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

     Arcivescovo 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

351 

Decreto di promulgazione dello Statuto 
del Consiglio Pastorale Diocesano 
e delle Norme per la costituzione 
del Consiglio Pastorale Diocesano 
dell’Arcidiocesi di Bologna 
 
Cancelleria Arcivescovile Prot.  2579          Tit. 1  Fasc. 9  Anno  2022 

 
Tra gli organismi ecclesiali nati su impulso del Concilio Vaticano 

II il Consiglio Pastorale Diocesano è una delle forme più evidenti di 
partecipazione dei fedeli alla vita della Chiesa locale: in tale assemblea 
soprattutto i laici, arricchiti dei doni di grazia del Battesimo e della 
loro esperienza in campo professionale, sociale, familiare e di 
apostolato, esprimono il loro contributo, sotto la guida del Vescovo, 
attraverso lo studio, la valutazione e la proposta di conclusioni 
operative su quanto riguarda l’attività pastorale della Diocesi. 

Negli ultimi tempi tuttavia, avendo modificato alcuni profili 
relativi alla struttura della nostra Curia diocesana, abbiamo 
constatato la necessità di adeguare lo Statuto e le Norme per la 
Costituzione del Consiglio Pastorale Diocesano, prima di procedere 
alla sua ricostituzione, così da renderli pienamente coerenti con le 
modifiche dei profili curiali suddetti. 

 
Pertanto con il presente nostro Atto 
 

DECRETIAMO: 
 
1. è promulgato lo STATUTO DEL CONSIGLIO PASTORALE 

DIOCESANO di questa nostra Arcidiocesi di Bologna nella forma 
allegata al presente Decreto di cui costituisce parte integrante; 

 
2. sono promulgate le NORME PER LA COSTITUZIONE DEL 

CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO di questa nostra Arcidiocesi di 
Bologna nella forma allegata al presente Decreto di cui costituiscono 
parte integrante. 

 
Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il 12 ottobre 2022. 

 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

     Arcivescovo 



Atti del Card. Arcivescovo 

352 

STATUTO DEL CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO 
DELL’ARCIDIOCESI DI BOLOGNA 

 
Art. 1 – È costituito il Consiglio Pastorale Diocesano dell’Arcidiocesi di 
Bologna, secondo i voti del Concilio Ecumenico Vaticano II e a norma 
dei Canoni 511-514 del Codice di Diritto Canonico. 
 
Art. 2 – È compito del Consiglio Pastorale Diocesano (d’ora in poi CPD), 
sotto l’autorità del Vescovo, studiare, valutare e proporre conclusioni 
operative su quanto riguarda le attività pastorali della Diocesi. 
 
Art. 3 – Sono membri di diritto del CPD, in ragione del loro ufficio, 
l’Arcivescovo che lo presiede, i Vicari Generali, il Vicario Episcopale 
per la Comunione, il Direttore dell’Ufficio Diocesano per la Vita 
Consacrata, i Segretari per la Sinodalità, i Presidenti delle assemblee 
delle Zone Pastorali, il Segretario Generale della Consulta Diocesana 
per le Aggregazioni laicali, il Presidente Diocesano della Azione 
Cattolica. 
 
Art. 4 – Fanno inoltre parte del CPD: 
- i 6 membri del Comitato di Presidenza della Consulta Diocesana per 

le Aggregazioni laicali, eletti dall’Assemblea Generale della Consulta 
stessa; 

- 2 diaconi, 1 lettore e 1 accolito eletti dalla Delegazione Diocesana 
per il Diaconato permanente e i Ministeri Istituiti; 

- i tre segretari di C.I.S.M., U.S.M.I., C.I.I.S., già eletti dalle rispettive 
Conferenze. 

 
Art. 5 – È facoltà dell’Arcivescovo cooptare nel CPD altri membri, fino 
ad un massimo di 7, al fine di meglio garantire la rappresentanza di 
tutto il popolo di Dio. 
 
Art. 6 – Tutti i membri del CPD dovranno avere almeno 18 anni 
compiuti, e distinguersi per fede sicura, buoni costumi e prudenza. 
 
Art. 7 – I componenti il CPD hanno il grave dovere morale di 
partecipare personalmente alle riunioni del Consiglio e delle sue 
eventuali articolazioni (commissioni e gruppi di studio) e non possono 
farsi rappresentare o sostituire. La loro assenza ingiustificata per tre 
sedute consecutive comporta la decadenza dal Consiglio e la loro 
sostituzione. 
 



Atti del Card. Arcivescovo 

353 

Art. 8 – In seno al CPD è costituito l’Ufficio di Presidenza composto dal 
Vicario Episcopale per la Comunione, 1 presbitero, 1 diacono, 1 
consacrato/a e 3 laici eletti in seno allo stesso Consiglio in prima 
seduta, con il compito di: 
- preparare l’ordine del giorno delle riunioni, secondo le indicazioni 
dell’Arcivescovo;  
- assicurare la necessaria preparazione degli argomenti da trattare, 
fornendo all’atto della convocazione del CPD opportuni sussidi e 
indicazioni di metodo di lavoro;  
- provvedere all’ordinato svolgimento dei lavori del CPD e coordinare 
l’attività delle eventuali commissioni o gruppi di studio;  
- designare il Moderatore delle riunioni del CPD e il Segretario del CPD 
che annota le presenze, verbalizza gli interventi e assicura 
l’osservanza dello Statuto e del Regolamento. 
 
Art. 9 – Il CPD può articolarsi in commissioni permanenti, o costituire 
gruppi di lavoro temporanei per l’approfondimento di singoli 
problemi, anche con la partecipazione di esperti esterni al Consiglio 
stesso. 
 
Art. 10 – Spetta unicamente all’Arcivescovo:  
- convocare il CPD, tramite l’Ufficio di Presidenza, almeno tre volte 
all’anno; 
- rendere di pubblica ragione le materie trattate o le conclusioni 
raggiunte nel CPD; 
- affidare eventuali conclusioni operative maturate in CPD ai 
competenti organismi diocesani o ad appostiti gruppi di lavoro, 
perché ne curino l’attuazione secondo le sue direttive. 
 
Art. 11 – La convocazione del CPD può essere richiesta 
eccezionalmente dal Consiglio Presbiterale a maggioranza semplice 
dei suoi membri, o da almeno 1/3 dei componenti il CPD, con 
domanda scritta e motivata, indirizzata all’Ufficio di Presidenza, che 
la trasmette all’Arcivescovo, accompagnandola con un proprio parere. 
 
Art. 12 – A giudizio dell’Arcivescovo potranno essere convocate 
riunioni congiunte del Consiglio Presbiterale e del CPD. 
 
Art. 13 – Il CPD si esprime attraverso la riunione plenaria dei suoi 
componenti e la loro libera partecipazione al dialogo, secondo le 
indicazioni del Moderatore. Per facilitare la partecipazione di tutti, il 
CPD può articolarsi in gruppi, anche stabilmente costituiti. 



Atti del Card. Arcivescovo 

354 

L’Arcivescovo può chiedere al CPD di esprimersi con un voto su una 
particolare tesi. 
 
Art. 14 – La durata del CPD è determinata volta per volta dalle Norme 
emanante dall’Arcivescovo per la sua costituzione, per un periodo non 
inferiore a tre anni, né superiore a cinque anni. 
 
Art. 15 – Con la vacanza della Sede Arcivescovile il CPD cessa dalle sue 
funzioni. È però facoltà del nuovo Arcivescovo riconfermarlo fino alla 
sua scadenza naturale o ad un termine inferiore da lui stabilito. 
 
Art. 16 – Per gravi ragioni l’Arcivescovo può sciogliere il CPD prima 
della sua naturale scadenza, e provvedere entro un anno alla 
costituzione di un nuovo Consiglio. 
 
Art. 17 – Il CPD può adottare un proprio Regolamento, per quanto 
riguarda la procedura di svolgimento delle riunioni. 
 
Art. 18 – Per quanto non contemplato nel presente Statuto, valgono le 
norme generali del Diritto Canonico. Le eventuali modifiche al 
presente Statuto sono riservate all’Arcivescovo pro tempore di 
Bologna. 
 
Bologna, 12 ottobre 2022. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

355 

NORME PER LA COSTITUZIONE DEL 
CONSIGLIO PASTORALE DIOCESANO DELL’ARCIDIOCESI DI BOLOGNA 

 
 
Art. 1 – Il Consiglio Pastorale Diocesano è composto: 
a) dall’Arcivescovo, che lo presiede; 
b) dai Vicari Generali; 
c) dal Vicario Episcopale per la Comunione; 
d) dal Direttore dell’Ufficio diocesano per la Vita Consacrata; 
e) dai Segretari per la Sinodalità; 
f) dal Segretario Generale della Consulta Diocesana per le 

Aggregazioni Laicali e i 6 membri del Comitato di Presidenza della 
stessa Consulta, eletti dall’Assemblea Generale; 

g) dal Presidente Diocesano dell’Azione Cattolica; 
h) dai Presidenti delle assemblee delle Zone Pastorali; 
i) dai 3 Segretari di C.I.S.M., U.S.M.I., C.I.I.S.; 
j) da 2 diaconi permanenti; 
k) da 1 lettore e 1 accolito; 
l) da un massimo di 7 membri liberamente nominati dall’Arcivescovo. 
 
Art. 2 – Il Consiglio Pastorale Diocesano viene così formato: 
a) per cooptazione dei membri di diritto; dei tre segretari C.I.S.M., 

U.S.M.I. e C.I.I.S., già eletti dalle rispettive Conferenze; dei 6 membri 
già eletti in seno all’Assemblea Generale della Consulta delle 
Aggregazioni Laicali; 

b) per elezione da parte della Delegazione per il Diaconato 
permanente di 2 diaconi; da parte della Delegazione per i Ministeri 
istituiti di 1 lettore e 1 accolito; 

c) per libera nomina da parte dell’Arcivescovo. 
 
Art. 3 – Le votazioni di cui ai paragrafi precedenti si svolgono a 
scrutinio segreto, nell’ambito di ciascun organismo designato. Ci si 
assicuri per iscritto che chi è risultato eletto o designato accetti 
l’incarico e sia nelle condizioni e abbia la volontà di partecipare alle 
sedute del CPD; altrimenti si proceda a nuova elezione o designazione. 
Il nominativo degli eletti o designati unitamente all’atto scritto di 
accettazione, sia comunicato quanto prima alla Cancelleria della Curia 
Arcivescovile.  
 
Art. 4 – In caso di decadenza, trasferimento ad altra Diocesi o Zona 
Pastorale rispetto a quello per cui si venne eletti, o dimissioni accettate 



Atti del Card. Arcivescovo 

356 

dall’Arcivescovo, morte, si procederà alla sostituzione dell’interessato 
con le stesse modalità della nomina. 
 
Art. 5 – Una volta ultimate le operazioni per le elezioni o designazioni, 
l’Arcivescovo procederà alla nomina dei componenti di cui alla lettera 
l) dell’art.1, al fine di integrare nel Consiglio Pastorale Diocesano 
rappresentanti di ambiti pastorali o di esperienze e competenze che 
ritiene utili.  
 
Art.6 – Il Consiglio Pastorale Diocesano così costituito durerà in carica 
fino al 4 ottobre 2025. 
 
Art.7 – Entro il 13 ottobre 2022 si procederà alle elezioni e 
designazioni di cui sopra. 
 
Art.8 – Entro il 15 ottobre 2022 l’Arcivescovo – effettuate le nomine 
di sua diretta competenza – procederà a fissare la prima convocazione 
del nuovo Consiglio Pastorale Diocesano così costituito, che si terrà il 
22 ottobre 2022. 
 
Bologna, 12 ottobre 2022. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

357 

Decreto per la costituzione del 
XIX Consiglio Presbiterale 
dell’Arcidiocesi di Bologna 
 
Cancelleria Arcivescovile Prot.  2010/f          Tit. 2  Fasc. 4  Anno  2022 

 
 

Essendo prossimo alla scadenza il 18° Consiglio Presbiterale di 
questa Arcidiocesi di Bologna, e ritenendo necessario provvedere per 
tempo al rinnovo di questo organismo, prezioso aiuto allo svolgimento 
del ministero episcopale; 

 
visti i cann. 495-501 del Codice di Diritto Canonico; 
 
con il presente nostro Atto 
 

DECRETIAMO: 
 

1) si costituisce in questa Arcidiocesi di Bologna il 19° Consiglio 
Presbiterale, secondo le Norme allegate al presente Decreto, di cui 
formano parte integrante; 
2) le operazioni per le elezioni di cui alle Norme allegate si 
svolgeranno dal 5 al 17 ottobre 2022. La Cancelleria della nostra Curia 
Arcivescovile è incaricata di curare l’esecuzione di tali operazioni; 
3) il Consiglio Presbiterale così costituito durerà in carica fino al 4 
ottobre 2025. 
 
Dato a Bologna, dalla Residenza Arcivescovile, il giorno 26 settembre 
2022. 

 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

     Arcivescovo 
 
 
 
 

 
 
 
 



Atti del Card. Arcivescovo 

358 

NORME PER LA COSTITUZIONE 
DEL 19º CONSIGLIO PRESBITERALE DELL’ARCIDIOCESI DI BOLOGNA 

 
 
Art. 1 – Il Consiglio Presbiterale dell’Arcidiocesi di Bologna è 
composto: 
— dai membri di diritto, che sono i Vicari Generali ed Episcopali, il 
Segretario Generale, il Cancelliere Arcivescovile, il Rettore del 
Seminario Arcivescovile; 
— da 25 membri eletti così suddivisi: 

a) 12 in rappresentanza ciascuno di un Vicariato dell’Arcidiocesi; 
b) 10 in rappresentanza generale dei presbiteri diocesani, dei 

presbiteri secolari extradiocesani residenti in Diocesi e dei presbiteri 
religiosi stabilmente residenti e operanti in Diocesi alle dirette 
dipendenze dell’Ordinario Diocesano; 

c) 3 in rappresentanza degli altri presbiteri religiosi presenti in 
Diocesi; 
— da membri nominati direttamente dall’Arcivescovo, in numero non 
superiore a 5. 
 
Art. 2 – Per la designazione dei presbiteri di cui alle lettere a) e b) 
dell’art. 1 hanno diritto di voto, oltre ai presbiteri incardinati nella 
Diocesi, anche i presbiteri extradiocesani residenti in Diocesi e i 
presbiteri religiosi parroci, amministratori parrocchiali, vicari 
parrocchiali o svolgenti altro ufficio a tempo pieno per incarico e alle 
dipendenze dell’Ordinario Diocesano. 

Sono eleggibili tutti i presbiteri di cui al comma precedente, ad 
eccezione dei membri di diritto e ad eccezione dei presbiteri che sono 
già stati eletti nei due mandati precedenti, a qualsiasi titolo. 

Per l’elezione dei religiosi di cui alla lettera c) dell’art. 1, sono 
elettori ed eleggibili tutti gli altri presbiteri religiosi stabilmente e 
legittimamente residenti in Diocesi. 
 
Art. 3 – Per l’elezione dei presbiteri di cui alle lettere a) e b) dell’art. 
1, la Curia Arcivescovile invierà a tutti gli elettori la scheda per la 
votazione e l’elenco dei presbiteri della Diocesi, sia dei presbiteri 
appartenenti ad un Vicariato e individuati per il ministero che 
svolgono (parroco o equiparato; vicario parrocchiale; addetto ad altro 
ministero), sia dei presbiteri non afferenti a uno specifico Vicariato. 
 
 
 



Atti del Card. Arcivescovo 

359 

Art. 4 – Ogni elettore vota indicando sulla scheda nelle apposite parti: 
— due presbiteri del proprio Vicariato, che egli ritiene atti a svolgere 
l’incarico di rappresentanti di Vicariato; 
— cinque altri presbiteri della Diocesi, che egli intende designare per 
la rappresentanza generale. 

La scheda porterà l’indicazione del Vicariato a cui l’elettore 
appartiene. 

I presbiteri non afferenti a uno specifico Vicariato voteranno per 
la sola rappresentanza generale. 
 
Art. 5 – Ogni candidato dovrà essere indicato una sola volta, con 
cognome e nome; in caso di omonimia, il candidato dovrà essere 
individuato aggiungendo l’indicazione del luogo di residenza o 
dell’incarico o dell’età o di altra indicazione atta a individuarlo senza 
possibilità di dubbio. 

Saranno considerati nulli i voti espressi senza indicazione univoca 
del candidato, e quelli eccedenti i numeri indicati nell’art. 4. 

Per il rappresentante di Vicariato saranno inoltre considerati nulli 
i voti dati a presbiteri appartenenti ad altro Vicariato. 

Saranno considerate nulle le schede non anonime. 
 
Art. 6 – La scheda, chiusa in busta sigillata e anonima, dovrà pervenire 
alla Cancelleria della Curia Arcivescovile entro il giorno 17 ottobre 
2022. La scheda, sempre chiusa in busta sigillata e anonima, potrà 
altresì essere inserita nell’apposita urna collocata presso la Cancelleria 
Arcivescovile. 
 
Art. 7 – Le operazioni di scrutinio avverranno presso la Curia 
Arcivescovile il giorno 18 ottobre 2022, alle ore 14.00. Alle operazioni 
di scrutinio potranno assistere e cooperare tutti i presbiteri elettori. 
 
Art. 8 – Risulteranno eletti: 
a) come rappresentanti di Vicariato, i 12 presbiteri che abbiano 
riportato la quota più alta per tale incarico nel rispettivo Vicariato; 
b) come rappresentanti generali, i 6 parroci o equiparati, i 2 vicari 
parrocchiali, i 2 presbiteri non afferenti a uno specifico Vicariato o 
addetti ad altro ministero nei rispettivi Vicariati. 

Se fra i 10 eletti di cui alla lettera b) del precedente comma non 
figurasse nessun presbitero religioso, il religioso che ha ottenuto il più 
alto numero di voti subentra al posto dell’ultimo eletto nel rispettivo 
ministero. 



Atti del Card. Arcivescovo 

360 

Qualora due o più presbiteri riportassero un uguale numero di 
voti, precederà in graduatoria il più anziano per ordinazione, e a 
parità di anzianità di ordinazione il più anziano di età. 

Qualora un presbitero risultasse eletto sia come rappresentante di 
Vicariato sia nella rappresentanza generale, entrerà a far parte del 
Consiglio come rappresentante generale; nell’altro titolo gli 
subentrerà il primo dei non eletti secondo le disposizioni del presente 
articolo. 
 
Art. 9 – Per la designazione dei presbiteri religiosi di cui alla lettera c) 
dell’art. 1, la Segreteria Diocesana della C.I.S.M. provvederà a 
determinare e comunicare le norme di elezione e sostituzione, fermo 
restando il principio che tutti i presbiteri religiosi stabilmente e 
legittimamente presenti in Diocesi e non operanti alle dirette 
dipendenze dell’Ordinario Diocesano abbiano diritto di partecipare 
alla elezione. 
 
Art. 10 – Per l’elezione dei religiosi di cui sopra, la Curia Arcivescovile 
provvederà, d’intesa con la Segreteria Diocesana della C.I.S.M., a 
inviare a ciascun elettore un elenco indicativo di religiosi eleggibili e 
la scheda per la votazione, fermo restando il principio sopra espresso 
all’art. 9. 
 
Art. 11 – Le schede di cui all’art. 10 dovranno pervenire in busta 
chiusa sigillata e anonima alla Curia Arcivescovile entro il giorno 17 
ottobre 2022. La scheda, sempre chiusa in busta sigillata e anonima, 
potrà altresì essere inserita nell’apposita urna collocata presso la 
Cancelleria Arcivescovile. 
 
Art. 12 – Lo scrutinio delle schede di cui all’art. 10 verrà effettuato il 
giorno 18 ottobre 2022, subito dopo quello di cui all’art. 7. 
 
Art. 13 – Prima della proclamazione ufficiale, l’elezione sarà 
comunicata agli eletti, per chiedere l’esplicita accettazione. 
 
Art. 14 – L’Arcivescovo provvederà, quindi, alla nomina di non più di 
5 presbiteri diocesani o religiosi che, in base alle loro qualità, 
ministero ricoperto, età o residenza, possano concorrere a 
perfezionare la rappresentatività del Consiglio. 
 



Atti del Card. Arcivescovo 

361 

Art. 15 – La decadenza dal Consiglio avviene per morte, trasferimento 
in altra Diocesi, dimissioni accettate dall’Arcivescovo, decadenza 
decretata a norma dell’art. 17. 

Per i rappresentanti di Vicariato la decadenza avviene inoltre per 
trasferimento ad altro Vicariato. 

Non comporta decadenza il successivo cambiamento di ministero 
per gli eletti alla rappresentanza generale. 
 
Art. 16 – In caso di decadenza di un membro eletto, o di sua nomina 
a un ufficio che comporti l’appartenenza di diritto al Consiglio 
Presbiterale, gli subentra il primo dei non eletti secondo le norme di 
cui all’art. 8 o, per i religiosi, di cui all’art. 9. 

La divisione dei ministeri di cui alla lettera b) del primo comma 
dell’art. 8 verrà sempre considerata, agli effetti della rappresentanza 
generale, con riferimento alla data di costituzione del Consiglio. 

In caso di decadenza di uno dei membri di diretta nomina 
arcivescovile, o di sua nomina ad un ufficio che comporta 
l’appartenenza di diritto al Consiglio Presbiterale, l’Arcivescovo stesso 
provvederà all’eventuale sostituzione. 
 
Art. 17 – Nel caso che si verificassero tre assenze consecutive non 
giustificate alle riunioni del Consiglio, il consigliere eletto decade 
automaticamente, subentrando il primo non eletto allo stesso titolo, il 
consigliere di nomina Arcivescovile viene sostituito con 
provvedimento dell’Arcivescovo. 
 
Bologna, 26 settembre 2022. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

362 

Cancelleria Arcivescovile Prot.  2619          Tit. 2  Fasc. 4  Anno  2022 

 
 
Visti i risultati delle elezioni per la costituzione del 19° Consiglio 

Presbiterale dell’Arcidiocesi di Bologna svoltesi dal 5 al 17 ottobre u.s. 
e preso atto dell’accettazione dell’elezione da parte degli eletti, 
decretiamo: 
 

IL 19° CONSIGLIO PRESBITERALE 
DELL’ARCIDIOCESI DI BOLOGNA È COSÌ COSTITUITO: 

 
A - MEMBRI DI DIRITTO 
 
Mons. Stefano Ottani, Vicario Generale 
Mons. Giovanni Silvagni, Vicario Generale 
Don Angelo Baldassarri, Vicario Episcopale 
Don Davide Baraldi, Vicario Episcopale 
Don Massimo Ruggiano, Vicario Episcopale 
Don Stefano Zangarini, Vicario Episcopale 
Mons. Roberto Parisini, Segretario Generale 
Mons. Fabio Fornalè, Cancelliere Arcivescovile 
Mons. Marco Bonfiglioli, Rettore Seminario Arcivescovile 
 
B - MEMBRI ELETTI 
 
a) in rappresentanza generale del Presbiterio 
Don Stefano Bendazzoli 
Don Marco Bernardoni S.C.I. 
Don Daniele Bertelli 
Don Carlo Bondioli 
Mons. Juan Andrés Caniato 
Don Massimo D’Abrosca 
Don Paolo Dall’Olio jr. 
Can. Gian Carlo Leonardi 
Mons. Adriano Pinardi 
Don Tommaso Rausa 
 
b) in rappresentanza dei Vicariati 
Don Pietro Giuseppe Scotti, Bologna-Centro 
Don Filippo Passaniti, Bologna-Nord 
Don Francesco Bonanno C.PP.S., Bologna-Ovest 
Don Roberto Mastacchi, Bologna-Sud-Est 



Atti del Card. Arcivescovo 

363 

Don Giovanni Benassi, S. Lazzaro-Castenaso 
Don Stefano Gaetti, Budrio-Castel S. Pietro Terme 
Don Daniele Nepoti, Galliera 
Don Enrico Faggioli, Cento 
Don Marco Cippone, Persiceto-Castelfranco 
Don Remo Borgatti, Valli del Reno, Lavino e Samoggia 
P. Pier Luigi Carminati S.C.I., Valli del Setta, Savena e Sambro 
Don Cristian Bisi, Alta Valle del Reno 
 
c) in rappresentanza dei Religiosi 
Don Giovanni Danesi S.D.B. 
Don Erasmo Magarotto F.D.P.  
P. Dorival Cristiano Teles del Menezes O.P. 
 
C - MEMBRI NOMINATI DIRETTAMENTE DALL’ARCIVESCOVO 
 
Don Sandro Laloli 
Mons. Roberto Macciantelli 
Don Alessandro Marchesini 
Don Emanuele Nadalini 
Don Fabio Quartieri 
 
 
Dato a Bologna, dalla residenza Arcivescovile, il giorno 24 ottobre 
2022. 

 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

     Arcivescovo 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

364 

Decreto di nomina 
dei Vicari Pastorali 2021-2024 
(aggiornamento) 
 
Cancelleria Arcivescovile Prot.  2653          Tit. 3  Fasc. 2  Anno  2021 

 
 

Con nostro Decreto del 4 febbraio 2021 avevamo nominato il M.R. 
Don Stefano Zangarini Vicario Pastorale per il Vicariato di Bologna-
Sud-Est. 

Poiché in seguito il medesimo Don Stefano Zangarini è stato 
nominato Vicario Episcopale per il settore “Testimonianza nel 
Mondo”, incarico non compatibile con quello di Vicario Pastorale; 

 
con il presente nostro Atto 
 

NOMINIAMO 
 

il M.R. Don MARIO FINI 
VICARIO PASTORALE 

per il Vicariato di Bologna-Sud-Est 
 
in luogo del M.R. Don Stefano Zangarini, fino al 4 ottobre 2024. 
 
Il Vicario Pastorale così nominato ha pertanto le facoltà e i doveri 
propri di questo ufficio sanciti dal Codice di Diritto Canonico e dal 
Decreto Arcivescovile in data 4 marzo 1979 (Boll. Dioc. 1979, pp. 147-
148). 
 
Bologna, 4 novembre 2022. 

 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

     Arcivescovo 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

365 

Omelia nella Messa 
per la Solennità di S. Maria Goretti 

Santuario di Nostra Signora delle Grazie e di S. Maria Goretti – 
Nettuno (Roma) 

Mercoledì 6 luglio 2022 

 

a Parola di Dio è sempre anche la nostra povera parola di 
uomini. Dio parla e la sua Parola permette di capire quello 
che altrimenti sarebbe per noi incomprensibile. Essa diventa 

nostra e la nostra sua ma solo se ci lasciamo condurre dallo Spirito 
Santo, cioè dal suo amore. 

La Parola ispira la nostra vita e rivela il suo senso profondo, 
risponde al desiderio che contiene, esprime quello che noi non 
sappiamo comprendere. Dio parla e se lo ascoltiamo impariamo anche 
noi a parlare la lingua più umana che c’è, quella che parleremo in 
cielo, che i santi parlano già oggi perché pieni di Dio: la lingua 
dell’amore. È quella che permette di capire e spiegare. Per questo Gesù 
è l’alfa e l’omega, la prima e l’ultima lettera del nostro alfabeto: 
veniamo dall’amore e andiamo verso l’amore. La Parola ci aiuta a 
capire quello che viviamo anche quando, e avviene spesso, facciamo 
fatica a comprenderne il significato, ci sembra non ne abbia nessuno, 
siamo pieni di paure e finiamo per credere che la vita sia quella delle 
apparenze. Siamo spesso alla ricerca di una forza che non troviamo e 
che ci rende disumani, perché ci obbliga ad essere duri, possessivi, 
pieni di confronti, di comparativi, individualisti. Il problema della 
nostra vita non è cercare il benessere, stare bene a tutti i costi, 
convinti che ne abbiamo diritto (e perché?) e ignorando i limiti pure 
evidenti. Solo cercando il bene capiamo per chi viviamo, chi amiamo. 
Questo è il problema vero della vita, così diverso dal benessere a tutti 
i costi, che spesso ci rende individualisti, bulimici di attenzioni, poco 
capaci di donare, attenti al possedere. 

Il chicco di grano che siamo ognuno di noi trova se stesso solo 
gettandosi nella terra, nei tanti incontri, donando quello che è e che 
ha, smettendo di cercare tutte le risposte, ma accettando di donare 
per capire il senso di essere seme. Basta pensare che abbiamo paura 
del futuro o siamo così poco disposti a pagare il prezzo di cercarlo e 
di prepararlo per altri. La vera forza che sa affrontare le difficoltà, le 
tante avversità che mettono alla prova e che accompagnano la nostra 
vita è quella dell’amore. Come quella di Marietta, S. Maria Goretti, 

L



Atti del Card. Arcivescovo 

366 

adolescente che amava Gesù, che si sentiva amata da Lui, determinata 
a resistere alla brutalità che la minacciava. Le parole del Siracide sono 
proprio quelle di S. Maria Goretti, Marietta, e di quelle tante donne, 
come lei, che diventano una preda per chi non sa amare ma possedere. 
Come lei quante persone vivono la stessa angoscia, spesso nella 
solitudine! «Mi rivolsi al soccorso degli uomini, e non c’era», dice il 
Siracide. La piccola grande Marietta, piccola di età, fragilissima eppure 
maestra di vita per aiutarci ad essere grandi, ci mostra qual è la vera 
forza che dobbiamo cercare, senza compromessi. In una generazione 
fluida, che pensa tutto possibile e relativizza ogni cosa perché tutto è 
catturato dall’onnipotente ego, Maria Goretti ci ricorda la fortezza, 
virtù davvero cardinale, cioè sulla quale possiamo costruire la nostra 
vita, le nostre scelte. Non è stata santa solo per la morte, ma per tutta 
la sua vita. Lei si ricordava sempre del suo Signore, «della tua 
misericordia, Signore, dei tuoi benefici da sempre, perché tu liberi 
quelli che sperano in te, li salvi dalla mano dei nemici». E chi ha detto 
che gli adolescenti non abbiano questa forza? Il problema non sono 
piuttosto gli adulti che scappano e che diventano adolescenti? 
«Imparerò a fare tutto bene!» diceva. E aveva chi la aiutava, a farlo e 
a crederlo. Noi siamo sì incerti, indeterminati, paurosi che crediamo 
poco perché relativizziamo tutto all’io tanto da non prendere sul serio 
la fede! Noi evitiamo i problemi. Le tante avversità di una vita dura si 
affrontano con il solo bene, senza farsi incattivire. Amare sempre: 
questa è stata la santità della porta accanto. La morte del papà e lei 
che si pensava per la mamma e i fratelli. Ecco la santità. Davvero, come 
scrive l’apostolo, Dio ha scelto: «Quello che è debole per il mondo, Dio 
lo ha scelto per confondere i forti» senza sentimento, che riducono 
l’altro a quello che serve a me, ad oggetto, e la donna a possesso, 
perché semplicemente non si sa amare. E viene da chiedersi come sia 
possibile una vita pornografica, cioè esibita, da prestazione, vitalistica, 
da successo e da modelli finti tanto da diventare influencer, invidiati 
e temuti. 

Marietta è stata un chicco di grano, caduto in terra, per amore di 
Dio che la rivestiva di importanza e non era un corpo da possedere. 
Maria Goretti ci insegna la forza grandissima del cristiano, che non 
ama la sofferenza, ovviamente, ma ha un amore più grande della 
cattiveria che lo investe, per cui non cede al compromesso, mostra la 
forza della Marietta, ce lo propone senza prediche, senza distribuire 
verità o istruzioni per l’uso, con la sua vita. Ecco la sua forza, possibile 
a tutti, che ci disarma e ci chiede di amare e basta, come possiamo, 
nelle fatiche della vita quotidiana, senza vittimismo, senza 
egocentrismo, anzi, aiutando fino alla fine, con un amore più forte 



Atti del Card. Arcivescovo 

367 

della paura. Chi ama la propria vita la perde, e chi odia la propria vita 
in questo mondo la conserverà per la vita eterna. 

Infine la forza del perdono, suo e della sua mamma, Assunta. Non 
era scontato. Siamo nel tempo dell’odio, conservato, digitalizzato, 
dell’offesa gratuita e della mancanza di riguardo, anche del rispetto 
per l’altro. “Dio non vuole, tu vai all’inferno”. La preoccupazione era 
per Alessandro. Io lo perdono e lo voglio con me in Paradiso. 
Dall’inferno (“non lo fare – Dio non vuole – tu vai all’inferno”) al 
paradiso del suo cuore, capace solo di amare. Nel Natale del 1934 
Alessandro varca la canonica della Parrocchia di Corinaldo e chiede 
perdono alla mamma. Risposta semplice, di fede: “Vi ha perdonato 
Dio, vi ha perdonato Marietta mia, vi perdono anch’io”. “Al mattino ci 
recammo alla Messa – racconta commosso Alessandro – e facemmo la 
santa Comunione, insieme uniti nella carità e nel perdono di Dio”. 
Marietta compie una rivoluzione di civiltà, ridonando valore ad ogni 
persona, restituendo dignità in mezzo al degrado più estremo, 
tracciando la via per un cammino di speranza e di ricostruzione dei 
valori civili. Quanti inferni già sulla terra, dove vince il male, quando 
il fratello non riconosce più suo fratello e nemmeno se stesso. 
Misericordia è mettere amore dove c’è il male. È rispondere al male 
con l’amore. Il perdono è la vera radice della pace. Lei perdona e fa 
rinascere Serenelli, lo libera. 

«Bambina di Dio, tu che hai conosciuto presto la durezza e la 
fatica, il dolore e le brevi gioie della vita; tu che sei stata povera e 
orfana, tu che hai amato il prossimo facendoti serva umile e 
premurosa; tu che sei stata buona e hai amato Gesù sopra ogni altra 
cosa; tu che hai versato il tuo sangue per non tradire il Signore; tu che 
hai perdonato il tuo assassino, intercedi e prega per noi, affinché 
diciamo sì al disegno di Dio su di noi. Ti ringraziamo, Marietta, 
dell’amore per Dio e per i fratelli che hai seminato nel nostro cuore. 
Amen”. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

368 

Omelia nella Messa 
per le esequie di Mons. Giulio Cossarini 

Chiesa parrocchiale di Piumazzo 
Giovedì 7 luglio 2022 

 

uando una vita è sazia? Quando è sazia di giorni, come 
recita la Scrittura? Non è questione di anagrafe, perché può 
esserlo sia nella sua brevità (davvero è sempre l’esperienza 

del fiore del campo che oggi e domani non trova più il suo posto) sia 
quando è lunga e benedetta come quella di Don Giulio. Si preparava 
a cantare l’alleluia per il secolo, anche per lui davvero breve. La vita 
è sazia quando sente l’amore di Dio, la benedizione di essere suoi. È 
sazia nel dono di sé, che ogni volta non finisce e trova un suo 
compimento. È sazia e piena quando non smette di guardare il 
domani, come ha sempre fatto Don Giulio insegnandoci a pensarci in 
relazione a Dio e a pensare tutto insieme a Lui. Sempre con il sereno 
abbandono fiducioso alla provvidenza di un Dio che non smette di 
rendere forte e bella la vita. Lo aveva contemplato da sempre nel 
crocifisso di Pieve, dove aveva le sue radici. E questo sentirsi amato 
era il segreto della sua gentilezza, ferma, per niente compiacente, ma 
piena di riguardo per la persona, attenta, sensibile, personale ma 
senza possedere, legando a Dio e non a sé. E, proprio per questo, un 
vero legame di amore univa tanti, di varie generazioni, alla sua vita. 
Non posso non ricordare i suoi “ragazzi” della Sacra Famiglia. Sentirsi 
amato ed essere amabile. E chi è amabile rende tutto più facile, 
semplifica i problemi al prossimo, aiuta a compiere con gioia anche 
qualcosa di pesante. 

Gentilezza e amabilità. La sua gioia era sempre ringraziare il 
Signore per quei doni, orgoglioso, perché l’unico vanto è nel Signore 
e lo è perché nessuno ce lo potrà togliere. Perché resta ed è davvero 
nostro solo quello che ci unisce agli altri, che doniamo loro, non quello 
che possediamo. È il rapporto tra Dio e l’uomo che abbiamo ascoltato 
dal profeta. Giulio lo sentiva per sé e lo rifletteva per tutti, con 
equilibrio e tanta maturità umana. «Quando Israele era fanciullo, io 
l’ho amato e dall’Egitto ho chiamato mio figlio». Il dispiacere di Dio è 
quello di un padre che non è corrisposto, che vede non capito il suo 
amore, che è ferito dalla distanza da coloro che ama e che «si 
allontanavano da me». Il dispiacere, insomma, di vedere l’amato 
correre verso qualche idolo, cercare la gioia da chi la ruba. Giulio si è 
sentito come Efraim fino alla fine: si è lasciato aiutare da Dio che non 

Q



Atti del Card. Arcivescovo 

369 

ha smesso di «insegnare a camminare tenendolo per mano». E Giulio 
con docilità si è lasciato condurre. Non solo ha compreso che «aveva 
cura di noi», che ci «trae con legami di bontà, con vincoli d’amore, che 
era per loro come chi solleva un bimbo alla sua guancia, si chinava su 
di lui per dargli da mangiare». Ha trasmesso questo amore con la sua 
amabilità, che rendeva amabile tutto, anche relativizzando i tratti 
antipatici di ognuno. Amabilità e fermezza! Perché così, come fa Dio 
con noi, ha aiutato a scoprire la bellezza, ad essere belli, eleganti! 

Il suo modo di guardare, tenendo la testa leggermente inclinata, 
era come se stesse immediatamente riflettendo sulle singole immagini, 
viste e registrate nella mente. Manifestava sempre interesse verso 
nuovi elementi e occasioni per arricchire il proprio bagaglio umano. 
Con la sua cultura, senza esibizioni e paternalismo, rendeva familiare 
qualche citazione letteraria o simbologia di pittori e scultori. E non ha 
mai smesso di ricordarcelo, di esercitarlo con il suo tratto, che faceva 
sentire importante il suo interlocutore perché amato, sempre senza 
nessuna compiacenza, senza esaltare, come spesso fa chi non ama, ma 
indicando l’amore di Dio come il centro di tutto, che «si commuove 
dentro di me, il suo intimo freme di compassione». È stato davvero un 
apostolo, un uomo centrato che aiutava a trovare il centro, che 
nell’accoglienza mostrava come il Regno dei cieli è vicino, attento 
verso la sofferenza, partecipe e buono. Consolando e liberando dal 
male. Sì, il segreto è in quel «Gratuitamente avete ricevuto, 
gratuitamente date» per cui non abbiamo bisogno di procurarci oro e 
argento, di cercare sicurezza in quello che il mondo offre per farci 
sentire importanti. Lo siamo perché amati da Lui. E Giulio ha 
trasmesso tanto amore perché pieno dell’amore di Dio. Per questo 
amava con tanta venerazione, sempre in maniera personale, originale, 
la Chiesa, che ha servito con disponibilità e generosità. Raccontava 
divertito, con leggerezza e con quell’umorismo che lo ha sempre 
accompagnato (e anche in questo era così simile a Biffi), con il suo 
sorriso e il suo scherzare mai volgare ma tanto arguto, la predica di 
Nasalli Rocca ai preti che erano stati ordinati con lui nel 1946, 
esattamente il numero di quelli che erano stati uccisi l’anno prima. 
“Sapete quello che vi aspetta!”, concluse il cardinale. “Andammo”, 
aggiungeva con un sorriso buono. Sempre con tanta fiducia, perché il 
credente si mette in cammino e non resta prigioniero delle paure. 

Aveva iniziato subito alla Sacra Famiglia, facendo crescere una 
generazione di chierichetti, di giovani che aiutava dando la fiducia 
che sentiva per sé. Abituò all’applicazione del Direttorio liturgico 
prima ancora della riforma. Quante paraliturgie (rappresentazioni) in 
giro per la Diocesi! Era diventato naturale vedersi quasi tutti i giorni 



Atti del Card. Arcivescovo 

370 

nella “sede” della Parrocchia per chiacchierare sino a tarda ora. Erano 
gli anni cinquanta, con le contrapposizioni politiche di allora. Grazie 
a lui non esistevano divisioni, differenze tra lavoratori (già a 
quattordici anni!) e studenti, nonostante l’AC avesse questa divisione. 
Don Giulio era rispettoso delle scelte che ognuno faceva e la sua porta 
era sempre aperta anche dopo anni, a dimostrazione della vera 
amicizia che, volendosi bene, si era instaurata. La vera amicizia è nella 
libertà delle proprie scelte. In questa chiesa di Piumazzo ha speso la 
maggiore parte del suo sevizio pastorale. L’amore lo manifestava con 
tanto buon gusto nell’arredo, sobrio ma raffinato, nello scrivere testi 
e appunti per l’omelia. Riusciva, in modo entusiasmante, ad affrontare 
argomenti complicati, donando il suo sapere e le sue emozioni come 
linfa vitale per far crescere nuove piante e nuove speranze. Ed è 
rimasto tale fino all’ultimo respiro. Ci indica come vivere per strada, 
come camminare insieme a tanti, anzi direi a tutti, ascoltando, mai 
giudicando, sopportando, obbedendo (penso a quando fu spedito a 
Caselle di Crevalcore, anno 1960), dialogando, offrendo e ricevendo 
amicizia vera. Era un signore. Ripeto, qualcuno dice che ogni cristiano 
deve essere un signore, un signore perché ha tutto, senza mai 
abbassarsi a polemiche di piccolo conto, magari sapendo tenere per 
sé le cose con riserbo e rispetto. La comunità che ha lasciato qui, gioia 
per i suoi due successori e per tutti gli abitanti della città, è ben 
strutturata, piena di tradizioni come un grande dono, “l’Ottavario 
della Madonna della Provvidenza”, la processione e la Messa al 
cimitero, ma anche le “cene Pasquali”. 

Teneva moltissimo alla fraternità sacerdotale, ospitava ogni 
settimana i preti della zona ad un pranzo curatissimo dalla Lella, la 
sua perpetua, preceduto dalle letture. Recitava le ore liturgiche, 
spesso a memoria, grato al Signore di poter supplire con questa 
capacità al declinare della vista. La fraternità iniziava parlando con 
rispetto di “Monsignore” (il parroco), che pure a volte lo aveva 
trattato senza troppi riguardi! Andò a benedire, inviato rudemente in 
situazioni, come quando fu mandato a benedire le case dentro ai 
portici che portano al cimitero. Ogni occhio di portici era una casa 
abitata da ladruncoli, prostitute e balordi. Si preparò tutto per bene. 
La cotta bianchissima, il turibolo con acqua benedetta e i santini. 
Ritornò pieno di pulci e pidocchi, così sporco che il parroco non 
sapeva dove farlo entrare! 

Oggi i suoi occhi si aprono a quella bellezza che ha cercato, saputo 
vedere e far vedere, che ha scoperto anche dove ce n’era poca perché 
aveva uno sguardo pieno di amabilità, e che oggi si apre pienamente 
per lui. Prega per noi, prega perché possano venire tanti preti quanti 



Atti del Card. Arcivescovo 

371 

quelli che ci hanno lasciato, insegnaci a comunicare con gioia il 
Vangelo, con semplicità intelligente ed elegante umanità, con tanta 
attenzione alle relazioni e mettendo in relazione con Dio. Con 
gentilezza e amabilità. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

372 

Omelia nella Messa 
con la Comunità genovese di S. Egidio 

Metropolitana di S. Pietro 
Domenica 10 luglio 2022 

 

on smettiamo di comprendere il Vangelo che ci aiuta ad 
aprire gli occhi sulla storia, a vedere il mondo con gli occhi 
di Gesù, vero samaritano. Sono quelli della compassione, 

che illuminano gli occhi, come recita il Salmo 18, gli unici che vedono 
il prossimo e che, per certi versi, generano il prossimo. Noi non 
smettiamo anche di giustificarci. Perché ci giustifichiamo verso chi 
non ci attacca? Perché ci giustifichiamo davanti a chi ci ama? Perché 
abbiamo paura di amare, di un amore senza limiti che non 
controlliamo e che ci fa perdere anche il controllo di noi, perché 
amore è abbandonarsi, perdere le misure, i limiti che pensiamo 
definiscano, e a volte condannano, la nostra vita. Spesso siamo più 
servi che figli! Ciò che propone Gesù al dottore della legge è, invece, 
capire il senso di quello che osservava da figlio e non da esecutore. 
Invece di attaccarsi alla lettera propone di vivere lo Spirito, invece 
delle proprie abitudini religiose di affidarsi allo Spirito che crea, 
genera. 

Non dimentichiamo Marta e Maria, che come insegnava Vinay, non 
casualmente sono l’incontro successivo in quel cammino, per strada. 
Marta non si ferma con Gesù, come il levita e il sacerdote non si 
fermano con l’uomo mezzo morto. Non ci pensano proprio! Dovevano 
osservare le loro leggi, in realtà obbedire all’egocentrismo anche se 
con un risvolto religioso, per cui non avevano tempo, cuore per 
quell’uomo che ignoravano chi fosse. Non si fermano perché non 
rientrava nell’osservanza dei loro doveri, che anzi li autorizzavano ad 
andare avanti, a passare dall’altra parte. Obbedivano ad un Dio che 
rassicura il loro io, che garantisce benessere, grande interprete dell’io 
o indistinta fonte di energia che ricarica e rassicura. Un Dio ente di 
riferimento, impersonale, che in realtà acquista la fisionomia di 
ciascuno, che non chiede niente di più di quello che vuoi, che ti 
permette di essere solo quello che vuoi e che nutre l’autosufficienza. 

Dio è compassione: ama e come chi ama fa sua la sofferenza 
dell’amato, non sopporta che sia esposto alla fragilità, ama tanto da 
dare tutto, da umiliarsi Lui, da chinarsi come Maria che si china. E chi 
si china ai piedi di Gesù si china su quelli dei suoi fratelli più piccoli. 

N



Atti del Card. Arcivescovo 

373 

Chi non ama può provare un sentimento di vicinanza, anche un moto 
di filantropia – ci mancherebbe – ma non si ferma, non cambia tutti i 
suoi programmi, non si impegna alla fedeltà, come chi ama. Solo la 
compassione fa vedere per davvero e così quell’uomo non resta un 
estraneo, ma diventa prossimo. Tutti in qualsiasi condizione di 
sofferenza. Gesù non dà un’ennesima regola al dottore della legge, ma 
racconta la vita, una storia di tutti i giorni, imprevedibile, da vivere. 
Parla del prossimo e lo indica, parlandone non in maniera psicologica: 
non quello che provi tu, ma quello che fai, che tocchi, che prendi sul 
tuo asino, per il quale ti dai da fare. Chi insegna la compassione di 
Dio? Chi mostra con la vita, che è il primo modo di comunicare il 
Vangelo, un Dio che è compassione. L’amore supera tutte le misure 
perché è la misura! Gesù indica un samaritano anche per liberare quel 
dottore della legge dai suoi giudizi per cui ha tutto chiaro e, 
certamente, non poteva credere che un samaritano potesse diventare 
per lui esempio di come si fa a trovare il prossimo! L’amore rende 
tutto possibile. 

Il prossimo è colui che io rendo tale fermandomi, facendomi carico 
di lui e che la compassione mi fa “vedere!”.  Non è un programma. 
Non è una categoria fissa, che porta inevitabilmente a escludere 
qualcuno. Non è nemmeno in base ai suoi meriti morali, etici. Non 
sappiamo niente dell’uomo mezzo morto. Il samaritano non sapeva 
nemmeno perché fosse in mezzo alla strada! Poteva anche essere uno 
dei banditi che aveva avuto problemi! Vedere e avere compassione. È 
vedere che porta alla compassione oppure vediamo perché siamo 
pieni di compassione? Il Vangelo è la compassione di Dio che 
manifesta la sua passione per noi e diventa con noi. Ma perché quel 
samaritano si ferma? Il pregiudizio era che erano infingardi, pagani, 
superstiziosi, pericolosi. Li allontanavano. Non passavano per la 
Samaria, per prudenza. Perché aveva avuto compassione di lui! Ecco 
perché si ferma: perché aveva visto uno fare lo stesso, forse perché 
qualcuno si era fermato a parlare con sua madre ad un pozzo ed era 
diventato colui che aveva detto tutto quello che aveva fatto (altro che 
oroscopo o infinite interpretazioni o la banale conferma di un 
pregiudizio!). 

La compassione produce compassione, abitua a rendere possibili, 
anzi normali, quei gesti che altrimenti sono pericolosi, impossibili. Si 
prese cura gratuitamente senza sapere nulla, ma sapendo quello che 
conta, quello che permette di sapere tutto. Il samaritano non sapeva 
chi fosse e anche lui solo dopo avrà scoperto il suo prossimo, si sarà 
affezionato a lui: adottandolo scopre che era fatto per lui e che lui 
aspettava proprio il suo passaggio. La chiave di tutto è la gratuità, il 



Atti del Card. Arcivescovo 

374 

non avere alcun interesse, come l’amore. Gratuità è anche fermarsi 
senza che nemmeno l’uomo lo chieda, solo perché la sofferenza è già 
una domanda di aiuto, una richiesta di amore, di compassione che 
non si può far aspettare. Solo gratuitamente, senza convenienze, come 
Maria che ascolta senza fare niente, senza obblighi di servizio, solo 
per amore. 

Il samaritano è la base di fratelli tutti, di quella stirpe santa della 
comunità, del popolo di amati che hanno compassione. Come disse 
qualcuno, il prossimo per l’ucraino è il russo, per chi sta bene il 
malato. Prendersi cura di lui vuol dire restare lì la notte con lui e 
affidarlo all’albergatore, coprendo ogni spesa futura, perché quello 
che gli interessava non era fare qualcosa, svolgere una prestazione 
limitata, ma fare tutto quello che serviva a lui, proprio come facciamo 
con una persona cara, di casa. Si allea con l’albergatore che diventa 
anche lui amico di quello sconosciuto. Così il mondo cambia. Perché è 
proprio vero che chi salva un uomo salva il mondo intero. E salva se 
stesso dalla cattiveria che indurisce e rende indifferenti, che fa 
scappare dalla sofferenza, che poi, inevitabilmente, ci travolge. Il 
samaritano trova se stesso trovando il prossimo, dando felicità a chi 
era stata rubata. Ecco il cristianesimo felice. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

375 

Omelia nella Messa 
per la Festa di S. Benedetto da Norcia 

Chiesa di S. Donato d’Arezzo e S. Ilariano – 
Monastero di Camaldoli (Arezzo) 

Lunedì 11 luglio 2022 

 

evo ringraziare personalmente per questa celebrazione che 
mi riporta in un luogo familiare. Sessanta anni fa venivo 
con la mia famiglia e contemplavo, bambino, il mistero 

della presenza di Dio nella magia dei canti, nel silenzio, nella bellezza. 
Tornai ragazzo, nei primissimi anni della Comunità di S. Egidio, con 
una famiglia di amici che intuivano nel monastero la stabilità del 
pensarsi insieme e come la comunità del cuore solo e dell’anima sola 
richiedesse una costruzione umana individuale e collettiva sapiente, 
così diversa dall’accattivante spontaneismo, ma vera garanzia della 
spontaneità. L’accoglienza a S. Gregorio al Celio sostenne con libertà 
evangelica e monastica gli inizi della Comunità, che trovò lo spazio 
per pregare, riunirsi, maturare al riparo da inevitabili critici severi. 
Non dimentico P. Anselmo Giabbani, P. Benedetto Calati, P. Innocenzo 
e tanti altri, non ultimo il mite P. Bonifacio, che ci ha lasciato da poco 
e che ricordo con affetto grato per quello che lui ha sempre avuto per 
me. La Comunità iniziava e la vostra famiglia, punto di incontro di 
tanti nella preparazione e negli anni del dopo Concilio, ritrovava 
nuova giovinezza ripartendo dai suoi inizi, da S. Romualdo con la sua 
«contestazione strutturale permanente» del mondo, rimettendo al 
centro la Parola di Dio, l’accoglienza ai tanti pellegrini della vita, con 
intelligenza e sapienza umana, senza confini che non fossero il 
dialogo, la carità, il sacramento del fratello. 

Inoltrandoci nel terzo millennio, per voi che vi preparate – penso 
– a qualche anniversario millenario, la memoria di S. Benedetto ci 
aiuta come non mai a confrontarci con le domande che la Chiesa oggi 
deve affrontare, con l’incertezza e la crisi del mondo che geme e 
soffre, creazione che deve sempre partorire il suo futuro, che 
sperimenta terribilmente la caducità come è avvenuto per le terribili 
pandemie. E come sta avvenendo per quella tragica guerra mondiale 
a pezzi che ci riguarda tutti e che getta un’ombra inquietante di 
vulnerabilità, rivelando tanta debolezza dell’umano e la terribile forza 
del disumano. Epoca di cambiamento come fu per Benedetto. 

D



Atti del Card. Arcivescovo 

376 

Il monastero è tutt’altro, come evocato da qualcuno, l’unica 
opzione possibile per proteggere il Vangelo, facendo così della chiesa 
e del monastero stesso quello che non è, un luogo fuori dalla storia, 
che deve solo garantire la nostra difesa, pensando ingenuamente che 
siano le mura a tenere lontano lo spirito del male, la secolarizzazione 
che tanti effetti di desertificazione spirituale produce. Se c’è deserto 
significa anche che c’è un bisogno enorme di acqua! La comunità 
monastica, famiglia di Dio, non guarda con distacco il mondo, magari 
giudicandolo. Certo, l’egocentrismo senza limiti confonde, rende tutto 
fluido, schiavi mediante le sue tentazioni (in fondo sempre quelle), 
che fanno perdere l’anima, ma anche il sapore al sale o nascondere la 
luce sotto il moggio. 

Il monastero vive la presenza dentro il mondo e indica come l’ego 
trova se stesso solo trovando l’altro. Ego vobis, vos mihi è la vostra 
sapienza. Il tralcio si secca, invece, proprio nella presunzione che per 
essere se stessi bisogna essere autonomi, isolarsi, mentre è aprendosi 
che ci si trova, legandosi alla vite, restando in quella circolazione di 
vita che è l’amore fraterno, indispensabile per dare frutto. E solo 
dando frutto, vivendo per donare, che la vita trova se stessa. Come 
rimanere in Lui e Lui, con le sue parole, in noi? È una dinamica di 
amore. Per questo la protezione dal male e dalle sue insidie è essere 
pieni del suo amore, costruire legami forti con Dio e tra le persone, 
aiutare a frequentare la cella del cuore, rendere i cenobi pieni di vita 
comune per relativizzarsi a Dio e ai fratelli, riunendo comunità nelle 
quali al centro ci sia il Signore. Non per scappare, ma per scendere tra 
le pieghe profonde del mondo e della storia! È una casa, quella voluta 
da S. Benedetto, dove si costruisce la propria interiorità, da soli ma 
insieme. Dove siamo responsabili ma figli non orfani e soli. Autonomi 
ma legati, liberi perché obbedienti, fratelli in tanto individualismo. 
Dove si è insieme non per caratteristiche comuni, ma perché insieme 
si è generati a figli e il prossimo sono tutti. 

Nel monastero cerchiamo la stabilità che è la vera garanzia di 
dinamica, tutt’altro che fissità e conservazione. Nel monastero 
l’accoglienza è la porta aperta dove i pellegrini sono accolti con tutto 
il riguardo e la premura possibile, perché è proprio in loro che si 
riceve Cristo. Uscire nel monastero è accogliere. Nel monastero 
l’obbedienza all’abate si completa con quella tra i fratelli che si 
obbediscono tra loro, cercando non il personale vantaggio, ma 
piuttosto ciò che si giudica utile per gli altri, vivendo – cercando di 
vivere! – un amore scevro da ogni egoismo. Una comunità che penetra 
le profondità della storia, che trasforma le sue ansie in preghiera, che 
la sa capire con l’intelligenza del cuore più penetrante della 



Atti del Card. Arcivescovo 

377 

sociologia, e di una conoscenza umana più profonda della psicologia 
perché inserita in una comunità e con una paternità. In un mondo 
come il nostro, agitato, compulsivo, che non sa rispettare il mistero 
della persona, attratto da modalità digitali e puritane, che 
corrompono con la superficiale rapidità e con un pigro non fermarsi, 
sentiamo oggi l’invito di S. Benedetto ad «inclinare il cuore alla 
prudenza». Solo così possiamo costruire noi stessi, il nostro personale 
eremo e la comunità umana sulla roccia dell’amore di Dio, della sua 
parola che strappa da una vita fluida dove tutto è possibile, che fa 
della propria soddisfazione l’idolo e finisce preda di dipendenze 
gestite da poteri occulti (in realtà molto palesi) e da intelligenze 
artificiali inquietanti. 

S. Benedetto ci insegna ad andare alla scuola dell’ascolto, del 
servizio divino, liberi dalla ricerca compulsiva del risultato, ma nella 
profondità del cuore, liberi dall’infinita navigazione di sé, di un’anima 
ridotta a digitale, a frammenti che si susseguono, a esperienze che non 
hanno un cardine e un legame. La nostra generazione si studia molto. 
Potremmo dire si contempla con quel narcisismo per cui cerchiamo i 
nostri tratti e siamo alla ricerca del nostro volto, che poi diventa 
considerazione, appagamento, ruolo, il successo dell’apparire, fosse 
solo in qualche campionato digitale dei tanti antagonismi digitali. 
Rassomigliamo ai monaci sarabaiti, «molli come piombo, perché non 
sono stati temprati come l’oro nel crogiolo dell’esperienza di una 
regola, per cui chiamano santo tutto quello che torna loro comodo, 
mentre respingono come illecito quello che non gradiscono». Quanti 
monaci girovaghi, che finiscono per passare da un paese all’altro, 
vagabondi e instabili, schiavi delle proprie voglie! Ecco, invece, che 
nella profondità del nostro cuore troviamo la sorgente di Dio, quella 
santità che è donata a ciascuna persona creata a sua immagine, 
chiamandoci ad essere santi come Lui è santo. Ecco, da questa libertà 
nasce l’umanesimo del quale sentiamo tanto la necessità, non da 
salotto, ma da strada, perché molte strade passavano qui e da qui 
ripartivano. Per uscire, insomma, bisogna custodire una casa stabile, 
piena di vita. 

È vero: «Abbiamo bisogno di uomini il cui intelletto sia illuminato 
dalla luce di Dio e a cui Dio apra il cuore, in modo che il loro intelletto 
possa parlare a quello degli altri e il loro cuore possa aprire il cuore 
degli altri. Abbiamo bisogno di uomini come Benedetto da Norcia il 
quale, in un tempo di dissipazione e di decadenza, si sprofondò nella 
solitudine più estrema, riuscendo, dopo tutte le purificazioni che 
dovette subire, a risalire alla luce, a ritornare e a fondare a 
Montecassino, la città sul monte che, con tante rovine, mise insieme 



Atti del Card. Arcivescovo 

378 

le forze dalle quali si formò un mondo nuovo». Aiutiamoci a rimanere 
noi in Lui e Lui in noi, come solo l’amore permette. E chi rimane in Lui 
trova la comunità, così indispensabile per tante monadi chiuse nella 
solitudine, che vive con ogni umiltà, dolcezza e magnanimità, 
sopportandosi a vicenda nell’amore, avendo a cuore di conservare 
l’unità dello spirito per mezzo del vincolo della pace. Continuate a 
istituire la scuola del servizio del Signore nella quale non vi sarà nulla 
di duro o di gravoso, perché tesa ad avere un cuore dilatato 
dall’indicibile sovranità dell’amore. «È ora di scuotersi dal sonno!» e 
di costruire stabilità per essere pellegrini con i tanti compagni di 
strada. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

379 

Omelia nella Messa per il VII anniversario 
della morte del Card. Giacomo Biffi 

Metropolitana di S. Pietro 
Lunedì 11 luglio 2022 

 

e tu accoglierai le mie parole e custodirai in te i miei 
precetti, se appunto invocherai l’intelligenza, se la 
ricercherai come l’argento e per averla scaverai come per 

i tesori, allora comprenderai il timore del Signore e troverai la 
conoscenza di Dio». Queste parole descrivono l’ispirazione che ha 
guidato tutta la vita del Cardinale Giacomo Biffi, che oggi ricordiamo 
nel giorno della sua nascita al cielo, nel suo dies natalis, mistero che 
lui stesso, saggiamente, non ha mai inteso spiegare con dovizie di 
particolari, parlando solo di Cristo. Solo Cristo offre luce a quello che 
altrimenti resta un buio imperscrutabile, irritante, angosciante, e solo 
la luce della fede in Gesù, della sua resurrezione dai morti, offre un 
senso a ciò che lo toglie e non ne ha. Noi, infatti, non capiamo e solo 
se accogliamo le sue parole e custodiamo i suoi precetti arriviamo alla 
sapienza del cuore. 

Viviamo in un mondo che ascolta molto se stesso e poco il Signore 
e anche il prossimo, perché l’ascolto vero richiede tempo, pazienza, 
silenzio. Spesso finiamo per ascoltare tutto in superficie, anche noi 
stessi e per non capire la nostra stessa vita. Chi non ascolta non sa 
nemmeno parlare ed esprimere i suoi sentimenti. Un bambino è 
difficile da interpretare (“infante” significa proprio senza parola) e se 
ha qualche problema lui non sa spiegarlo con esattezza. Il bambino 
impara il linguaggio ascoltando il padre e la madre. Solo così può farsi 
capire. Ecco cosa porta l’ascolto della Parola, perché ascoltarla ci 
insegna non solo a capire Dio ma a capire noi stessi. Il nostro è un 
mondo di persone indebolite, confuse, che si sentono deboli e cercano 
una grande forza nella difesa di sé proprio perché si capiscono poco, 
non sanno esprimere, lasciano tutto fluido e possibile. Siamo più soli. 
E allora crescono le paure e le difese. Ci difendiamo con l’egoismo, che 
diventa un’ossessione tanto da portarci a non accorgerci della vita che 
facciamo. Ci difendiamo imponendo noi stessi, difendendo la nostra 
identità anche quando in realtà non sappiamo cosa fare o quando 
significa praticamente la nostra solitudine. Ci difendiamo con il nostro 
orgoglio e con il possesso di ciò che pensiamo sia nostro, a volte con 
l’odio, con la rozzezza giustificata proprio dal sentirci attaccati. 
Attaccati da chi? Da nemici che possiamo identificare con qualcuno o 

«S



Atti del Card. Arcivescovo 

380 

con qualche categoria. Quando accettiamo di averne finiscono per 
diventarlo potenzialmente tutti e la nostra stessa vita ci diventa, 
nonostante il tanto che abbiamo, come nemica. Ci difendiamo con la 
furbizia, il sospetto, i giudizi e poi, come spesso avviene, nascondiamo 
tanta paura, tanta insicurezza e debolezza di fronte ad un mondo 
drammaticamente pieno di rischi e di problemi. Ecco perché ascoltare 
la parola di Dio ci fa scoprire chi siamo, ci fa capire cosa abbiamo nel 
cuore – il desiderio – e ci insegna a chiedere aiuto e a chi rivolgerci, ci 
libera dalla tentazione di rifugiarci in un mondo medicalizzato che 
finisce per essere debole ed egocentrico, che pensa di vincere la paura 
perché aumenta le difese, si chiude in fortezze più inespugnabili o 
protette da armi più sofisticate. La vera difesa è solo l’amore: solo 
questo ci libera dalle prigioni delle nostre difese e delle paure. 

I discepoli hanno paura di avere lasciato tutto (e loro avevano 
lasciato tutto!) e di restare senza niente. Noi cosa avremo? Spesso 
cerchiamo di avere le garanzie prima di lasciare e non lasciamo nulla 
se non siamo prima sicuri. Il Signore non spreca tempo per 
convincerci! Anzi, ci sconsiglia di seguirlo senza fiducia e senza amore, 
ricordandoci che con Lui non avremo nemmeno un posto dove 
poggiare il capo. Non garantisce le tuniche, o il denaro per garanzia, 
e chiede di andare fino ai confini della terra senza niente, fidandoci 
di Lui. Questo non si capisce senza amarlo e senza fiducia e non si 
capisce nemmeno restando fermi. Il centuplo lo troviamo 
camminando! Ecco perché l’atteggiamento prudente, fintamente 
previdente, di chi contrappone la verità alla via e alla vita, porta a 
perdere il Signore. Gesù rassicura le nostre inevitabili incertezze del 
cammino. Pietro, invece, una volta tanto chiede di portarsi i dubbi nel 
cuore per finire a discutere di nascosto su chi è il più grande. Gesù 
non si scandalizza del nostro peccato e perdona, a differenza degli 
uomini che condannano – gli altri – e rendono il giogo dolce e leggero 
pesante, insopportabile, con carichi che loro, però, non vogliono 
portare. Avrete il cento volte tanto di quello che avete lasciato! E la 
vita che non finisce. Quando però lo riceveremo? Fin da adesso. La 
vita del cristiano è piena, è beata. È l’esperienza di un cristianesimo 
felice, cioè di una vita più ricca umanamente di quella che abbiamo 
tenendoci stretto il nostro possesso. Ma per vivere questo bisogna 
lasciare e smettere di cercare la felicità accumulando, 
impadronendosi, sostituendo la logica del servizio con quella del 
merito, credendosi a posto invece di ricordarci che tutto è grazia e 
quindi tutto è da regalare gratuitamente perché così abbiamo 
ricevuto. E questo avviene amando e facendo esperienza del suo 
amore. 



Atti del Card. Arcivescovo 

381 

Il Cristo non può esser ridotto a un esempio di buona condotta: 
sarebbe cosa troppo umana. Egli è la primizia dei morti. «Il 
cristianesimo – prima ancora che un culto, una concezione, una 
morale, una religione – è un avvenimento: l’avvenimento 
dell’incarnazione redentrice del Figlio di Dio», scriveva Biffi. «Il 
cristianesimo nella sua sostanza è un avvenimento in atto: 
l’avvenimento della risurrezione del Figlio di Dio, che si fa principio 
del rinnovamento del mondo. Quando uno è convinto che Dio esiste, 
ed è Padre e approdo di tutti gli esseri; e che Gesù Cristo è risorto, 
primizia della nostra vittoria, non può non essere allegro nel profondo 
del suo essere, per quanto male gli vadano le cose e per quanto 
deludente gli possa sembrare la cristianità. Tanto più che la fede 
cattolica gli dice che nella vita sacramentale l’esistenza divina e risorta 
già ci è stata comunicata». Con la consueta ironia aggiungeva: 
«Qualcuno però ha osservato che a guardare le facce di quelli che 
partecipano alla Messa festiva, in generale non si capisce affatto che 
sono dei “salvati”. Ma perché sono poco credenti, e ha dunque ragione 
l’interpellante di lamentarsene. Hilaire Belloc all’inizio del secolo 
poteva descrivere l’impressione che gli avevano dato i suoi nuovi 
fratelli di fede con questi versi: “Che regni tra i cattolici buon vino e 
allegria,/ questa, posso giurarlo, è l’esperienza mia”. Noi ci 
dimentichiamo troppo delle nostre fortune. Ma come si fa a non essere 
felici, quando si ha un Padre nel cielo, che non muore mai, quando si 
ha un Salvatore che ci salva alla fine da ogni guaio, quando nella 
Chiesa abbiamo un’appartenenza che non viene mai meno, quando si 
ha la possibilità di cominciare sempre da capo dopo ogni sbaglio, 
anche il più grave, quando si è incamminati verso una vita eterna?». 
Ringraziamo il Signore anche del dono del Cardinale Biffi che ha 
insegnato ad amare Cristo e a metterlo al centro di tutto per trovare 
il senso, la felicità e la pienezza della nostra vita. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

382 

Omelia nella Messa 
per la Solennità di S. Clelia Barbieri 

Chiesa parrocchiale di S. Maria delle Budrie 
Mercoledì 13 luglio 2022 

 

ingraziamo la piccola-grande S. Clelia che non smette di 
insegnare, senza fare lezione, con la sua vita tutta donata, 
santa perché piena di tenero e fortissimo amore. Clelia ci 

insegna a parlare con le sue poche parole che dicono tutto perché di 
solo amore, parole che rivelano quanto sono vuote quelle dei sapienti 
e degli intelligenti. Ringraziamo S. Clelia che si è sempre pensata in 
relazione a Dio e, per questo, agli altri, chiamando con sé altre sorelle, 
volendole come la sua famiglia perché pensava la casa di Dio come la 
sua casa e perché di Dio casa accogliente ad iniziare dai poveri. 

S. Clelia non nascondeva la sua debolezza, pur volendo «piacere 
sempre più al Signore», tanto che nella sua lettera scrisse che di forze 
non ne aveva abbastanza grandi. Ci ricorda che è un problema di 
amore se ci lasciamo raggiungere da quella «grande quantità di 
fiamme d’amore» che accendono il nostro cuore perché «bruci 
d’amore». S. Clelia immagina come in un dialogo di amore (cos’altro è 
la preghiera? Inoltrare una pratica? Parlare col principale? Compilare 
un modulo?) la risposta di Gesù, che la invita a credere alla grandezza 
del suo amore e le comunica la sua speranza di «vederla santa e 
straordinaria», rassicurandola che tutto andrà bene, invitandola nelle 
angustie a confidare in Lui. È un dialogo di amore. Seguiamo il suo 
esempio, sentiamo la forza e la bellezza dell’amore di Dio nella nostra 
vita e anche a noi gli occhi si apriranno di nuovo e riconosceremo oggi 
la presenza del pellegrino che ci affianca nelle nostre strade spesso 
faticose e tristi. In effetti il primo cammino sinodale lo fa Gesù 
camminando insieme a noi, aspettandoci, modificando il suo 
programma per seguire il nostro e perché noi possiamo conoscere il 
suo, ma solo dopo che il nostro petto arda di amore. 

Ringraziamo S. Clelia perché ci aiuta a scrivere la nostra lettera 
personale a Dio e a farlo con le nostre povere parole, da mendicanti 
di vita come siamo, tutti desiderosi di futuro, con il nostro limite 
personale e superandolo per amore. Ringraziamo S. Clelia perché lei, 
giovane, ci insegna ad essere grandi, e la sua determinazione ci fa 
vergognare delle nostre prudenze, del rimandare sempre, dei 
vittimismi che non ci fanno accorgere dei doni che pure abbiamo e 

R



Atti del Card. Arcivescovo 

383 

rendono tutto troppo difficile. È proprio vero: sono gli umili che 
compiono le cose grandi mentre ai saggi ed agli intelligenti i segreti 
del Regno restano nascosti. Madre Clelia è stata proprio come Maria, 
la sorella di Marta e Lazzaro: si è messa ai piedi di Gesù, si è sentita 
amata da Lui, ha imparato a parlare ascoltando la sua parola, come i 
bambini. I testimoni del tempo restavano stupiti di come lei «metteva 
nell’insegnare tutta la sua vita e la sua anima». Non dovrebbe essere 
così in tutte le cose che facciamo? E non ci chiede dove abbiamo il 
cuore e quanto mettiamo cuore nelle «cose di Dio»? Clelia è stata una 
donna di comunione e ha creduto nell’amicizia. Ha sempre condiviso 
il poco che aveva. Voleva diventare santa, non ha vissuto la tentazione 
di una perfezione individuale ma ha cercato il meglio di sé, di 
migliorare, insieme alle sue sorelle. La santità cresce nell’amore tra i 
fratelli e le sorelle e nel servizio gratuito, concreto, umile, come quella 
lavanda dei piedi, sacramento di servizio e di amicizia. Non accettiamo 
come normale non fare niente per gli altri e non riduciamo mai il 
servizio al nostro ruolo, alla personale considerazione, tanto che poi 
nessuno può più dirci niente e il servizio diventa possesso e non una 
grazia. Lo riduciamo ad affanni e lo perdiamo, come Marta che fa tante 
cose, finendo addirittura per credere che Gesù non ci capisce. Clelia 
era piena di Gesù e non di se stessa, al punto che «tanta grazia 
scaturiva dalle sue parole e dalla sua espressione che ci si sente 
commossi e non poche delle donne anche più vecchie all’udirla 
piangevano». 

Chi si lascia toccare il cuore di Gesù parla al cuore perché ama. 
Chi si fa prendere da sé – non c’entrano i tanti servizi spesso non 
richiesti – ferisce gli altri, diventa aggressivo, rivendicativo, scontento. 
Ringraziamo S. Clelia perché lei, povera di spirito, si è lasciata ispirare 
dall’amore, senza paura, ed è un seme caduto in terra che ha prodotto 
un frutto senza confini. Ringraziamo S. Clelia perché ci fa tornare 
all’essenziale in un tempo difficile, pieno di sconvolgimenti, come 
quello che lei visse. Per fare cose grandi non servono i mezzi che 
cerchiamo, pensando così di essere sicuri, ma serve solo l’amore. Ecco, 
in questo tempo di cammino sinodale che vogliamo percorrere con 
decisione, perché non è girare intorno a noi stessi ma è la via unica 
per imparare ad essere insieme, a capire come e con chi camminare, 
chi cercare, come camminare insieme e non in ordine sparso. S. Clelia 
ci indica il cielo e ci chiede di arrivare a tanti che il cielo lo cercano in 
molti modi. Per camminare insieme dobbiamo imparare 
personalmente e comunitariamente a seguire Gesù. La prima 
sinodalità è con Cristo! E poi, proprio per questo, con i tanti compagni 
di strada, tutti, senza preclusioni, senza confini o muri, quelli che a 



Atti del Card. Arcivescovo 

384 

volte le nostre paure alzano e che tengono lontano il prossimo. Piccoli 
si diventa come Maria piena di Gesù e come Clelia che attirava le 
anime a Dio. «Dio continua a scegliere chi è debole per il mondo per 
confondere i forti». In questo tempo di tanta sofferenza, un’altra 
pandemia, sentiamo tutti la stanchezza e l’oppressione, andiamo come 
S. Clelia da Gesù nostro ristoro. Prendiamo il suo giogo sopra di noi, 
leghiamoci a Lui e tra di noi e impariamo da Gesù mite e umile di 
cuore. Solo così il suo giogo diventa dolcissimo, come per Clelia, e il 
suo peso leggero ci rende leggeri, capaci di cose grandi. 

«Compagna nella vita del verbo di Verità. Clelia: com’è bello il tuo 
nome! Tu, orfana di padre, nel Padre trovasti riparo; povera, fosti 
arricchita nell’anima; sola, avesti intorno la Chiesa. Non ti bastava: 
l’Addolorata ti chiamava a fondare, a prenderti cura degli infermi e 
degli anziani, dei Bambini analfabeti e poveri. La Congregazione delle 
Minime dell’Addolorata fiorì: e il profumo effuse nell’aria, primavera 
della Chiesa. Ma il Signore ti volle tutta per sé, ti chiamò nel Paradiso, 
nel Giardino eterno: avevi ventitré anni! Giovanni Paolo II ti fece santa, 
la fontana, che è Dio misericordioso, e la preghiera, che è l’acqua, 
t’irrorano. Amen» (Cristina di Lagopesole). 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

385 

Omelia nella Messa in occasione del 
corso di alta formazione promosso 
dall’Ufficio per la Pastorale della Famiglia 
della C.E.I. 

Basilica di S. Maria Maggiore – Trento 
Domenica 17 luglio 2022 

 

esù cammina per le strade di tutti. Non si fa cercare come 
le persone importanti, non si nasconde né fa vedere solo 
quello che vuole e conviene a Lui, come gli influencer. Gesù 

fa sempre il primo passo verso di noi. Imitiamolo noi verso gli altri! 
Entra nelle nostre case, diviene ospite della nostra vita intima, 
personale, ordinaria, povera, ripetitiva, talvolta grigia, così com’è. Lui 
non si vergogna di farsi vicino, prossimo. Diventa ospite, «dolcissimo», 
e intorno a Lui si crea la famiglia. Gesù, infatti, vuole che i suoi 
discepoli non siano una squadra di operai, un esercito di cui disporre 
e a cui chiedere solo obbedienza. Gesù mette su famiglia: si pensa per 
noi e ci vuole “i suoi”! Così anche i nostri legami familiari diventano 
pieni, perché trasformati dal suo amore. Famiglia di Dio: ecco cos’è la 
Chiesa, cosa sono e cosa sono chiamate ad essere le nostre comunità, 
piccole e grandi che siano. Le nostre famiglie aiutano la Chiesa ad 
essere famiglia e viceversa! Essere famiglia è un legame stabile. Gesù 
vuole che l’amore non si riduca a un’esperienza rapida, superficiale, 
a tempo, spesso con una scadenza sempre più rapida perché così, 
consumandone tanto, pensiamo di fare molte esperienze e ci 
illudiamo di amare tanto! No. L’amore unisce, lega, e se viene usato e 
sciupato, ridotto a possesso e quindi a scarto, il cuore è ferito, si 
indurisce, diventa diffidente e rimane solo. 

Gesù resterà sempre legato alla famiglia di Marta e Maria e nel 
Vangelo di Giovanni viene condannato a morte proprio perché, per 
amicizia del loro fratello Lazzaro, morto, torna in Giudea nonostante 
il pericolo. Il cristiano rende tutto il prossimo una famiglia. In un 
mondo di nazionalismi che alzano frontiere e così non amano la 
propria patria, la Chiesa parla di fratelli tutti, dell’unica casa comune, 
della stanza del mondo, perché «la nostra società vince quando ogni 
persona, ogni gruppo sociale, si sente veramente a casa. Nessuno è 
escluso. Le gioie e i dolori di ciascuno sono fatti propri da tutti» (FT 
230). La pandemia ci ha reso consapevoli che questo è l’impegno che 
può permettere di salvarci. Non ci si salva da soli! Ne usciamo solo 

G



Atti del Card. Arcivescovo 

386 

insieme! Se l’altro non è il mio prossimo, peraltro, diventa facilmente 
un nemico, un concorrente, un estraneo pericoloso da cui difendersi. 
È proprio della famiglia, invece, pensarsi insieme, armonizzare le 
differenze, farne una ricchezza, relativizzarsi l’uno all’altro e per 
questo sopportare le sofferenze, come scrive l’apostolo, non per amore 
del dolore, ma per amore di chi soffre! Oggi ci sentiamo tutti più isolati 
e fragili, diventiamo individualisti e così ci troviamo a guardare le 
sofferenze del prossimo da estranei, come se non ci riguardassero. La 
pandemia ci ha insegnato, dolorosamente non dimentichiamolo, il 
contrario. «Prendersi cura del mondo che ci circonda e ci sostiene 
significa prendersi cura di noi stessi» (FT 17). Gesù si lascia ospitare 
nelle nostre case, entra nelle nostre famiglie e le apre, «perché è 
impossibile capire me stesso senza un tessuto più ampio di relazioni» 
e «la nostra relazione, se è sana e autentica, ci apre agli altri» tanto 
che anche il «legame di coppia e di amicizia è orientato ad aprire il 
cuore attorno a sé, a renderci capaci di uscire da noi stessi fino ad 
accogliere tutti» (FT 89). 

Abramo accoglie quegli stranieri e la sua vita trova futuro. Se 
restiamo chiusi rimaniamo sterili, perché l’amore per noi stessi senza 
l’amore per Dio e per l’altro non genera vita e ne avrà sempre più 
paura. Non abbiamo tanti da adottare, aiutandoli a trovare un futuro, 
quello che cercano? Lo stesso amore coniugale nasce dall’accoglienza 
(“Io accolgo te” ha sostituito “Io prendo te”, riconoscendo che l’altro 
è un dono da ricevere e da onorare) e ci prepara a donare al prossimo! 
Maria a differenza di Marta non si mette a servire. Marta perde 
l’amore riempiendosi di affanni e poi non sa più perché lo fa! Maria, 
invece, tradisce il ruolo che automaticamente la sorella assume e che 
la autorizza a trattare male – come spesso avviene – anche lo stesso 
Gesù. Pensa di non essere capita, quando è lei che non capisce perché 
presa dall’egocentrismo. L’amore è esattamente il contrario: uscire 
dall’ego mettendo al centro il prossimo! Maria non è affatto una 
sognatrice fuori dal mondo o una dei tanti opportunisti che cercano 
il modo per sottrarsi ai propri doveri! Ama Gesù e lo ascolta, lo 
accoglie nel cuore e prende il tempo necessario perché questo 
avvenga, come il tempo che dobbiamo avere in casa e tra noi per 
ascoltarci e non finire con un’anima digitalizzata che naviga, conosce 
tutto ma sempre in superficie, proprio perché non si ferma e non 
ascolta. Lasciamoci riempire il cuore dall’amore di Gesù, ascoltando 
assieme la sua Parola, per non stancarci con i tanti affanni e perché 
questi non diventino motivo per dividerci e pensarci da soli. Se 
abbiamo un cuore pieno di amore serviamo con gioia gli altri e se ci 
stanchiamo lo facciamo volentieri! La parte migliore è Gesù. Non 



Atti del Card. Arcivescovo 

387 

manchi mai in famiglia il tempo della preghiera, anche breve: ci 
aiuterà a ritrovare sempre la parte migliore, che si perde così 
facilmente, e quindi il senso di tutto! 

Ringrazio la C.E.I. e l’Ufficio per la Famiglia per questo bellissimo 
corso di alta formazione in consulenza familiare, perché la famiglia 
sia forte e abbia tutti gli strumenti per capirsi, crescere, e non sia, 
come accade, lasciata sola e poco aiutata. Eppure è proprio la famiglia 
che deve sopportare le difficoltà terribili che si abbattono su ciascuno 
e su di essa. Se non ci fosse la famiglia quanta sofferenza in più per le 
persone, specie le più fragili! Il colloquio personale di Maria è l’alta 
formazione che continua e che rende saggio il semplice. La presenza 
di Gesù permette di superare le crisi, che ci sono sempre in famiglia, 
come quella di Marta che si arrabbia con la sorella, quando in realtà 
è lei che lascia soli Gesù e la sorella! L’ascolto della Parola e i suoi segni 
ci aiutano a trovare la parte migliore che non ci sarà mai tolta perché 
amando Lui impariamo ad amarci tra di noi e a rendere il mondo come 
Dio lo vuole: una sola famiglia, la sua famiglia, tutti a sua immagine. 
Ogni volta che con i gesti concreti trattiamo l’altro come il nostro 
prossimo, come il nostro fratello più piccolo, come uno del «cento 
volte tanto» in padri, madri, fratelli e sorelle, ecco si rivelerà anche 
per noi il senso e la bellezza della nostra povera vita, amata per 
sempre da Gesù. E capiremo la gioia di essere “suoi”, amando come 
Lui ci ama. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

388 

Omelia nella Messa 
per le esequie di Don Ubaldo Beghelli 

Chiesa parrocchiale di Monteveglio 
Martedì 19 luglio 2022 

 

ì, la volontà di Dio è avere sempre e per sempre pietà di noi, 
anche a costo di apparire troppo buono, come qualche volta 
risulta il Dio della misericordia. In fondo ha ragione Giona 

che rimprovera Dio di essere troppo tenero, di non distruggere, 
sconfiggere, umiliare, rendere inoffensiva Ninive, come sarebbe stato 
giusto, invece di costringere lui ad andare a cercare di salvare l’intera 
città nemica. La misericordia risulta ambigua a chi pensa che la verità 
sia altra cosa! Non bisogna dare una possibilità al peccatore, ma solo 
eseguire la sentenza che si era meritato! Il nostro Dio invece «getta in 
fondo al mare tutti i nostri peccati». Come? Non se li ricorda? Così 
rischia si ripetano! Non fa pagare il dovuto? Sì, il nostro Dio è giusto e 
misericordioso e la sua giustizia, la vera giustizia, è per Lui sempre e 
solo la misericordia. Questa è stata sempre una casa di misericordia. 

Per il saluto a Ubaldo, per la sua ultima celebrazione in terra e la 
prima eterna nel cielo – e le due sono unite – non abbiamo scelto noi 
le letture, proprio come amava lui. Non lo sapevo. Anch’io lo faccio 
abitualmente, perché penso che il Signore parla sempre e che quelle 
che ci sono offerte contengono proprio ciò che ci permette di 
comprendere il nostro oggi. Ubaldo aveva tanta e immediata fiducia 
nella Parola, lampada per i nostri passi che li illumina quando 
l’oscurità è grande. Nel nostro tempo, oggi, mentre Gesù parla alla 
folla, quelli che secondo il mondo sono convinti di essere suoi e Lui il 
loro, lo mandano a chiamare, restano fuori e cercano di parlargli. Non 
entrano. Sono loro a mettere le condizioni, si sentono in diritto. Lo 
conoscono. È loro. Cercano di parlargli invece di ascoltarlo. Succede 
così a chi crede di essere l’erede della verità senza ascoltare Gesù, 
tanto da pensare di essere loro a imporre le condizioni. Alcuni vanno 
subito da Gesù a dirgli: guarda che stanno lì fuori, ricevili, sono i tuoi, 
c’è tua madre, i tuoi fratelli, cercano di parlarti! Gesù è sempre più 
largo del nostro cuore e lo si capisce solo, ma davvero solo, aprendo 
il cuore e non cercando di costringere Lui a confermare le nostre 
categorie e sicurezze. Si sentono depositari della verità. Non ascoltano 
la risposta di Gesù, come avvenne a Nazareth, dove proprio per questo 
non poté compiere nessun miracolo. La risposta di Gesù è davvero 
sorprendente. Ci spiazza perché pensiamo facilmente di essere suoi 

S



Atti del Card. Arcivescovo 

389 

senza amarlo, senza ascoltarlo, seguirlo. Ma è anche sorprendente per 
noi che pensiamo di essere estranei, condannati a essere soli, 
peccatori, e invece siamo sua famiglia: adottati non per i nostri meriti 
ma solo per il suo amore. Chi sono i miei fratelli, i miei padri e le mie 
madri? «Chiunque fa la volontà del Padre mio che è nei cieli, egli è per 
me fratello, sorella e madre». Prego Gesù che lo possa dire di tutti noi. 
La volontà è chiara, è quella che noi chiediamo recitando il Padre 
nostro: che nessuno dei piccoli vada perduto, che i suoi fratelli più 
piccoli siano sfamati, abbiano acqua, vestito, visita, accoglienza, 
amicizia. Insomma, amore per i suoi fratelli perché sono fratelli e sono 
nel bisogno. 

Ecco, oggi Gesù stende con affetto, tenerezza, la sua mano verso 
Ubaldo e dice: vieni, tu sei stato per me madre, fratello, figlio. E la sua 
mano non solo lo indica e ce lo indica, ma lo solleva per condurlo, 
stringendolo a sé, nella casa del cielo. Ubaldo costruiva intorno a lui 
la sua famiglia. L’ha vissuta per sé, grande motivazione del celibato 
che altrimenti è una prigione o una disciplina senza senso. Era 
familiare e faceva sentire amati. Voi siete la sua famiglia e tutti 
sentiamo così familiare Ubaldo. Guardate, non è per una questione di 
anagrafe! Ci sono presenze che accompagnano tutta la vita ma non 
generano nulla, restano distanti. Alla fine tutti noi raccogliamo quello 
che abbiamo seminato, sempre, nel male ma anche nel bene. Ubaldo 
ha pensato la Chiesa come la sua famiglia ed è stato familiare, anche 
quando non gli conveniva e poteva apparire un amore eccessivo, 
troppo buono. Ubaldo faceva sentire importanti tutti, ad esempio i 
giovani, tanto da restare lì con loro, magari addormentandosi, ma lì, 
come un padre, un nonno che c’era sempre. La famiglia inizia 
nell’ascolto della Parola di Dio, che lui prendeva sul serio, che 
conosceva a memoria e davanti alla quale si metteva in ginocchio. Era 
un uomo semplice e profondo, come i piccoli del Vangelo, quelli che 
conoscono, a differenza dei sapienti e degli intelligenti, il segreto del 
Regno. Era entrato in seminario a undici anni e la famiglia di Dio per 
lui era quella dei sacerdoti dell’Onarmo che venivano d’estate a 
Medelana. «Se ho fatto bene dovete domandarlo ai miei 
parrocchiani…» aggiungeva, parco di parole, con la modestia e la 
semplicità con la quale ha conquistato la comunità che ha guidato per 
quarantacinque anni, dopo essere stato a Corticella e a Decima. Ha 
costruito la casa della sua famiglia, bella, accogliente, calda. Come 
Gesù, ha preso sul serio i suoi familiari e verso di noi non aveva mai 
un atteggiamento freddo, paternalista, distaccato. Al contrario: 
avvicinava e si faceva avvicinare, metteva a proprio agio. Disponibile, 
buono e generoso, senza far mai pesare, con tanta umiltà, con la 



Atti del Card. Arcivescovo 

390 

semplicità evangelica che è tutt’altro che superficialità (mamma mia 
quanta mediocrità in tante sapienze da quattro soldi perché senza 
vita, senza amicizia, senza amore!), avendo trovato l’essenziale e non 
perdendo tempo con quello che non conta! Era il “don” di tutti, 
credenti, non credenti, praticanti e non praticanti, gente di passaggio 
ed immigrati, accogliente e vicino alle famiglie. Era familiare degli altri 
perché familiare di Gesù. Penso che non si è familiare degli altri senza 
esserlo di Gesù e viceversa. Altrimenti si può essere dei tecnici, degli 
esperti che come in un consultorio spiegano le cose oppure ti aiutano 
a capirti. Ma Gesù non ha aperto un consultorio, ha dato la vita per i 
suoi amici e l’ha data quando non lo erano, quando non pagavano, 
quando non avevano interesse! Finché non capiamo questo non 
capiamo niente del Vangelo o lo riduciamo a formula dei tanti benefici 
tranquillizzanti e non amore che produce amore, che inquieta, che 
spinge ad aprire la porta verso l’esterno, come sempre è l’amore, 
invece di chiuderla per paura o per lavori in corso, perennemente in 
corso, occupati come siamo dal nostro io, indaffarati ad affermarlo o 
a studiarlo. 

Ubaldo era proprio il contrario dell’egocentrico: per lui al centro 
c’era Gesù, e il prossimo. Lo incontrava prima attorno all’altare e poi 
camminando, meditando la Parola, spezzandola come aveva imparato 
da Don Giuseppe Dossetti. Non parlava di sé, ma di Gesù. Che lezione 
per tutti noi! Davvero un pastore, uomo mite, disponibile, profondo, 
che traeva la sua sapienza dalla preghiera e dalla lettura della Parola. 
Così come le sue omelie erano sempre ed esclusivamente incentrate 
sulla Parola di Dio. Cercava di non essere mai d’ostacolo per nessuno. 
La Messa per lui era una festa. Come un padre e una madre, imbandiva 
la tavola per noi e ci aspettava pazienti. Sempre accogliente. Ironico, 
disponibile. Ecco mio padre, mia madre, mio fratello. Mio. È mio 
perché ha amato e si è fatto amare. Senza inganno, senza furbizia, 
senza possedere, regalando. 

Grazie Don Ubaldo, maestro grande delle cose di Dio, che ci aiuti 
a non sentire i sapienti e gli intelligenti. Grazie per la tanta fiducia, 
perché sei stato familiare e hai creato famiglia, insegnaci ad esserlo. Il 
tuo ricordo ispiri tanti a seguirti, a perdersi per una famiglia così, per 
la quale non sacrifichiamo nulla ma troviamo tutto. Ecco mio figlio! 
Prega per noi e perché molto si mettano a disposizione 
generosamente, con tutto se stessi. Con gioia e semplicità di cuore. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

391 

Omelia nella Messa 
in ricordo di Don Fabio Betti 

Santuario della Beata Vergine della Consolazione di Montovolo 
Domenica 24 luglio 2022 

 

i ha colpito vedere l’immagine che Don Fabio Betti aveva 
nella copertina della sua Bibbia: i campi, Gesù che semina 
e un grande albero, quello che cresce proprio dal seme 

più piccolo. Sì, la Parola di Dio, quando raggiunge la terra buona – che 
non è una particolare ma è solo quella del nostro cuore pur malconcio 
com’è – genera frutti. Dio non vuole che la nostra vita rimanga sterile. 
La vita produce vita e trova se stessa donando vita. Se il seme caduto 
in terra non muore rimane solo, ma se muore si conserva. Solo 
morendo, cioè amando, il seme diventa frutto. Gesù vuole che la 
nostra vita dia frutto, perché così trova se stessa. Chi la perde – non 
perché l’ha lasciata da qualche parte o semplicemente non la trova 
più ma perché la regala, cioè fa qualcosa per il prossimo – la conserva 
e la trova. Chi ama lo capisci e si capisce solo amando. Regala e 
possiedi. È esattamente il contrario di quello che il nostro istinto pieno 
di paure porta a fare. Ma c’è un altro istinto, che pure abbiamo dentro 
ognuno di noi, che ci fa amare e perdere quello che abbiamo perché 
vogliamo sia dell’amato. Non facciamo i regali proprio per questo? 
L’amore più c’è più cresce! Non è ad esaurimento! Si esaurisce quando 
lo conserviamo, calcolando, cercando solo la nostra convenienza, il 
nostro interesse e finiamo per davvero a non fare il nostro interesse! 
Tutti noi, tutti, in modi a volte davvero complicati (ma il Signore li 
conosce tutti perché ci ama), cerchiamo l’amore. Veniamo da questo 
e aneliamo a questo, perché l’amore è vita. Ecco, oggi ringraziamo per 
i tanti frutti che il Signore ci ha donato attraverso Don Fabio, portando 
nel cuore l’amarezza per l’assenza, ma anche misurando e 
contemplando la presenza. E Don Fabio, in modo diretto, come sapeva 
fare lui, rimette al centro di tutto Gesù, senza aggiunte, da credente 
rigoroso, essenziale qual è. Non a caso amava questo Santuario – il 
primo della Diocesi – e lo riempiva di vita, di accoglienza, di preghiera, 
di amicizia. Capiamo quello che non finisce, che vedremo, nella 
pienezza, in cielo. E questo ci aiuta a vivere bene, libera dalla paura, 
consola, riempie di luce. 

Dio vede il male e non è indifferente. L’uomo sì! Per chi ama il 
male è insopportabile. Possiamo vedere la persona che amiamo e non 
fare niente per lui o per lei? E Gesù ci chiede di guardare con amore 

M



Atti del Card. Arcivescovo 

392 

il nostro prossimo e ci chiede di considerare l’estraneo come il tuo 
prossimo, e tu puoi esserlo per lui. Ma pensiamo: è un estraneo, non 
lo conosco, non so come reagisce o cosa pensa. No, ripete Gesù, è il 
tuo prossimo, il tuo fratello più piccolo! Siamo discepoli di Cristo, di 
Colui che «ha dato vita anche a voi, perdonandoci tutte le colpe e 
annullando il documento scritto contro di noi». E lo ha fatto solo per 
amore. E noi possiamo vedere il dolore degli altri e non fare niente? 
Abramo prega, intercede, con insistenza. La preghiera libera sempre 
dallo sconforto e dalla rassegnazione. Chi prega non esce fuori dal 
mondo, anzi, direi, ci entra dentro, nel profondo, porta con sé le 
speranze e le angosce. Come Abramo che si fa cuore e voce degli altri. 
Papa Francesco ha definito la preghiera «antenna» di Dio in questo 
mondo, un chiedere in favore di un altro, per tutti, senza distinzioni. 
«Siamo tutti foglie del medesimo albero: ogni distacco ci richiama alla 
grande pietà che dobbiamo nutrire, nella preghiera, gli uni per gli 
altri». Preghiera e fraternità con tutti, universale. 

Ma noi sappiamo pregare? I discepoli vedono Gesù che prega e 
vogliono imparare a fare come Lui. È la chiave dell’amore e del 
cristiano: imitare Gesù. Essere come Lui. Gesù ci insegna non solo a 
fare la volontà di Dio (che poi in fondo è anche la nostra perché dentro 
di noi un pezzo di Dio ce lo abbiamo tutti, anzi è il pezzo più profondo, 
personale, il vero io, l’anima), ma ci insegna ad essere persone vere. 
Non smettiamo di imparare a pregare! E Gesù non dice: “Sei troppo 
ignorante” oppure “sei troppo materiale”, non ci impone una 
preparazione previa ma ci insegna. Questo significa che tutti possiamo 
imparare a pregare. Quando si imparava a scrivere iniziavamo a fare 
tanti, infiniti esercizi, scrivendo sempre le stesse vocali e consonanti, 
finché poi, poco alla volta, componevamo le parole e le frasi. Ripetere 
ci può apparire poco personale, noi che scambiamo profondità per 
emozione superficiale. Insistono i poveretti. I ricchi, i forti, i pieni di 
sé, quelli che si considerano molto, vogliono essere esauditi subito e 
se non lo sono si disorientano; si arrabbiano, difendono la loro 
reputazione, la dignità, il ruolo e quindi lasciano perdere perché 
insistere significa umiliarsi. Insiste chi ha bisogno. A volte pensiamo 
che la preghiera sia un istinto, come un’ispirazione che non si può 
certo comandare ed è di fatto indipendente dalla nostra decisione. Ed 
in parte è vero che la preghiera è ispirata dallo Spirito e che questo 
traduce i gemiti inesprimibili della nostra vita. Ma senza “imparare” 
restiamo analfabeti, in fondo pagani pratici, cioè uomini che vivono 
senza Dio, orfani, a volte con l’esaltazione del protagonismo e altre 
con la disperazione di essere soli ad affrontare il non senso e le 
tempeste del male. Impariamo ripetendo le parole di Gesù, che 



Atti del Card. Arcivescovo 

393 

plasmeranno il nostro cuore e lo apriranno alla fiducia. Infatti Gesù 
non dice: provate un po’, vediamo se ho tempo, se la vostra domanda 
viene presa in esame! Gli uomini fanno così! Gesù ci rassicura: 
«Chiedete e vi sarà dato, cercate e troverete, bussate e vi sarà aperto!». 

Ci rivolgiamo ad un Padre. Dio, il cui nome è impronunciabile, che 
non possiamo vedere perché troppo grande, è Padre, Padre mio e 
Padre nostro, di altri, come me. Non siamo figli unici, anche se a volte 
ci comportiamo così! E pregare il Padre ci ricorda che anche quando 
siamo soli facciamo parte di un “noi”. È sempre nostro e noi siamo di 
qualcuno! La preghiera è personale e per certi versi sempre al plurale, 
per imparare a pensarci assieme! Abbà. Babbo, con la confidenza e la 
libertà dei bambini che imparano a parlare proprio riconoscendo il 
Padre. Fabio aveva una chiara dimensione comunitaria della fede. 
Diceva: «Cos’è la preghiera? Cosa significa pregare? Ricordarsi 
continuamente di Dio. Rivolgersi a Dio con amore. È sguardo d’amore: 
chi non ama non prega, chi non prega non ama. Non ho tempo, il 
tempo è cosa relativa, ho il tempo che Dio mi dona; se ho molto da 
fare devo pregare molto. Avrò poco tempo, ma il problema forse è un 
altro: la scarsità d’amore. Amore: chi ama dona il suo tempo». 
Continua a farci scuola di spiritualità! Per lui il cammino di fede 
richiede un lavoro personale di apertura spirituale senza il quale il 
cristianesimo rischia di essere solo apparato esterno che non 
trasforma la vita. Aveva ragione. 

La sua memoria, il seme della sua vita dona ancora tanti frutti, 
anzi, forse oggi lo capiamo ancora di più e ci spinge a scegliere di 
essere cristiani, a costruire comunità. Padre mio e nostro, oggi e 
sempre. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

394 

Omelia nella Messa 
per la Solennità di S. Giacomo Apostolo 

Cattedrale di S. Zeno – Pistoia 
Lunedì 25 luglio 2022 

 

roprio dieci anni or sono, in occasione del L anniversario 
dell’inizio del Concilio Vaticano II, Papa Benedetto XVI ne 
ricordò lo scopo, citando le parole di Papa Giovanni XXIII: «La 

dottrina certa ed immutabile deve essere fedelmente rispettata e sia 
approfondita e presentata in modo che risponda alle esigenze del 
nostro tempo». In fondo è quello che ci è chiesto oggi nel nostro 
cammino sinodale, perché altrimenti finiamo anche noi per valutare 
«i fatti senza sufficiente obiettività né prudente giudizio», ad esempio 
polarizzando, cercando solo ossessivamente il negativo e 
diventandone zelanti e divisivi complici, a volte per interesse e 
presunzione personale altre volte per zelo mal riposto. Finiamo anche 
noi per vedere solo rovine e guai! Certo. Ci sono tante rovine. Ma nella 
visione cristiana queste devono rappresentare un’opportunità per 
alzare lo sguardo, per convertirsi, per comunicare il Vangelo che è 
luce proprio perché c’è ancora più bisogno quando si è nelle tenebre! 
La lotta tra luce e tenebre ci accompagnerà sempre ma sappiamo che 
le tenebre non spengono la luce. Siamo discepoli di un Signore che 
non si ritira dal mondo, pensando così di proteggere la luce, che ci 
chiede di non nasconderla sotto il moggio ma ci manda ad amare gli 
uomini e combattere il male, ad annunciare il suo amore vivendolo, 
non comunicando dei principi. Insomma, non siamo chiamati ad 
essere semplicemente cristiani e non condottieri di un mondo 
cristiano immaginario e comunque sempre in salotto o in sacrestia? 

Papa Benedetto osservò che per annunciare Cristo all’uomo 
contemporaneo era necessario aprirsi con fiducia al dialogo con il 
mondo e affrontare la «desertificazione» spirituale, il vuoto che si è 
diffuso, proprio perché serenamente forti della nostra fede, 
trasmettendo la gioia di credere. «Nel deserto si riscopre il valore di 
ciò che è essenziale per vivere; così nel mondo contemporaneo sono 
innumerevoli i segni, spesso espressi in forma implicita o negativa, 
della sete di Dio, del senso ultimo della vita». Proprio nel deserto c’è 
bisogno di persone di fede che con la loro vita trasmettono la speranza 
e mostrano, vivendolo, il di più dell’amore cristiano, gratuito, verso 
tutti, senza alcuna altra ragione che l’amore per Dio e per il prossimo. 
L’amore cristiano è allergico alle grandi enunciazioni perché non è un 

P



Atti del Card. Arcivescovo 

395 

principio di cui pensiamo avere l’esclusiva, ma servizio umile verso 
tutti. Da come ci amiamo e amiamo saremo riconosciuti. «Il viaggio è 
metafora della vita, e il sapiente viaggiatore è colui che ha appreso 
l’arte di vivere e la può condividere con i fratelli – come avviene ai 
pellegrini lungo il Cammino di Santiago, o sulle altre Vie che non a 
caso sono tornate in auge in questi anni. Come mai tante persone oggi 
sentono il bisogno di fare questi cammini? Non è forse perché qui 
trovano, o almeno intuiscono, il senso del nostro essere al mondo?». 
Ecco la chiave: il senso di essere al mondo! Così non guardiamo i 
pellegrini passare come fossero estranei e noi spettatori, ma ci 
mettiamo in cammino con loro per aiutare a trovare il senso loro e 
nostro, perché anche noi dobbiamo ritrovarlo per capire la verità che 
Gesù ci ha affidato. Via, verità e vita si aiutano sempre. Non c’è verità 
senza vita e vita vera, non da laboratorio, ma via, strada, quindi 
cammino accidentato e duro come quello di tutti. Mi sembra che sia 
proprio quello che ci è chiesto e che avete scoperto voi che a S. 
Giacomo e al suo cammino siete così legati. Mettersi in viaggio è 
sempre un’avventura, un rischio ma non lo facciamo per dovere 
(saremmo svogliati o presuntuosi!) ma perché è un bisogno scritto nel 
profondo del nostro cuore. 

Certo, possiamo anche pensare follemente di restare dove siamo, 
bloccando il presente, cercando di renderlo eterno per poi trovarsi 
solo consumatori o illusi proprietari della vita. Si muore restando 
fermi non camminando! E per di più in viaggio ci siamo lo stesso, 
pellegrini che seguono il pellegrino e che incontrano con Lui tanti 
compagni di strada insospettabili, diversi, feriti. Solo per strada si vive 
l’avventura di parlare senza difese e solo per strada i ruoli si 
verificano per davvero, si riscoprono poco alla volta, non 
condizionano il dialogo. Per strada capiamo chi siamo e perché lo 
siamo. Senza maschere. La pandemia stessa ci ha fatto capire il 
pericolo di briganti, sempre in agguato, come il virus o le armi che 
uccidono. Ma nel cammino relativizziamo il nostro io – finalmente – a 
noi stessi, a Dio e al prossimo. Per strada capiamo di più la fatica di 
chi percorre cammini pericolosi in cerca di futuro. Il cammino di S. 
Giacomo porta a Finis Terrae, perché Compostela era la parte estrema 
della terra. È anche il Campus stellae, come fu trovata con il bagliore 
celeste. Le «stelle non le vediamo più» perché siamo chiusi a casa e c’è 
tanto inquinamento dentro il nostro cuore e nella stanza del mondo. 
Ma all’aperto, seguendo Gesù, aiutiamo come possiamo. Le strade del 
cammino passavano per buona parte dell’Europa, per certi versi la 
univano. Allora era divisa da quelle frontiere che il secolo scorso 
hanno causato la morte di milioni di persone. Ecco cosa ci chiede oggi 



Atti del Card. Arcivescovo 

396 

il cammino di Santiago! Quando non ci ricordiamo che siamo tutti 
poveri pellegrini, che l’altro non è un nemico o un estraneo, ma un 
pellegrino come me, viandante della vita. Il nostro cammino cerca la 
strada del cielo, altrimenti se tutto finisce sulla terra diventiamo pieni 
di idoli e schiavi di dipendenze! S. Giacomo ci aiuta a ritrovarci 
pellegrini e mendicanti di vita, a ricostruire la comunità tra di noi, per 
superare le tante frontiere, le più pericolose, quelle che portiamo nel 
cuore. 

Siamo sempre dei vasi di creta. Non dobbiamo invidiare vasi di 
metalli preziosi, credendo così di imporci, di essere presi sul serio o 
di piegare l’altro alle nostre ragioni. Il prossimo non dobbiamo 
vincerlo, ma amarlo! Quanti guasti ha creato (e crea) un 
atteggiamento forte, paternalistico o supponente! Anche perché il 
cristiano è perfetto solo nell’amore e se ama, e la sua forza è la 
debolezza! Siamo e restiamo deboli, creta! «Noi abbiamo il tesoro in 
vasi di creta»! Proprio per questo appare chiaro come «questa 
straordinaria potenza appartiene a Dio, e non viene da noi» (2Cor 
4,7). Funziona anche al contrario! Non è grande chi si impone, chi 
deve sempre dimostrare chi è lui, chi ha il potere (o pensa di averlo), 
chi possiede, chi non deve chiedere niente, ma solo chi, ed è questa la 
differenza del cristianesimo, ama, serve il prossimo, serve al prossimo. 
Così diventa davvero importante. Tutti possiamo servire, e direi anche 
che tutti dobbiamo servire. Ci può essere un cristiano che non faccia 
un servizio? E quando non possiamo “fare” più niente, se amiamo 
serviamo lo stesso! La nostra generazione ha rinunciato tanto al 
gratuito. Tutto è interesse, calcolo, e volere bene e basta sembra di 
poco conto! Non è solo la gratuità nel senso di regalo, senza alcuna 
ricompensa, ma anche il farlo gratuitamente e senza farselo chiedere; 
continuare a farlo per farlo meglio, quando serve all’altro, non a me; 
fare quello che serve a lui e non quello che penso io; farlo a tutti e a 
tutte le ore, non a quelli che penso io e quando voglio. Perché è amore, 
non prestazione di opera. 

Siamo tutti in viaggio, cercatori di senso, di infinito, di futuro. 
Abbiamo tanto bisogno di verità e di bellezza, di vedere il Campus 
stellae, perché se guardiamo il cielo sappiamo camminare sulla terra. 
E se abbiamo un cuore acceso di amore e di fede saremo noi come 
stelle di consolazione e di luce per tanti che son avvolti nel buio, 
terribile, angosciante, della guerra, della solitudine, della 
disperazione, della depressione, dell’incertezza, precipitati nel 
proprio abisso. Non troviamo quello che cerchiamo, come chiede la 
Madre di Zebedeo, pensando a sé senza il noi, cercando una felicità 
individuale senza quella degli altri, insomma banalmente salvando se 



Atti del Card. Arcivescovo 

397 

stessi. Il primo tra voi, sarà vostro schiavo! Lo crediamo poco. L’amore 
è gratuito e libero da condizionamenti, per tutti, come gli ospedali del 
cammino. Il servo vuole che l’altro stia bene. È un perdente? No. È il 
più grande! 

Nelle difficoltà di questi tempi duri che chiedono cristiani veri e 
che rivelano anche il tono della nostra fede, nella necessità di tornare 
a guardare le stelle nell’oscurità, S. Giacomo, e il suo cammino, ci aiuta 
a pensarci insieme, a non lasciare indietro nessuno, a cercare chi si 
perde senza interrogarci perché gli è successo, ad aspettare con 
pazienza e impazienza come il Padre della parabola che non vede l’ora 
di abbracciare il figlio, ad aiutare a camminare chi non ce la fa più, a 
ricordarci che non camminiamo verso il nulla ma verso la pienezza 
della vita, seguendo Gesù, pellegrino, via, verità e vita che si è fatto 
servo perché anche noi troviamo la nostra gioia donando per amore. 
Solo per amore. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

398 

Omelia nella Messa 
per il XC genetliaco di Giuseppe De Rita 

Basilica di S. Croce in Gerusalemme – Roma 
Mercoledì 27 luglio 2022 

 

ggi non diremo tante parole (spero), ma cercheremo solo 
di ascoltare la Parola che le riassume tutte, che dona senso 
ed eternità alla nostra povera voce e alle nostre parole. Le 

ricorrenze ci aiutano nella difficile e mai compresa arte che è «contare 
i nostri giorni», consigliata dal Salmo perché arte che porta alla 
sapienza del cuore. Temo funzioni anche al contrario, cioè che 
viviamo dissennati se non lo facciamo! La sapienza del cuore significa 
essere consapevoli di quello che siamo, che siamo stati, del soffio che 
è sempre la nostra vita (una rapidissima sbirciata dalla finestra che si 
chiude comunque troppo presto) e che non smette di porsi quella 
domanda che sempre l’accompagna sul suo senso e sulla sua 
direzione. La vita, infatti, non è un cerchio che si chiude – sarebbe 
insulso e drammaticamente inutile – ma una linea, un punto che 
avanza verso il compimento, per raggiungere la sua pienezza. Il 
profeta ci aiuta, ricordandoci, senza nessuno sconto, che «ogni uomo 
è come l’erba». La Parola, al contrario di quello che qualcuno ancora 
pensa, è l’opposto dei tanti narcotici o degli specchi deformanti 
cercati per garantire sicurezza e benessere ad ogni costo e che, in 
realtà, finiscono per angosciare ancora di più, perché quando si 
allontana il limite e non sappiamo più confrontarci con questo, lo 
stesso limite diventa ancora più presente, invadente e condizionante. 
In realtà scappiamo dalla fragilità e questa si ripresenta 
continuamente, spadroneggiando e obbligandoci a cercare una forza 
che non è la nostra, pericolosa, perché di una vita da “prestazione”. 

La gloria dell’uomo, per la quale investiamo così tante energie, 
finisce con noi ed è come un fiore del campo. Quella di Dio – che a 
ben vedere è molto più umana, tenera, possibile – è nostra proprio 
perché la doniamo al prossimo. Per questo resta. Secca l’erba, 
appassisce il fiore. Allora ci domandiamo anche noi: «Signore, da chi 
andremo?». Da chi andiamo? «Tu solo hai parole di vita eterna!». Ci 
mettiamo davanti alla sua grandezza, quella per cui tutte le nazioni 
sono come un nulla davanti a Lui, eppure è preoccupato di dare forza 
allo stanco e di moltiplicare il vigore allo spossato. Una sproporzione 
che si spiega solo con l’amore. 

O



Atti del Card. Arcivescovo 

399 

«Quanti sperano nel Signore riacquistano forza, mettono ali come 
aquile, corrono senza affannarsi, camminano senza stancarsi». Direi 
che Giuseppe è un testimonial molto credibile! Oggi con il Signore 
presente nella Santa Eucaristia – punto di incontro solenne e familiare, 
tra terra e cielo, tra passato e futuro, tra spirituale e vita concreta – 
iniziamo a trovare la risposta. Giancarlo Zizola confidava: «Nei 
momenti ultimi che si avvicinano per me una sola parola mi dà un 
poco di pace, quella di Paul Claudel alla sua fine: Infine sto per sapere, 
Enfins, je vais savoir». Questo “infine” inizia sempre quando siamo 
con il Signore, quando ci mettiamo in quella dimensione così umana 
e particolare che è quella spirituale, interiore, personale, ma non 
individualista, che non ci isola, anzi ci unisce ai nostri compagni di 
viaggio e fa capire al nostro piccolo la grandezza che noi stessi non 
sappiamo misurare. Ecco il senso della celebrazione di oggi, vera 
Eucaristia per e con Giuseppe. Ringraziamo Dio per lui, per la sua vita, 
per il dono che è e che ha speso, perché ci ha trasmesso con 
intelligenza vita e tanta bellezza di questa. Direi che ci ha aiutato a 
comprendere, in modo concreto, libero, un po’ controcorrente, 
accettando di essere un po’ “matto”, qualche sfuriata del padre e 
comprensibile paura, scrutando sempre il presente e intuendo il 
futuro nascosto in esso, sapendo vedere nel particolare il generale e 
viceversa, sempre con tanta passione per l’uomo. Insomma, a leggere 
i segni dei tempi, grande categoria senza la quale si diventa profeti di 
sventura (ci sono vari aggiornamenti e varianti, ossessivi o più 
scanzonati della tipologia, opportunisti oppure isolati savonarola 
senza la mistica del fiorentino, spesso solo a libro paga di qualche 
convenienza). Perché «le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce 
degli uomini d’oggi, dei poveri soprattutto e di tutti coloro che 
soffrono, sono pure le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce dei 
discepoli di Cristo e nulla vi è di genuinamente umano che non trovi 
eco nel loro cuore». 

Ecco perché ringraziamo per Giuseppe, che ci ha aiutato e ci aiuta 
a vivere questa dimensione fondamentale, e a farlo con intelligenza 
ma mai con supponenza, con realismo ma senza scetticismo e cinismo 
(e per un romano non è poco!), con passione, tanto da sorprendersi 
ancora di tanta irrazionalità. Ha cercato e incontrato un Dio vicino, 
compagno di strada e per questo appassionante, sorprendente, 
coinvolgente, profondo, possibile. Tanta vita. Perché limitarla ad una 
misura grama, mediocre? Se sappiamo capirla e viverla c’è sempre una 
grandezza della vita, molto diversa dagli indicatori con cui spesso 
pensiamo di attribuirle valore. È quella che Giuseppe ha vissuto, 
ascoltando e seguendo l’autore della vita, della bellezza, vicino e tanto 



Atti del Card. Arcivescovo 

400 

più grande, severo e misericordioso, libero e molto esigente, insomma 
quel Padre che lo ha accompagnato e che credo Giuseppe ringrazia e 
noi con lui. Insieme a Giuseppe ringraziamo per i suoi cari, i tanti che 
lo hanno “fatto”, perché siamo fatti dagli altri e quanto è vero che 
nessuno si è fatto da sé, ma, per fortuna, tutti siamo fatti dai nostri 
incontri, quelli più decisivi come quelli provvidenziali da apparire 
casuali, quelli più duraturi come quelli brevi e intensissimi. Perché il 
regno dei cieli, del quale il già ci accompagna e ci insegna a vivere 
nell’oggi, e a sapere quello che scopriremo pienamente alla fine, è una 
gioia, la scoperta che proprio nel mio campo ho trovato quello che 
cercavo, per cui vendere tutti i beni. 

Non smettiamo di andare in cerca della perla preziosa e, trovatala, 
mettiamo tutto il cuore, quello che abbiamo. Ecco perché ringraziamo 
Dio insieme a Giuseppe: perché l’ha trovata nella sua vita, perché l’ha 
messa apposta lì sapendo che noi la cercavamo, perché il Signore gli 
ha donato tanto. Maria Luisa, terziaria francescana, indispensabile e 
intelligente metà, vera metà, che ha costruito una casa bella, anzi case 
belle con lei, «case – prendo le parole di uno per tutti i figli – di 
genitori, sorelle, fratelli, belli; circondato da amici, mobili, pensieri, 
idee e sentimenti belli». Grazie. È bello, non è questione di estetica ma 
è quello che viene dall’amore e risplende di amore. Otto figli: Betta, 
poi Giorgio, Giulio, Andrea, Lorenzo, Cecilia, Daniele, Alessandro e la 
voglia di vivere sempre con Cristo nella dimensione dell’amore, della 
relazione, appunto dell’orizzontalità. Ringraziamo commossi per chi 
gli è stato vicino negli anni e quelli che sono usciti di scena e sono 
entrati ancora di più nel cuore di Dio, elenco lungo, e che 
immancabilmente si allunga. Rappresentano un vuoto difficile da 
colmare. Penso, tra i tanti, a Don Clemente “prete di famiglia” (nei 
battesimi, negli anniversari di matrimonio, nei funerali); che con lui 
ho fatto presenza parallela in tante occasioni pubbliche (in convegni, 
seminari e comitati); che ricorda con quel grande riassunto della vita 
che è (“ti voglio bene”, “anch’io”). Umile coraggio di dialogare con 
tutti, anche ai confini della sua appartenenza sociale ed ecclesiale. 
Qui di seguito la poesia di Mario Luzi, che il più grande raccoglitore 
di ritagli, Filippo Ceccarelli, mi ha fatto trovare, a sorpresa, 
all’interno di uno dei rapporti Censis sulla società italiana: 
«…penetrare il mondo/ opaco lungo vie chiare e cunicoli/ fitti di 
incontri effimeri e di perdite/ o d’amore in amore o in uno solo/ di 
padre in figlio fino a che sia limpido». Grazie caro Giuseppe perché 
nella tanta confusione della storia siamo aiutati da te a vedere il 
mondo e le persone con gli occhi limpidi raccomandati dal Signore. 
Sono gli unici che vedono e che aiutano ad amare.  



Atti del Card. Arcivescovo 

401 

Omelia nella Messa per la Solennità 
di S. Alfonso Maria de’Liguori 

Basilica di S. Alfonso Maria de’Liguori – Pagani (Salerno) 
Lunedì 1 agosto 2022 

 

iamo mandati a fasciare le piaghe dei cuori spezzati, a 
consolare gli afflitti. Il cuore si spezza facilmente: lo 
induriamo, ma resta sempre delicatissimo. Quante ferite che 

non si vedono immediatamente e che poi provocano grandi 
sofferenze! Per vedere l’oggi nel quale si realizza questa profezia 
dobbiamo metterci in ricerca, come quei tanti che verranno da oriente 
e occidente e siederanno a mensa nel regno dei cieli perché si sono 
messi umilmente in cammino, non sono restati fermi a misurare il 
presente ma hanno cercato il futuro. Ecco la quercia di giustizia che è 
S. Alfonso, sapiente perché si è fatto piccolo, pieno di amore che ha 
saputo sentire e trasmettere, con quel di più che è la misericordia, 
canto e poesia del cuore, perché l’amore non è mai una spiegazione, 
una regola, ma sempre una musica che compone ed esprime le note 
profonde della vita. 

È stato ed è un grande consolatore per cuori spezzati, non 
accontentandosi di fornire qualche sollievo o qualche “parola buona”, 
ma restituendo vita a chi l’aveva rovinata, la speranza a chi aveva 
perduto tutto, l’innocenza al peccatore senza futuro. 

Per consolare, però, bisogna saper soffrire. Consola chi ha 
compassione, non chi esamina una pratica, un tecnico che fornisce 
spiegazioni e indicazioni. Consola chi piange perché fa sua la 
sofferenza del prossimo e sarà consolato con lui. Come dice l’apostolo: 
«Come un buon soldato di Gesù Cristo, soffri insieme con me». Quando 
non proviamo più il freddo e il caldo della strada e ci rifugiamo nella 
comodità delle nostre sicurezze e giudizi, cercando di stare bene 
anche a costo di fare morire la pietà; quando non piangiamo più con 
chi è nel pianto perché ci costa e pensiamo sufficiente offrire a 
distanza indicazioni perché ognuno se la cavi come può, teorizzando 
di non essere coinvolti, finiamo in realtà prigionieri del nostro 
individualismo e di una vita senza il suo vero senso, che è l’amore, e 
senza aver trovato per chi vivere, che è il nostro prossimo. 

Alfonso aveva tutto il successo ma, come S. Francesco, aveva capito 
che non era il ruolo o il riconoscimento del mondo a dargli quello che 
cercava e di cui aveva bisogno. Da ricco si è fatto povero e senza niente 

S



Atti del Card. Arcivescovo 

402 

ha reso ricchi tanti. Non ha usato la sua intelligenza per il suo successo 
individuale nel mondo, ma per consolare tanti e aiutare tanti a farlo, 
fondando la morale, cioè aiutando a scegliere come vivere, come 
scegliere, da che parte andare nei difficili incroci della vita, evitando 
di compiacere o di condannare, le maniche larghe e quelle corte. S. 
Alfonso non era un asettico dispensatore di istruzioni per l’uso, ma un 
padre che ascoltava le tante sofferenze delle persone, ponendosi dalla 
parte degli abbandonati, difendendo il loro diritto al Vangelo e alla 
santità, trovando il giusto equilibrio tra severità e libertà, 
riconducendo tutto all’amore di Dio, perché la perfezione di Dio è 
sempre e solo nell’amore. E la perfezione del cristiano non è non 
sbagliare, ma lasciarsi amare da Dio e con Lui amare il prossimo e se 
stesso. 

Dio è giudice, ma sempre medico e padre. Dio ci ama e ci dona il 
suo amore perché conoscendolo possiamo seguirlo e trovare, a volte 
con itinerari davvero complicati, la vera morale, cioè tornare da Lui, 
perché Dio ci dirà costantemente “guarda che questa sarà sempre la 
tua casa”. Che ipocrisia il freddo puritanesimo e il moralismo senza 
amore! La misericordia non è relativizzare la legge o accomodarla, ma 
ne è il compimento. L’impegno di S. Alfonso era proprio questo: fare 
conoscere a tutti l’amore di Gesù, «lasciare in ogni predica i suoi 
uditori infiammati del santo amore» ad iniziare dai poveri che amava 
teneramente e concretamente. Seguiva Gesù che «percorre tutte le 
città e i villaggi». L’amore non resta fermo, si mette in cammino, si 
espone al rischio dell’incontro e della strada. Tutti i villaggi, tutte le 
persone, perché sono tutti da raggiungere e amare. Forse Gesù non si 
rende conto del rischio o, addirittura, è complice del male come lo 
giudicavano i farisei? Dobbiamo temere il peccato, non il peccatore! 
L’amore di Gesù è più forte del male e questo potere lo affida ai suoi 
discepoli. Vedendo le folle ne sentì compassione, perché erano 
stanche e sfinite come pecore che non hanno pastore.  Questi versetti 
spiegano la nostra vocazione. Un egocentrico non avrebbe visto nulla 
perché relativizza tutto e tutti a sé. Un filantropo avrebbe organizzato 
dei servizi di assistenza, ma non si sarebbe certo fatto carico della 
folla. Un intellettuale si sarebbe esercitato nelle interpretazioni, 
attento a mostrare la sua intelligenza nelle analisi, distaccato 
osservatore di fenomeni. Un fariseo, ossessionato a combattere il male 
negli altri, zelante e implacabile difensore di una verità senza amore, 
avrebbe espresso la condanna pensando così di difendere la legge. 
Gesù ama la folla. È venuto a salvare, non a giudicare. È Lui che 
riconosce le ferite, anche quelle nascoste, e le fascia con la grande 
medicina della misericordia. Ci coinvolge e ci chiama ad essere operai 



Atti del Card. Arcivescovo 

403 

del suo amore, a rendere concreta la sua compassione, a liberare il 
cuore e le relazioni degli uomini da tutti gli spiriti impuri, quelli che 
rovinano la persona, la deformano, la rendono dura, violenta, schiava 
delle paure, arrabbiata. Diceva S. Alfonso: «Una persona, quindi, che 
ama Dio, ama tutti quelli che sono amati da Dio e ben volentieri, per 
quanto le è possibile, soccorre, consola e accontenta tutti. La dolcezza 
bisogna praticarla specialmente con i poveri, i quali, ordinariamente, 
perché poveri, sono maltrattati; e anche gli infermi, afflitti da malattia 
e poco assistiti. Bisogna vincere l’odio con l’amore, le persecuzioni con 
la dolcezza». 

In un mondo spaventato e violento siamo tutti chiamati ad essere 
operai della sua compassione, prendendoci cura di tutti, anche di chi 
non può guarire ed ha ancora più bisogno di sentirsi amato, non un 
peso inutile. La folla se non si ama incute paura. È proprio vero: il si 
salvi chi può finisce in tutti contro tutti. L’amore di Gesù è il Vangelo 
che rende preziosa, perché amata, la vita di ognuno, che restituisce il 
volto, il nome a chi altrimenti si sente perduto nel mare della 
solitudine, che ne svela la bellezza, la riveste di importanza. Siamo 
operai della compassione perché non manchi la medicina della 
misericordia, quella che Papa Giovanni scelse sessanta anni or sono 
invece di imbracciare le armi del rigore, mostrandosi «madre 
amorevolissima di tutti, benigna, paziente, mossa da misericordia e da 
bontà verso i figli da lei separati». Ecco perché S. Alfonso ha tanto da 
dire ancora oggi! La sua capacità affettiva, di coinvolgere in una 
relazione di amore con Dio, la pedagogia della misericordia, permette 
di fare scoprire sempre l’incanto di un amore che continua a scendere 
dalle stelle, che è sempre tanto più largo del nostro cuore e dei nostri 
giudizi. Ecco la sfida che dobbiamo vincere: un Vangelo affettivo, 
capace di comunicare emozioni, di coinvolgere in relazioni, perché 
altrimenti la Chiesa diventa come un consultorio, strumento 
importante che ascolta e offre soluzioni, ma che non risponde alla 
domanda del perché e per chi. Gesù, del resto, guarda la folla con 
l’amore di una madre, con l’incanto di chi vede la bellezza nascosta in 
ogni persona. La folla non è un insieme di categorie ma di storie, 
ciascuna importante. Alla folla stanca e sfinita S. Alfonso faceva vivere 
l’amore di Dio, riunendo le persone per pregare e per meditare la 
Parola di Dio, nelle “cappelle serotine”, quelle che oggi chiameremmo 
comunità della Parola, Vangelo per tutti che diventa educazione alla 
vita. Insegnava a pregare gustando «la delizia di starsene avanti ad un 
altare con fede… e presentargli i propri bisogni, come fa un amico a 
un altro amico con cui si abbia tutta la confidenza!». 



Atti del Card. Arcivescovo 

404 

«Dio mio, sii tu l’unico Signore del mio cuore; possiedilo tutto. 
L’anima mia ami solo te, a te solo obbedisca e cerchi di piacere in tutto 
a te. O Amore, degno di infinito amore, tu mi hai amato fino a morire 
per me. Io ti amo con tutto il cuore, ti amo più di me stesso e nelle tue 
mani abbandono l’anima mia» (S. Alfonso Maria de’Liguori). Il Signore 
ci doni di sentire il suo amore per essere operatori della sua 
compassione in un mondo ferito e di amministrare con larghezza la 
sua misericordia. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

405 

Omelia nella Messa in suffragio 
delle vittime nel XLII anniversario della 
strage alla Stazione di Bologna 

Chiesa parrocchiale di S. Benedetto 
Martedì 2 agosto 2022 

 

i sono delle ferite che appaiono proprio come descrive il 
profeta Geremia: incurabili. Il suo lamento è lo stesso che ha 
accompagnato la sofferenza della strage del 2 agosto, ferita 

resa amarissima dalla constatazione che «nessuno fa giustizia», 
sentendosi dimenticati da quanti promettevano di amare e poi, come 
descrive sempre il profeta in maniera laconica, «non ti cercano più», 
e rivelano nei fatti di non avere interesse a cercare giustizia, cioè non 
hanno interesse per chi soffre. Perché la ferita fa male, condiziona la 
vita, tutta. 

La memoria di quel tragico 2 agosto 1980 ci ha accompagnato 
questi anni, tanti, quasi due generazioni, perché non è possibile 
arrendersi di fronte al male dell’ingiustizia. Questa memoria ci rende 
tutti parenti dei familiari, direi che ha aiutato a sentirci, come siamo 
o come dobbiamo imparare ad essere, familiari tra noi. Lo siamo 
diventati nella solidarietà, nella ricerca della giustizia e della 
consolazione, proprio perché in realtà siamo stati colpiti tutti. Chi la 
ferita la porta nel proprio corpo, privato dei legami più cari o lui 
stesso colpito, si sente spesso come un sopravvissuto. Qualcosa di sé è 
finito quel giorno. È la domanda del profeta. Questa è la nostra 
consapevolezza, della quale non vogliamo perdere la vivezza del 
dolore provocato e del prezzo umano. 

Memoria è anche sentire e rivivere dolorosamente le urla, il 
silenzio, lo sgomento, la polvere, le sirene, le lacrime. Questo ci rende 
sensibili e attenti alle tante stragi, piccole e grandi, che sentiamo 
nostre, accadano in posti isolati e periferici o sotto gli occhi di tutti, 
nei conflitti dichiarati e nelle violenze anonime di villaggi sperduti, in 
Africa o nelle infinite stragi della stazione che bagnano con il sangue 
innocente la terra, profanando la vita e la terra stessa. Vorremmo 
analoga attenzione e partecipazione da parte della comunità 
internazionale che, come ci ha insegnato la pandemia, dovrebbe 
imparare a sentirsi l’unica famiglia umana, per la quale non c’è un 
male più accettabile e uno meno, che applica i diritti della giustizia 
per tutti, sempre, che li difende e non accetta che diventino, come 

C



Atti del Card. Arcivescovo 

406 

scrive Papa Francesco nella “Fratelli tutti” (FT 22), non più uguali, 
tanto che i diritti secondari si pongono al di sopra di quelli prioritari 
e originari, privandoli di rilevanza pratica. Non permettiamo mai che 
i diritti diventino dichiarazioni importanti ma vuote! Quando si ama 
non ci si può abituare al dolore. Di nessuno. 

Il tempo permette, come quando si vede un quadro troppo vicini 
alla tela e quindi attenti a quel particolare che ci interessa, di 
distaccarsi poco alla volta e comprenderne così l’ampiezza dell’intera 
raffigurazione, collocando il particolare in una dimensione più 
grande. Questo, certo, non risana la ferita che rimane: quanto dura il 
dolore! Anch’esso si trasforma se non trova risposte e diventa odio, 
vendetta, rassegnazione. La memoria, però, permette di rivivere pure 
la solidarietà e di rifiutare assieme quella violenza e con essa ogni 
altra violenza, vigliacca e sempre senza alcuna giustificazione. Dio ci 
aiuta. Ne abbiamo bisogno. 

Dio non si abitua alla violenza, alle ferite che questa provoca e che, 
come per tutti, durano generazioni. La memoria con il Signore prova 
a vedere l’intera raffigurazione della vita e contiene un invito e un 
impegno: non abituarsi mai alla violenza e cercare sempre di 
contrastarla combattendo l’odio, l’ideologia che toglie valore alla 
persona, l’abitudine all’inimicizia, il pregiudizio, la violenza fisica. 
Ogni violenza è sempre tra fratelli. La scelta di Dio che sentiamo nostra 
è la compassione. Non si rassegna al destino, ma vuole cambiare la 
storia e lo può fare solo con noi! Dio ascolta la richiesta di quanti 
soffrono e gridano giorno e notte per avere giustizia e la vuole 
assicurare prontamente perché sa che il tempo perduto vuol dire altro 
dolore e smarrimento per chi è colpito. Ecco il nostro impegno. 

Spesso si riaffaccia in noi la domanda del perché il Signore non 
interviene per curare definitivamente le tante, troppe, ferite incurabili 
provocate dal fratello che continua ad uccidere suo fratello. Purtroppo 
dovremmo chiederci, e lo facciamo con tanta preoccupazione davanti 
a una certa assuefazione a pensarci come spettatori, non dove è Dio 
ma dove è l’uomo, dov’è finita l’umanità. Dio continua sempre a 
interrogarci: dov’è tuo fratello? E quindi dove sei tu! Dio non smette 
di cercare Abele e ci ricorda che è nostro compito aiutarlo! E dobbiamo 
dire che ancora troppe volte rispondiamo proprio come Caino: non 
siamo noi il custode di Abele! E pericolosamente crediamo che sia il 
male la risposta al male. Ecco perché Dio non riesce ad intervenire! In 
realtà Dio fa molto di più: viene Lui stesso, diventa Lui Abele, la 
vittima, perché nessuno sia più crocifisso, per ammonirci che chi 
colpisce il fratello colpisce Lui stesso, per aprire a noi crocifissi la via 



Atti del Card. Arcivescovo 

407 

del cielo, per insegnarci cosa vince per davvero il male. Il fratello di 
Borsellino disse: nessuna bomba può uccidere l’amore! La via del cielo 
attraversa la croce, il buio della morte, Gesù non la evita ma la 
percorre come noi per aiutarci a non avere paura di seguirlo. Tutti i 
discepoli di Gesù speravano vincesse, non perdesse, che fosse Lui a 
ristabilire il Regno senza lo scandalo della croce, senza affrontare la 
fine! Dio si lascia umiliare perché capiamo quanto è grande il suo 
amore. La ferita si rimargina nell’amore che non finisce. Ecco la 
compassione di Dio che ricostruisce così le rovine. Il sogno di Dio è 
che ogni ferita diventi occasione di compassione e ogni rovina si 
trasformi nel suo contrario, in voci di gente in festa. Per questo Gesù 
è venuto, non ha rilasciato una dichiarazione ma ha preso carne, 
perché l’amore si deve vedere. 

Gesù è venuto per liberare l’uomo dalla paura. La paura ci rende 
complici del male, ci indebolisce, divide, fa credere possibile salvarsi 
da soli, giustifica il non aiutare, il lasciare soli, fa scappare pur 
volendo bene. Ma se l’amore per l’altro è meno del “salva te stesso”, è 
la paura a vincere e questa porta a guardare dall’altra parte, rende 
indifferenti. Ma se l’amore per gli altri non supera mai l’amore per noi 
stessi vuol dire che non amiamo nessuno per davvero perché quando 
si ama si dona, si vince la paura. L’amore non ha misura, e se amo 
qualcuno non posso non fare nulla quando ha un problema, quando 
sta male! Potrei diventare complice con chi fa male a colui che amo? 
Ecco la scelta di Gesù. Ama di più della sua stessa paura di fronte alla 
morte. Suda sangue nell’orto degli ulivi ma ama fino alla fine perché 
ama la vita nostra, mia, perché non vuole che si perda, che finisca 
nella grande dispersione del non senso, del mare dell’anonimato, della 
solitudine. Lo crediamo, pur con la nostra poca fede che tanto ci fa 
dubitare, per le persone che non abbiamo dimenticato, per quelli che 
non vogliamo dimenticare, perché nessuno sia dimenticato, e così non 
aiutato, e tutti siano protetti. 

Non è il Signore, allora, che è indifferente. È l’uomo che, 
incredibilmente, per paura non ama, sedotto dal male e accecato da 
questo tanto da scegliere il male, da preferire il corruttore, il grande 
ingannatore, colui che ispira e organizza la violenza. Non ci 
arrendiamo all’ingiustizia! Certo, come Pietro abbiamo paura, ci 
sembra che la speranza sia illusione e veniamo ripresi dal senso di 
non farcela, di qualcosa troppo grande. Il Signore ci aiuta a non 
accettare mai la violenza perché sappiamo che l’amore vince. È la 
nostra fede. Lo chiediamo per tutti noi che sentiamo questa ferita, lo 
crediamo per i nomi che portiamo nei cuori e che vivono nella 
pienezza dell’amore voluto da Cristo, lo chiediamo anche per i tanti i 



Atti del Card. Arcivescovo 

408 

cui nomi sono sconosciuti agli uomini ma non a Dio. L’amore di Cristo 
consola la nostra ferita con la speranza della resurrezione. Ecco il 
nostro impegno e la nostra forza. La via del cielo inizia quando non 
abbiamo paura di donare seguendo Gesù, essendo discepoli suoi. 
Combattiamo ogni violenza. Nessuna bomba può uccidere l’amore. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

409 

Omelia nella Messa 
per la Solennità di S. Domenico 

Basilica di S. Domenico 
Giovedì 4 agosto 2022 

 

bbiamo tanto bisogno di sentire passi che annunciano pace 
in un mondo dove non si ascoltano più quelli degli altri o 
arriva solo il rumore sinistro e pesante dei passi militari, 

che disperdono e profanano il dono delicato e fragile della vita. Il 
nostro è un mondo che non riconosce più il passo del fratello, non 
interessa. Basta sfiorarsi, sentire che qualcuno si avvicina, che ci 
sembra di avvertire un pericolo e ci si difende. Esplode la rabbia 
giustificata dalla paura, dal rancore, dall’ingiustizia per qualche 
diritto che ci sembra tolto e per una minaccia non desiderata, che 
spesso, peraltro, non c’è o che in realtà siamo noi. Abbiamo bisogno 
di passi di pace per liberare dalla paura. Ogni cristiano comunica la 
pace, perché vive e annuncia Cristo, nostra pace. 

La tradizione domenicana racconta come Reginaldo da maestro si 
fece discepolo (ogni vero maestro non dimentica di dover sempre 
imparare!). Reginaldo venne aiutato da Maria che gli apparve e unse i 
suoi piedi con l’olio santo «affinché siano pronti per annunciare il 
Vangelo di pace». Il cristiano è una sentinella che non si addormenta, 
perché vuole bene, non si accontenta di stare bene lui e di cercare il 
suo interesse. Parla perché «vede con gli occhi il ritorno del Signore a 
Sion». Chi vede la presenza del Signore nella sua vita si accorge del 
mondo intorno e del suo incanto, cioè la bellezza che contiene ogni 
persona, che trasforma ogni incontro in legame, in qualcosa di 
significativo. Senza questo tutto è uguale, grigio, privo di interesse. Gli 
occhi del Signore ci aprono alla vita, altrimenti resta solo il cinismo, 
la convenienza, persone che finiscono per avere tutti i diritti ma solo 
per difendere il proprio io. Non si trovano per davvero se non 
difendiamo allo stesso tempo quelli del prossimo. 

La memoria di S. Domenico, sentinella della presenza di Dio nella 
storia, ci aiuta a vedere oggi i segni della sua presenza, a credere nella 
luce quando dentro e fuori c’è solo tanto buio. S. Domenico ci aiuta 
sempre ad incontrare quello che è veramente necessario, ad uscire da 
noi per trovare il nostro io. È una gioia sempre nuova incontrare S. 
Domenico, sentinella di un mondo nuovo che non ha creduto che si 

A



Atti del Card. Arcivescovo 

410 

difende la verità annullando l’avversario ma attraendolo con una 
carità più convincente. 

Non si è esercitato nel giudizio, ma ha predicato il Vangelo, cioè 
ha annunciato la Parola, in modo «opportuno e non opportuno». Il 
non opportuno non è andare contro tutti a tutti costi, ma non 
arrendersi, non pensare mai che sia inutile parlare di Gesù, e farlo 
sempre e con tutti, anche quando pensiamo sia pericoloso o 
compromettente, insomma non opportuno. Il non opportuno 
dobbiamo sconfiggerlo dentro noi stessi, liberandoci dai nostri giudizi 
acquisiti, dalle parole d’ordine senza amore, dalla pigrizia, 
dall’assecondare la logica pervasiva e individualistica di lasciare 
ognuno solo con se stesso. S. Domenico aveva «pertinacia 
compassionevole e paziente, facendosi aiutare dallo Spirito» e parlava 
«sempre con parole affabili e convincenti e con argomenti 
inconfutabili». Con magnanimità e dottrina, si raccomanda l’Apostolo; 
con cuore largo e con tanta profondità di contenuto, perché raggiunga 
il cuore delle persone. Non opportuno significa non ridurre il Vangelo 
a verità impersonale, senza corpo, senza amore, perché la verità che 
è Cristo richiede sempre il nostro volto e la nostra carne. Non 
dobbiamo avere paura di annunciare Cristo in tutte le occasioni 
perché è sempre utile! «Ovunque si trovasse sia in casa con l’ospite o 
tra i magnati, i principi o i prelati, traboccava di parole edificanti e 
abbondava di esempi con cui piegava l’animo di chi ascoltava 
all’amore di Cristo». Non si tratta certo di contrapporci a tutti i costi 
a qualcuno avvertito come pericolo, credendo così di essere noi a 
scegliere per davvero, vedendo nemici dove non ci sono o finendo per 
parlare da soli. Il Vangelo è sempre un seme, anche quando non 
sembra dia frutto o sia sprecato! È verità da annunciare in maniera 
viva, non con la lettera e la supponenza di una lezione (che non vuol 
dire certo profondità!), ma sempre con lo Spirito, con la fermezza 
umile e profonda di S. Domenico. Facciamo due miglia non opportune 
con chi ci ha chiesto di farne uno. Non rispondiamo al male con il 
male e non accontentiamoci di risposte banali, senza sapore e 
profondità. 

S. Domenico predica sempre e ci manda con magnanimità e 
dottrina a capire i labirinti delle persone e dei pensieri che le agitano. 
Dottrina è non solo obbedienza alla Chiesa ma anche evitare 
accomodamenti compiacenti come durezze distanti dalla verità. I 
nostri giorni sono quelli in cui non si sopporta più la sana dottrina, 
che è sempre e solo il Vangelo, lo scandalo della croce, esigente, vera, 
umana. È proprio vero che oggi, pur di udire qualcosa, «gli uomini si 
circonderanno di maestri secondo i propri capricci, rifiutando di dare 



Atti del Card. Arcivescovo 

411 

ascolto alla verità per perdersi dietro alle favole». I capricci di cui 
parla l’Apostolo sono le infinite esigenze di un ego sempre 
adolescenziale, convinto e indotto a cercare per sé, a esigere i diritti 
individuali secondari trascurando quelli primari, perché tutto gira 
intorno a sé, cancellando il prossimo, imprevedibile e irriducibile 
all’io, perché richiede di entrare in relazione. «Adempi il tuo 
ministero», ecco quello che ci è chiesto. E ministero è servizio, è il tuo 
servizio, quello che è chiesto a te nella comunione del corpo. Siamo 
mandati a due a due, proprio come i fratelli raffigurati nella tavola 
della Mascarella. Non dimentichiamo che S. Domenico si è sempre 
fatto chiamare “Fratello Domenico” e il suo ministero, il Vangelo, 
genera figli e fratelli, diversi tra loro, segno anche di una fraternità 
universale. Il beato Giordano di Sassonia, successore di S. Domenico, 
disse di lui: «Poiché amava tutti, era amato da tutti». Amava sempre, 
opportune et inopportune. La comunione tra i fratelli e la missione a 
tutti fratelli. Quando ci si esercita nel comparativo alla fine non si vive 
più il dono della fraternità come dono. La preoccupazione è sempre 
la messe, davvero grande, stanca e sfinita di pecore senza pastore, 
davanti alla quale non ci è chiesto il giudizio, ma l’amore, non di 
distinguerci rimanendo lontani ma di andare in mezzo per essere 
operai. 

Gli uomini mettono paura se non li amiamo. Poiché amava tutti, 
da tutti era amato. Il cristianesimo sarà attraente solo se oseremo 
chiedere molto, opportune et inopportune, ma con amore, 
impegnativo per noi. Se mettiamo il cristianesimo nel banco dei tanti 
elisir di benessere, chi lo prenderà sul serio? Ma per chiedere amore 
dobbiamo amare! Diventiamo irrilevanti. Dobbiamo essere presenti 
nella vita concreta e parlare del Signore partendo dalla persona, 
riconoscendo in ognuno la dignità di figlio di Dio. Nel deserto non si 
cerca forse più intensamente l’acqua? Ecco la sfida di S. Domenico e la 
sua consegna oggi. Una comunità con una tavola accogliente, 
abbondante nella fraternità. Che S. Domenico ci aiuti a predicare il 
Vangelo con la stessa passione dell’inizio perché dia frutto 
abbondante di amore e noi troviamo il senso della nostra chiamata. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

412 

Omelia nella Messa 
per la Festa della Madonna delle Grazie 

Chiesa parrocchiale di S. Michele Arcangelo – Sonnino (Latina) 
Sabato 6 agosto 2022 

 

Maria delle Grazie! Veniamo qui pieni di richieste e non 
troviamo un modulo da riempire, da presentare ad un ente 
lontano che dobbiamo cercare di interessare alle nostre 

difficoltà, sentendoci sempre tutti senza qualcuno che ci difenda a 
sufficienza, cercando un santo in paradiso, come si suole dire, che 
prenda a cuore la nostra angoscia, che riesca ad aiutarci a trovare la 
soluzione necessaria. Lo capiamo quando siamo nell’angoscia, quando 
non sappiamo come fare e la vita vera ci travolge. Come è accaduto 
nelle pandemie. Dio sa cosa abbiamo nel cuore, anche quando non 
sappiamo bene cosa chiedere e lo chiediamo male. 

Dio è un padre che sa cosa abbiamo nel cuore e riesce a 
comprendere, a decifrare, i gemiti profondi che lo agitano, gli stati 
d’animo che esprimono le nostre richieste più di quanto riusciamo a 
fare con le nostre parole, spesso così parziali. Non passa il tempo a 
interpretarci, per poi lasciarci soli: ci ascolta e cerca con noi e per noi 
la risposta! Qui troviamo una madre, nostra madre. Ci sentiamo a casa. 
Non dobbiamo provare vergogna per questo, anzi. Ne abbiamo 
bisogno, ritroviamo qualcosa che ci accompagna da sempre. Avere 
una casa e una madre come questa ci fa capire chi siamo, e ce lo 
ricorda anche dopo anni, ci fa ritrovare le nostre radici, che possiamo 
anche ricominciare a sentire nostre. 

Qualcuno si stupisce di una chiesa umana e scambia l’assecondarsi 
come umanità, l’adeguarsi alla mentalità comune come essere 
moderni. È molto di più: una madre non lo è perché ci fa fare quello 
che vogliamo, ma perché ci ama. Una madre ci relativizza a sé e agli 
altri, il prossimo! È umana perché ci dona Gesù, l’uomo più uomo. Non 
siamo figli unici e seguendo lei troviamo Gesù, i fratelli, la casa. Il 
cristiano non è mai solo, non è una monade o un libero professionista: 
è sempre un figlio e un fratello, e lo è in ogni stagione della sua vita! 
Quando lo dimentichiamo, sedotti da una fluidità che fa credere 
all’uomo digitale che è possibile scegliere sempre e a proprio 
piacimento, finiamo condizionati dalle navigazioni dimenticando chi 
siamo. Siamo davanti a una madre che non giudica, ma per prima cosa 
ci fa sentire suoi, ci protegge per il fatto stesso di esserci e alla quale, 

S.



Atti del Card. Arcivescovo 

413 

non dimentichiamolo, siamo affidati. E ricordiamoci sempre anche 
che lei ci è affidata, e che possiamo e dobbiamo prendere con noi. 
Siamo suoi e lei è nostra! La terremo fuori dalla nostra vita? È una 
madre umile, la nostra, che fa tutto per noi senza supponenza, che 
vuole quello che desidera una madre, che non possiede i suoi figli e 
per questo non fa altro che parlarci di Gesù, portarci a Lui. È una 
madre: vuole che siamo felici, che ci vogliamo bene, che scopriamo, 
vivendolo, il suo stesso segreto di amore e che noi diciamo il nostro sì 
a Gesù nel nostro cuore. La grazia la troviamo con lei, insieme, 
sentendoci capiti, aprendo il nostro cuore. È grazia! Non merito. È 
nostra senza tributi e invita anche noi ad amare per grazia, 
gratuitamente e ad essere pieni di grazia, cioè di tenerezza, 
attenzione, sensibilità, in un mondo che spesso si rivela duro, 
aggressivo, che pensa la grazia come inutile, anzi pericolosa perché ci 
rende vulnerabili! Noi siamo vulnerabili e diventiamo forti proprio 
perché amati, cioè pieni di grazia, e amati siamo amabili, amanti, 
vicini al prossimo, capaci di riconoscere in ognuno qualcuno cui 
regalare qualcosa. Questa è la luce di Dio, la sua gloria, quella della 
festa della trasfigurazione e della gloria, tutta divina e tutta umana, 
di lacrime asciugate, di solitudine sconfitta, di tristezza trasformata in 
gioia, di angoscia che diventa gioia. 

Maria è una madre che come Ester intercede per combattere la 
cattiveria che colpisce i suoi figli. È una madre: non può accettare che 
soffrano! Maria, Madre della grazia e di ogni grazia, chiede la grazia 
con gli occhi pieni di lacrime per la tanta sofferenza della pandemia 
del Covid, per la pandemia della solitudine e la pandemia della guerra. 
Come potrebbe resistere vedendo la sventura che colpisce il suo 
popolo? È quello che abbiamo compreso ieri al funerale di Giulia e 
Alessia, le due ragazze di Castenaso. La Chiesa non si è messa nel coro 
dei maestri che giudicano. È madre che, nella sua angoscia, ha 
consolato i genitori e ha incoraggiato i giovani ad essere se stessi, a 
combattere il male, a credere nel futuro. Grazia è anche il fine pena, 
la liberazione, l’affrancamento dal peccato, dalla prigionia del cuore, 
dalla dipendenza. La grazia produce grazia. Noi stessi, infatti, 
possiamo essere grazia per chi è solo, per chi ha il cuore ferito, per chi 
sperimenta l’amarezza del disorientamento, per chi non ce la fa più. 
Maria è madre e la sua grazia ci addomestica, ci rende meno selvatici, 
meno bulimici di riconoscimenti e meno attenti alla prestazione. È 
Maria che per prima si accorge di quello che manca e coinvolge chi 
poteva risolvere la situazione. Credette prima di vedere. Crede in Gesù 
prima di qualsiasi altra manifestazione. Maria è davvero la prima dei 
credenti! Si accorge di quello che manca perché non è distratta come 



Atti del Card. Arcivescovo 

414 

chi pensa a sé e lascia agli altri solo quello che avanza! Se ne accorge 
perché umile e vuole la gioia della festa per tutti e che non finisca. In 
fondo è lei che cambia tutto. Un cristiano cambia la storia perché 
umile, non perché potente. Spesso siamo attratti da potenti che usano 
male le proprie possibilità. I potenti solo se sono umili fanno qualcosa 
per gli altri e quindi anche per sé. Maria non si mette in mezzo lei, ma 
va da Gesù e indica Lui. È la vera credente. I cristiani gnostici e 
pelagiani avrebbero i primi aperto una discussione, un’introspezione, 
un’intelligente analisi dell’accaduto, magari discutendo tra loro ma 
sempre accettando che la festa finisse; i secondi si sarebbero dati da 
fare a trovare loro il necessario, sentendosi generosi perché aiutavano 
chi era in difficoltà. Maria presenta la situazione a Gesù. Non dice 
nemmeno: aiutali. Descrive la situazione. Non hanno più vino. Sente 
sua la mancanza e intercede. Ecco cosa avviene qui. 

Maria ci guarda negli occhi e legge nel profondo. Non deve 
nemmeno aspettare che chiediamo qualcosa, anticipa. Ci accorgiamo 
di lei? Quanto manca oggi nel cuore delle persone! Manca la gioia vera 
e lo riempiamo con la gioia del successo, che tradisce; del possesso, 
che si perde; dell’affermazione di sé che fa male a sé e agli altri. Senza 
Maria manca la speranza, non sappiamo perché e per chi vivere, non 
abbiamo la gloria di sacrificarci per qualcosa e per qualcuno che sarà 
il nostro futuro e dona il senso del nostro presente. Non risolve tutto, 
ma ci ama sempre, è con noi, ci aiuta ad affrontare tutto sentendola 
vicina. Ne abbiamo tanto bisogno perché manca tanta vita, umanità, 
pietà, cosicché ci abituiamo alla sofferenza. Degli altri. Qualche volta 
anche della nostra, ma con il prezzo della rabbia, della depressione. 
Cosa dice Maria: «Qualsiasi cosa vi dica, fatela». Non quello che a voi 
sembra ragionevole, possibile, quello che credete voi necessario o la 
misura mediocre del vostro poco amore. Quello che dice Lui. Perché 
così troviamo quello che serve a noi, perché quello che vuole Gesù è 
una vita bella, piena, una festa che non finisca per davvero, un 
matrimonio eterno tra Lui e noi, tra Lui e questa madre che ci raccoglie 
tutti e tutti ci rappresenta. 

Ecco, vanno a prendere una quantità incredibile di acqua. 
Penseremmo subito: non ha capito, ne so più io, chi glielo fa fare. 
Facciamo tutto quello che ci dice e la vita cambia. Prima dobbiamo 
fare poi la vita cambia, non viceversa. Amiamo solo perché amati da 
lei e da Lui, perché capiamo con loro cos’è l’amore vero. E i nostri 
occhi hanno visto quanto la vita cambia per il discepolo di Gesù che 
butta il seme della sua vita per amore e non lo conserva vivendo per 
sé. E lo fa con intelligenza, passione. Ce la ricorda S. Gaspare del 
Bufalo! Parlare di Gesù a tutti. Voleva dire che tutti potevano capire e 



Atti del Card. Arcivescovo 

415 

anche che tutti lo cercano e ne hanno bisogno. Con tanta intelligenza 
umana del cuore dell’uomo e grande libertà, fantasia pastorale, 
creatività. Egli entrava nelle città al suono delle campane e alla 
presenza delle autorità, per attirare l’attenzione dei fedeli; inoltre, 
durante i quindici giorni della missione si flagellava due o tre volte in 
pubblico, anzi faceva spesso distribuire ai poveri i pasti preparati per 
i missionari. Predicava il Vangelo ai briganti che andava a visitare. Per 
lui non erano briganti, ma persone da amare e da cambiare amandole, 
portando tanto vino di amore, considerazione, fiducia. Ecco la nostra 
grazia, ricevuta e da donare. Avete realizzato un manto bellissimo, 
unendo tanti pezzi di stoffa donati da ognuno, con le speranze, le 
richieste, le gioie, le disperazioni. Siate voi il filo che unisce tanti 
facendoli sentire parte di questa famiglia nella grazia di essere amati. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

416 

Omelia nella Messa 
per le esequie di Don Giovanni Poggi 

Chiesa parrocchiale di S. Egidio 
Martedì 9 agosto 2022 

 

asciamoci guidare dalla Parola di Dio. Non siamo noi a 
scegliere lei, ma lei che ci guida nelle vere necessità della vita. 
Facendo tutto quello che ci dirà troviamo la via per la nostra 

felicità. Gesù, infatti, non intervenne a Cana per sé ma per noi, e quello 
che dice manifesta la sua volontà che è quella di rendere piena la 
nostra vita, altrimenti amaramente o realisticamente destinata a 
terminare. Gesù ascolta l’intercessione di Maria, sua e nostra madre, 
che presenta quello che manca a noi e coinvolge il figlio riconoscendo, 
lei per prima, la sua forza di amore. La sua ora è quando manca 
qualcosa alla nostra gioia, è la nostra sofferenza. Lasciamoci 
illuminare il cammino dalla Parola di Dio e dalla Chiesa, che come una 
madre ci aiuterà sempre a fare tutto quello che Lui ci dice. Dio ci porta 
nel deserto per quell’incontro personale che ci restituisce a noi stessi. 
Parla al cuore perché possiamo trovare cuore, quello dell’inizio, 
perché il Signore non smette di rendere nuovo quello che è vecchio, 
di restituire l’innocenza al peccatore, la libertà al prigioniero. La 
Parola ci aiuta a comprendere il senso della nostra vita quando sembra 
perduto per sempre, a riconoscere il già e a cercare il non ancora, cioè 
quello che ci aspetta, la festa che sta per cominciare. Senza il non 
ancora tutto è adesso. Il cristiano è uomo dell’attesa e per questo non 
si rassegna, cerca, ha fiducia, crede nella luce anche quando c’è il 
buio, nella resurrezione quando si scontra con la morte. 

Il Regno è un incontro atteso e necessario, per il quale prepararsi. 
Secondo taluni già solo sapere che deve venire qualcuno a visitarci 
riempie di gioia. L’attesa è parte dell’incontro, lo anticipa, ce lo fa 
gustare, riempie le nostre giornate e dà a loro il significato. Il Regno è 
simile, quindi, a queste vergini. La stoltezza e la saggezza sono date 
da due modi diversi di disporre dell’olio e dal pensarsi interamente 
per lo sposo. Non sono antipatiche a non condividere, come 
sembrerebbe. Il problema è che quell’olio sarebbe mancato per tutte 
e lo sposo non avrebbe trovato nessuna. Si pensano interamente per 
lo sposo. È l’atteso per cui vale la pena vivere, con gioia, come chi sa 
che senza quell’incontro si perde la pienezza della vita. Le stolte 
vivono all’impronta e si ritrovano a bussare ma senza essere 
conosciute. Non è un problema giuridico, ma di amore. Non ti conosco 

L



Atti del Card. Arcivescovo 

417 

perché io ero affamato e non mi hai dato da mangiare. Veglia, allora, 
chi cerca il non ancora, perché sa che il bello deve venire. Veglia chi 
ama la vita e non può accontentarsi di quello che ha, perché limitato, 
caduco, spesso vano e inutile. Veglia chi attende un amico caro, 
perché ha bisogno dell’amore e di un amore gratuito, puro, che non 
finisca, che contenga parole di vita eterna, che faccia comprendere 
quello che non finisce. Aspettare la vita futura non ci fa scappare dal 
presente!  Anzi. Ci fa vivere tutto con amore, proprio perché liberi dal 
senso di onnipotenza che esalta o dall’individualismo che deprime. 

Don Gianni ha vegliato. Per il suo L di sacerdozio Don Matteo Prodi 
ha scritto che «il senso della vita di Don Gianni era condurre le 
persone da Gesù». Aspettava Lui e faceva incontrare Lui. Penso alla 
sua premura per gli anziani e gli ammalati. Vegliare significa farsi 
carico dei suoi fratelli più piccoli, perché è la misericordia che ci fa 
riconoscere Gesù nel loro corpo e attiva il nostro. Sapeva bene che 
vegliare significa anche essere vicini nella sofferenza, non per amore 
di questa, ma perché arriva, proprio perché la durezza della vita non 
ci trovasse impreparati. Questa è la sapienza, come quella delle vergini 
della parabola. Da Castel S. Pietro Terme, ordinato nel 1950 a Poggio 
Renatico, parroco a Pieve di Budrio e poi, dal 1977, a S. Egidio, 
accompagnato dalla raccomandazione di fare le benedizioni da solo, 
per rendersi conto personalmente della situazione. Si è pensato 
sempre unitamente ai suoi vari cappellani: Don Andrea, Don Giorgio, 
Don Lino, Don Matteo e Don Stefano. Vegliava tanto da non fare un 
giorno di vacanza: non lasciava la Parrocchia un giorno solo, 
nonostante le insistenze che si prendesse un po’ di tempo per il riposo. 
Perché? Se qualcuno avesse bisogno della confessione dell’unzione 
degli infermi! Si veglia per amore, per attenzione agli altri, per farsi 
trovare e farsi trovare pronti (era sempre vestito bene proprio per 
questo) dall’incontro di Colui che deve venire. La saggezza è un cuore 
umile. È questa che rende saggi perché ci relativizza a noi stessi, 
perché siamo poca cosa e ci fa accettare come siamo e partire da 
quello che siamo, e ci relativizza agli altri, perché siamo noi stessi 
insieme, non senza il prossimo. 

Ha vissuto la grande stagione del Concilio, piena di entusiasmo e 
di attese fortissime, di veglia intensissima per la Chiesa che deve 
venire e il mondo nuovo che sembrava alle porte. Non era facile per 
lui, né così scontato, considerando la sua formazione preconciliare. La 
Bibbia, la corresponsabilità, la Liturgia: tutto nell’ottica del Concilio. 
Si diede da fare moltissimo per promuovere il Consiglio Pastorale. 
Forse il suo modo scrupoloso cozzava con una certa intemperanza di 
quella stagione. Ma in fondo erano veri e importanti tutti e due gli 



Atti del Card. Arcivescovo 

418 

atteggiamenti: correre e sapere costruire con pazienza, la fretta e la 
pazienza. Don Gianni vegliava stando dalla parte dei più piccoli, quelli 
che avevano bisogno della protezione della comunità. Ha lasciato tutto 
quello che aveva per la Chiesa e una parte specificamente alla mensa 
della Caritas. La comunità, la Chiesa, doveva essere accogliente per chi 
non aveva famiglia! Vegliava nella celebrazione eucaristica, incontro 
con lo sposo, compimento del già e inizio pieno del non ancora. 
Qualcuno diceva che l’amava così tanto da farla durare il più a lungo 
possibile! La veglia si esercita con la preghiera (era capace di ripartire 
da capo col breviario se si addormentava mentre lo diceva). Vegliava 
talmente da pensare che la parola più brutta del mondo fosse “uffa”, 
perché per lui non era concepibile la pigrizia o il tirarsi indietro 
davanti ai sacrifici. Veglia amando la comunità, controllando – non 
facciamo fatica a immaginarlo – le schede delle benedizioni una per 
una, come modo per conoscere e preparare l’incontro. Il tempo estivo 
lo dedicava anche (o soprattutto) a quello. Sapeva ogni cosa di ogni 
casa e famiglia. Veglia significa anche protezione per qualcuno: 
quanto voleva che tutti si sentissero protetti dalla Chiesa madre, 
anche attraverso il buon funzionamento di tutto, iniziando dalla 
concreta rendicontazione dei soldi fino alla custodia degli immobili! 
Quante energie spese per il cinema e per gli altri spazi! Veglia è dare 
fiducia agli altri, per i vari servizi necessari. E vegliare così significa 
anche costruire e preparare il futuro, il dopo di noi. 

Nato a Castel S. Pietro, la lampada della sua vita è stata sempre 
accesa di amore per il Signore e per il prossimo. Ci ha lasciato dopo la 
festa della Trasfigurazione, all’alba del giorno in cui il mondo è 
cambiato per sempre, quando le lacrime sono asciugate e la luce della 
vita non è più spenta. Don Gianni, prega per noi, per la tua Chiesa di 
Bologna, perché tanti si mettano al servizio nei vari ministeri e anche 
nel bellissimo ministero del presbitero che presiede nella comunione 
e dona tutto se stesso per costruire la famiglia di Dio tra gli uomini, il 
nostro già che rivela la pienezza del non ancora. Riposa in pace. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

419 

Omelia nella Messa prefestiva 
per la Solennità dell’Assunzione 
della Beata Vergine Maria 

Santuario della Beata Vergine della Rocca – Cento 
Domenica 14 agosto 2022 

 

uesta festa dell’Assunta ci coglie tutti in un momento di 
grande attesa. Ma, forse, dovremmo dire che la vita tutta è 
sempre una grande attesa, di conoscere, di capire, di 

vedere, di conservare. Portiamo con noi la tanta sofferenza che ha 
segnato questi ultimi mesi, la nostra ma anche quella dei tanti di cui 
abbiamo visto il dolore, penso in particolare alle vittime della 
pandemia della guerra. Attesa di consolazione e di speranza. La 
pandemia ci ha portato via nella solitudine tanti nostri anziani, 
motivo per cui siamo consapevoli che non dobbiamo lasciare più 
nessuno solo e che la fragilità deve essere sempre protetta, rivestita di 
tenerezza e amore perché non sia una condanna o una vergogna ma 
motivo di cura, necessaria per tutti. 

La pandemia della guerra ci presenta un orrore al quale non 
vogliamo mai abituarci. Non possiamo essere spettatori, magari 
filmando l’avvenimento e poi cercando una terapia per lo shock 
provato! Cosa faremmo se fosse coinvolto nostro figlio o nostra 
madre? Le brutalità cui assistiamo ci rivelano come l’uomo, anche 
digitale e moderno, è l’inquietante lupo di sempre, e ci portano a 
temere di chiunque. Ogni guerra è “nostra”, è una pandemia che 
riguarda tutti. Non dimentichiamo che è sempre preparata e aiutata 
dagli odi, dalla violenza delle parole e dall’aggressività fisica, dal non 
guardare con benevolenza il prossimo, da tanta ignavia personale e 
pubblica, dalla logica dei nazionalismi così distruttivi e incendiari. 
Cosa accadrà quindi? Crescerà ancora la già enorme povertà? Gli 
importanti e incoraggianti segnali di ripresa – una produzione 
industriale invidiabile – saranno messi in discussione dal costo delle 
materie prime, dalla mancanza di mano d’opera, dalla crisi energetica 
conseguenza della guerra in Ucraina? Cosa accadrà con le elezioni che 
suscitano tante discussioni ma non altrettanti ideali e visioni per il 
futuro? Troveremo il vero interesse nazionale e sovranazionale per 
una ricostruzione che aiuti l’uomo che verrà, che ami e difenda la vita 
sempre e per tutti, e che sia più forte delle inevitabili difficoltà? 

Q



Atti del Card. Arcivescovo 

420 

Ecco, in queste tante domande e angosce ci aiuta Maria, la donna 
del futuro, perché ci porta Gesù e si fa portare da Lui. Con Lei oggi 
contempliamo il nostro povero e fragilissimo corpo mortale che si 
vestirà d’immortalità. Anche noi renderemo grazie per sempre a Dio 
che ci dà la vittoria, l’amore che non finisce «per mezzo del Signore 
nostro Gesù Cristo!». L’assunzione in cielo è un mistero che ci 
annuncia e ci ricorda qual è la nostra destinazione: essere assunti con 
il nostro corpo risorto nel cielo di Dio. Maria, la prima che ha creduto 
alla Parola del Signore, è la prima ad entrare. Chi come lei vive per 
Gesù vive per il prossimo, trova se stesso tanto che comprende quanto 
è preziosa la sua umiltà, liberandosi dalla droga dell’orgoglio. Amare 
Gesù ci fa ritrovare l’incanto della vita, la sua bellezza, nascosta nel 
creato e in ogni persona, tanto che ogni incontro, anche quello più 
ordinario, può essere una scoperta che trasmette luce e amore. 
Senz’amore invece niente ha valore, tutto è grigio, fastidioso, inutile. 

In Oriente l’Assunzione è la festa della dormizione. La morte è un 
sonno, non la fine. La tradizione vuole che gli apostoli vennero tutti 
portati intorno a Maria nel suo letto di morte. Il cristiano non muore 
mai solo ma è sempre circondato dalle invisibili ma reali presenze 
degli amici di Dio, delle relazioni che portiamo con noi. Sopra Maria 
distesa è raffigurato Gesù, che la stringe a sé prendendola in braccio 
per portarla in cielo. È il contrario della nascita di Gesù sulla terra: 
Maria nasce al cielo, figlia di suo figlio. Il corpo assunto significa che 
non perderemo la sensibilità umana, tutta. Essa diventerà pienamente 
espressione della sensibilità di Dio, in un amore pieno e reciproco. Il 
mistero dell’Assunta ci riapre al cielo della nostra destinazione. 
Mercoledì scorso Papa Francesco, riferendosi alla nostra destinazione 
finale, ha affermato che «il meglio deve ancora venire». Sì, il meglio! 
E lo iniziamo a gustare e a capire sulla terra. Gesù quando parla del 
Regno lo descrive come un pranzo di nozze, una casa con molte 
dimore, come la perla preziosa tanto desiderata, come un albero che 
protegge dal sole della vita. Non saremo noi soli a trovare noi stessi, 
ma troveremo noi stessi perché saremo una cosa sola con Dio, nella 
comunione con i suoi santi, i suoi e nostri amici. Un compimento di 
amore. Con il “sì” Maria diviene la madre del Figlio. Con il nostro sì 
possiamo farlo nascere e crescere in noi. 

Qual è allora la beatitudine della vita, quella che cerchiamo con la 
nostra stessa vita fino alla sua fine? È per tutti o è esclusiva? Gesù è 
venuto perché la sua gioia sia in noi e la nostra gioia sia piena. Per 
questo risponde a quella donna che pensa la felicità per pochi e non 
possibile a chiunque, indipendente dalla nostra volontà: «Beati 
piuttosto coloro che ascoltano la parola» e che proprio per questo la 



Atti del Card. Arcivescovo 

421 

vivono. Non è detto che non sbaglino, che non abbiano bisogno di 
aiuto, che siano perfetti. No. Cercano di viverla come una parola di 
amore, con amore, e si aiutano a farlo. Ecco la via del cielo che passa 
per la nostra umiltà. È l’amore esigente, non la legge! Ma l’amore è un 
giogo dolce e leggero, che dona senso alla nostra vita. 

Signore, abbiamo bisogno del cielo per vivere sulla terra. Il nostro 
cuore è pieno di domande e di paure grandi. Aiutaci a sentire il tuo 
amore che innalza gli umili. Liberaci dalla violenza e dall’odio sulla 
lingua e tra le mani, dal paternalismo che ci fa guardare l’altro 
dall’alto, dalla paura e dalla diffidenza che ci nascondono la bellezza 
della vita. Insegnaci a essere beati rendendo beati, come tua Madre. 
Beati siamo noi se crediamo nell’adempimento della tua Parola, non 
quando tutto è finito, nelle cose facili e risolte. Crediamo che la tua 
Parola non delude anche quando sembra sia inutile e vano osservarla: 
l’amore non finisce mai. Signore, tu ci affidi a Maria, nostra madre. 
Grazie perché la tua madre è la nostra e ci vuoi beati con lei. In questo 
nostro povero mondo, attraversato da tanta sofferenza, ci indichi la 
via del cielo, che inizia nell’essere figli suoi e fratelli con Te e con tutti. 
Amen. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

422 

Omelia nella Messa 
per la Solennità dell’Assunzione 
della Beata Vergine Maria 

Villa Revedin – Bologna 
Lunedì 15 agosto 2022 

 

Apocalisse ci rivela il futuro aiutandoci a leggerlo nel 
nostro presente, così incerto e drammatico. Ne abbiano 
proprio bisogno, perché questi anni di pandemie hanno 

fatto crescere in noi tante paure e rivelato la nostra incertezza e il 
disincanto. È vero: da quando abbiamo abbassato il cielo dei nostri 
desideri restringendolo all’orizzonte del nostro io, anche la terra ci 
sembra più avara di vere soddisfazioni e di autentici entusiasmi. Non 
riusciamo più a stupirci del tanto che pure abbiamo e non scopriamo 
l’incanto che è ogni persona, nella quale possiamo vedere il riflesso di 
Dio. In realtà, poi, scrutiamo il cielo per comprendere dove sono i 
nostri cari e dove, quindi, saremo anche noi. In questi anni ci siamo 
scoperti tutti vulnerabili, ma ancora troppo poco tutti fratelli. Lo 
avevamo dimenticato, pensando di poter risolvere tutto! 
Silenziosamente è come cresciuta in noi la diffidenza verso quello che 
deve accadere, così imprevedibile e minaccioso. Pensiamo di vivere 
sempre come siamo oggi, come un’eterna giovinezza. Questo è 
davvero senza futuro e ci rende prigionieri dell’io e del presente! 

La vita, infatti, si trasforma, si deve trasformare, e noi non 
possiamo restare gli stessi! Negli sconvolgimenti Dio ci vuole uomini 
di speranza, che si preparano e preparano il futuro, non abbassano lo 
sguardo su di sé pensando così di salvarsi e stare bene. Maria Assunta 
ci aiuta a guardare il cielo, in alto, un po’ come osservare la Basilica 
di S. Luca ci orienta sia nella grandezza, altrimenti incommensurabile 
dell’infinito, sia per capire dove siamo sulla terra e quale direzione 
prendere. Maria, come la Basilica di S. Luca, è il legame che unisce il 
cielo con la terra, la casa dove siamo diretti ma anche quella piena di 
problemi dove affrontiamo il combattimento della vita. Guardare in 
alto ci aiuta e ci fa sentire amata la nostra vita terrena. La nostra storia 
è destinata al riscatto di ogni sconfitta che la umilia, la ferisce, la perde 
nell’anima e nel corpo. 

Abbiamo ascoltato di un segno grandioso: la donna, arca 
dell’alleanza di Dio, vestita di sole, con la luna sotto i suoi piedi e, sul 
capo, una corona di dodici stelle. Ella deve dare alla luce il figlio, Colui 

L’



Atti del Card. Arcivescovo 

423 

che compie la salvezza, che rivela il regno del nostro Dio e ne 
trasmette la forza. La donna deve lottare contro il drago, enorme, che 
vuole distruggere quel bambino che ci è dato in segno, Cristo. È una 
lotta terribile, decisiva. Cosa può fare una donna che deve partorire 
davanti a una forza così inquietante? Il drago trascina le stelle del cielo 
e le precipita sulla terra: terrorizza e paralizza con la paura. Ha tante 
teste e tanti diademi. Il male si presenta sempre con volti diversi, 
cangianti, per confonderci, tanto che ci sembra impossibile 
distinguere con chiarezza dov’è la verità. Attrae con la ricchezza e la 
forza, sempre con l’inganno. Nel bambino che nasce e che Dio 
protegge, siamo aiutati a vedere Cristo, nostra salvezza e con Lui tutti 
i suoi e nostri fratelli più piccoli. Spesso gli uomini invece di aiutare 
Dio a combattere il drago si trasformano essi stessi in strumenti di 
morte, colpendo, uccidendo, riducendosi a spettatori, aggredendo e 
sentendosi aggrediti. Mi sembra ci sia troppa poca pietà per chi è 
vittima dei briganti. 

Evitiamo l’uomo mezzo morto, non più solo girandosi dall’altra 
parte, ma filmando, come uno spettacolo, come qualcosa che ci può 
appassionare ma non ci riguarda, magari poi facendoci aiutare con 
qualche terapia perché le immagini ci hanno turbato. Ma se fosse 
colpito nostro figlio o nostra madre non faremmo subito qualcosa per 
proteggerli, e non vinceremmo la paura o non smetteremmo di 
aspettare di avere tutte le risposte alle tante domande prima di 
decidere di fare qualcosa? Perderemmo tempo a riprendere? Come 
non difendere la donna e con lei proteggere il bambino, la speranza 
di vita nuova, la nostra unica speranza, il solo che ha parola di vita 
eterna? Amiamo proteggiamo questa nostra madre Chiesa, servendola, 
aiutandola come possiamo, onorandola con tutto noi stessi, rifiutando 
ogni parola o atteggiamento che possa dividere o limitare la 
comunione. 

La beatitudine di Maria è l’umiltà. Questa ci mette in relazione con 
noi stessi, dando valore al poco della nostra vita e ci unisce al 
prossimo perché ci spinge a servire e aiutare l’altro e a farlo 
gratuitamente. Maria umile ha dato la vita, non l’ha conservata. Umile 
dona la vita e per questo la trova. Ecco cosa ci è chiesto per stare 
davvero bene: dare vita, fare stare bene. L’Anastasi di Maria inizia 
dall’umiltà che viene innalzata dall’amore. Maria è umile e per questo 
Dio la può innalzare. Non ha paure di cose grandi perché serva del 
Signore e piena dell’amore di Dio, tanto da accettare di aiutare quella 
più grande di tutte: «la salvezza per tutto il popolo!». 



Atti del Card. Arcivescovo 

424 

La nostra generazione si piega poco alle cose piccole e così ha molti 
mezzi e risultati scarsi, proprio perché non sappiamo essere umili. 
Ognuno si crede “qualcuno”, tanto che non si spreca per le cose 
piccole, gli sembra una diminuzione. Tanti “qualcuno” finiscono per 
diventare “nessuno”, perché l’umile è veramente “qualcuno”: 
importante è chi aiuta l’altro. Maria, umile, non ha paura di dare vita, 
di spendere quello che ha perché il mondo sia la casa per l’uomo che 
verrà. Ecco cosa ci indica oggi Maria. La fede è tutt’altro che un 
anestetico per zittire il grido di dolore e l’invocazione di giustizia. 

L’assunzione di Maria in corpo e anima conferisce alla corporeità 
significato adesso e dopo, e ci aiuta a capire lo stretto legame tra 
spirituale e materiale, così importante per non ridurre il Vangelo a 
rassicurante elisir di benessere e il materiale a mera azione sociale per 
cui il fratello più piccolo di Gesù e mio diventa un utente. I discepoli 
di Gesù, in questa stagione così decisiva, cercano con umiltà le cose 
grandi dell’amore, non avendo paura di amare, difendere la vita 
sempre e per tutti, dal suo inizio sino al suo compimento, con 
l’intelligenza del cuore e con l’amore per la casa comune che ci è 
affidata. «Chi crede in me, anch’egli compirà le opere che io compio e 
ne compirà di più grandi» (Gv 14,12). Beata Maria e beati noi quando 
crediamo nell’adempimento di ciò che il Signore ci dice. 

Oggi nella sua Pasqua cantiamo con l’oriente: «O straordinario 
prodigio! La fonte della vita è deposta in un sepolcro, e la tomba 
diviene scala per il cielo. Oggi, infatti, il cielo apre il suo grembo per 
ricevere colei che ha partorito colui che l’universo non può contenere. 
Colei che ha partorito l’autore della nostra vita passa da vita a vita». 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

425 

Omelia nella Messa 
in occasione della XLIII edizione 
del Meeting di Comunione e Liberazione 

Auditorium Intesa Sanpaolo D3, Fiera – Rimini 
Domenica 21 agosto 2022 

 

ggi contempliamo il sogno del profeta. Ne abbiamo bisogno 
nelle tante avversità che ci mettono alla prova e ci fanno 
sentire smarriti. Vediamo un piccolo anticipo del Signore 

che viene «a radunare tutte le genti e tutte le lingue». «Essi verranno 
e vedranno la mia gloria», abbiamo ascoltato dal profeta. Sentiamo 
tanta gioia e sempre nuovo stupore per questo popolo tratto 
dall’anonimato e dalla giungla della complessità. È l’incanto così 
umano che ci libera dal disincanto che si deposita silenziosamente nel 
cuore e finisce per farci accorgere di Dio e della bellezza dei suoi doni. 
Contempliamo la gloria di Dio, così diversa da quella degli uomini, 
spesso penosa, artefatta, traditrice dell’umanità stessa per chi la 
esibisce e per chi la insegue. Nell’antropologia digitale si nutre di 
followers e cura l’apparenza, spesso con grandi e vani sacrifici. 

La gloria di Dio è quella più vera degli uomini e si rivela nella 
fragilità, non nella forza; è per tutti e non per qualche influencer 
impresario di se stesso; è per gli altri e, per questo, anche di chi la 
trasmette. La gloria di Dio la troviamo nella gioia di un muto che 
spiega finalmente il mondo che ha nel cuore; nelle lacrime asciugate 
di una donna che piangeva il figlio morto nella speranza che si 
accende nel cuore di un peccatore raggiunto dalla luce dell’amore. La 
gloria di Dio è in chi ha visto il suo angolo del mondo raggiunto dalla 
preferenza che sceglieva proprio lui. Oggi sono condotti qui «tutti i 
vostri fratelli da tutte le genti», quelli i cui nomi portiamo ben scritti 
nel nostro cuore, e i tanti che ci precedono nella strada per la festa 
senza fine, ad iniziare dal S.d.D. Luigi Giussani che ricordiamo nel 
centenario della sua nascita. Ci guardano dal cielo e noi li guardiamo 
in un unico orizzonte infinito di amore. 

Quanto è vero che non si può avere Dio per Padre se non abbiamo 
la Chiesa come madre! E la Chiesa non è un’entità impalpabile, 
astratta, diafana, ma assume i tratti, umani e spirituali, della nostra 
esperienza, della carne, del carisma di questa chiamata che ci fa 
riconoscere il dono che siamo. «Se il Verbo si è fatto carne, è in una 
carne che noi lo troviamo, identicamente», diceva Giussani, e quindi 

O



Atti del Card. Arcivescovo 

426 

non «un devoto ricordo o un vago sentimento di pietà per Gesù». Che 
tristezza, anche, i cristiani figli di se stessi, che scambiano 
individualismo per maturità, che contrappongono l’appartenenza alla 
coscienza, la comunione alla responsabilità, un legame forte alla 
libertà interiore. Ecco, la bellezza di essere qui aiuta tutti noi a godere 
della comunione che ci unisce tra noi e con la Chiesa tutta. Per capirla 
e aiutarla deve «approfondirsi nella fede personale, nel rapporto 
personale con Cristo e Dio», non viceversa, cercando «prima di tutto 
aprirci a noi stessi, accorgerci vivamente delle nostre esperienze, 
guardare con simpatia l’umano ch’è in noi, prendere in 
considerazione quello che siamo veramente». 

Il nostro è un padre che «corregge colui che ama». Dio ci tratta da 
figli, non da estranei; da padre, non da accompagnatore distratto che 
lascia fare o da asettico giudice che osserva e sentenzia. Il padre non 
coltiva il sospetto, non investe con il vento gelido di un giudizio 
distaccato, ma ci mette davanti a noi stessi, aiutandoci a scegliere, a 
ritrovarci, aspettando che siamo noi a raggiungere la sua e nostra casa 
per poterci abbracciare e renderci di nuovo padroni di noi stessi. 
Scriveva Péguy che il nostro Padre non ci possiede, ma desidera solo 
che cominciamo ad amarlo come uomini, liberamente, gratuitamente, 
aspettando l’ora segreta «quando i suoi figli cominciano a diventare 
uomini,/ Liberi /E lui stesso trattato come un uomo,/ Libero, quando 
la sottomissione precisamente cessa e quando i suoi figli divenuti 
uomini/ L’amano». E per ottenerci questa libertà, questa gratuità, ha 
sacrificato tutto. Per questo «Sforzatevi di entrare per la porta stretta». 
Gesù non allarga la porta dell’amore tanto da non significare più 
nulla. Non ne fa una su misura, perché Lui è la misura, la porta. Gesù 
guardò con amore l’uomo ricco ma questi pensò che era una porta 
troppo stretta lasciare tutto perché il suo cuore era nelle ricchezze e 
non capì l’amore del maestro, la sua passione che conquista il cuore e 
fa sentire nel cuore la «vibrazione ineffabile e totale». È una porta 
stretta per le passioni tristi e epidermiche della nostra generazione. 
La porta della gratuità è stretta in un mondo dove decide la 
convenienza individuale o di gruppo, ma dopo scopri la libertà 
dell’amore. La porta del perdono è stretta all’inizio, ma poi apre a 
ritrovare se stessi e il fratello. 

La porta è stretta per chi pensa di provarne infinite senza imparare 
mai ad amare per davvero. «La cultura di oggi ritiene impossibile 
conoscere, cambiare se stessi e la realtà solo seguendo una persona», 
diceva Giussani. L’esistenza di una porta, e per di più stretta, 
infastidisce uomini come noi, allettati dal facile e dal rapido, convinti 
di avere diritto a tutto senza sacrificio, perdendosi davanti alle prime 



Atti del Card. Arcivescovo 

427 

difficoltà. Gesù per primo passerà per la porta stretta del non salvare 
se stesso, di bere il calice e di amare fino alla fine. È la porta che passa 
chi ama, chi ha una passione per cui «l’istante non è più banalità», per 
chi non vuole «vivere inutilmente», come diceva Giussani. La passano 
i piccoli, i peccatori, i mendicanti della vita, i sognatori che non si 
arrendono al vuoto dell’amore e alla depressione escatologica, cioè al 
vivere senza speranza. È la porta che si apre a quanti si mettono in 
cammino da oriente e occidente, non pensano di essere loro al centro 
e cercano Gesù e il suo prossimo. La porta è all’inizio stretta ma poi 
diventa incredibilmente larga, si apre all’infinito, tanto da 
raggiungere il mondo intero, da farci entrare nel regno dei cieli, cioè 
nella felicità con tutti. Entriamo per questa porta quando 
condividiamo nella caritativa quello che abbiamo con chi non lo ha; 
quando liberiamo qualcuno dalla tortura della solitudine, quando 
rendiamo amato il soffio della vita accompagnandolo dal suo inizio 
fino alla sua fine, quando invitiamo a pranzo chi non può restituircelo. 
La porta larga poi diventa, invece, terribilmente stretta, perché riduce 
tutto all’io! Il mondo e la Chiesa hanno bisogno della passione 
irriducibile e forte per l’umano, piena di Cristo e che riconosce in 
questo il desiderio di Dio. 

Gesù ha passato la porta stretta, «si è reso finito, per liberare la 
nostra finitezza e condurla nella dimensione della sua infinità, per 
venire incontro alle esigenze del nostro essere», per potere dire anche 
noi «Dio veramente grande! Dio veramente buono! Io mi conosco ora, 
comprendo chi sono». «Verranno da oriente e da occidente, da 
settentrione e da mezzogiorno e siederanno a mensa nel regno di Dio». 
Dio sia benedetto e sia benedetta questa nostra vita, da spendere, 
questa casa da costruire e amare con tutto noi stessi, questo mondo 
drammatico, pieno di sofferenza e di morte, di spreco e povertà, per 
cui avere la com–passione di Gesù. È quella che ha vissuto e trasmesso 
Giussani, che appena ordinato prete scrisse a un amico: «È da parecchi 
anni che io non piango più che per due motivi: il pensiero 
dell’infelicità eterna dei miei fratelli uomini – il pensiero dell’infelicità 
terrena degli uomini, simbolo di quella eterna. Noi Gesù ha scelto per 
gridare nel mondo il suo Amore e la felicità degli uomini: la grande e 
inenarrabile felicità che ci attende». È possibile. È il nostro 
ringraziamento per sentirla nel cuore. Sia la passione di ognuno per i 
nostri fratelli tutti. 

S. Maria, Madre di Dio, conservami un cuore di fanciullo, puro e 
limpido come acqua di sorgente. Ottienimi un cuore semplice, che non 
si ripieghi ad assaporare le proprie tristezze; un cuore magnanimo nel 
donarsi, facile alla compassione; un cuore fedele e generoso, che non 



Atti del Card. Arcivescovo 

428 

dimentichi alcun bene e non serbi rancore di alcun male. Formami un 
cuore dolce e umile che ami senza esigere di essere riamato, contento 
di scomparire in altri cuori, sacrificandosi davanti al tuo Divin Figlio; 
un cuore grande e indomabile, così che nessuna ingratitudine lo possa 
chiudere e nessuna indifferenza lo possa stancare; un cuore 
tormentato dalla gloria di Cristo, ferito dal suo amore, con una piaga 
che non si rimargini se non in cielo. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

429 

Omelia nella Messa 
per le esequie di Don Enzo Mazzoni 

Chiesa parrocchiale di Malalbergo 
Sabato 27 agosto 2022 

 

l mondo di Dio è diverso da quello finto degli uomini ma non è 
affatto alla rovescia. È il mondo come Dio lo voleva. Non è la 
consolazione per quelli che non ce la fanno, il premio per gli 

ultimi, ma la grazia di una vita piena per tutti noi, mendicanti di 
amore come siamo, tutti, liberandoci dalla triste ricerca di innalzarci 
da soli. Quello che è stolto per il mondo, che quindi non lo considera, 
lo umilia, lo reputa una sconfitta, diventa pieno di Dio che non può 
entrare, invece, da chi si crede già sapiente e forte da solo. Il mondo 
di Dio è per persone vere, che non fanno finta di essere quello che 
non sono. Quello che è stolto per il mondo, Dio lo ha scelto per 
confondere i sapienti. È stolto nel mondo parlare di una porta stretta, 
eppure se vogliamo amare per davvero dobbiamo liberarci dalla 
convenienza, dal possedere, dall’orgoglio, ed entrare nella porta 
stretta dell’amore, che appare tale a chi vuole conservare tutto di sé. 
La mia porta sarà chiusa per il ricco e per il forte, ma sarà larga per 
l’umile e il piccolo. Per il mondo è davvero stolto pensare che si è beati 
quando si è poveri o quando si piange, che è stolto amare senza quelli 
che non possono darti niente in contraccambio. Eppure solo donando 
gratuitamente possediamo quello che altrimenti ci viene tolto. Ciò che 
è debole per il mondo, Dio lo ha scelto per confondere i forti; ciò che 
è ignobile e disprezzato per il mondo, che è nulla, Dio lo ha scelto per 
ridurre al nulla le cose che sono, perché nessuno possa vantarsi di 
fronte a Dio. Ecco il senso della vita cristiana che ci libera dal 
rincorrere una sapienza che ci rende egoisti e pieni di noi stessi ma 
vuoti di amore, supponenti e ricchi ma incapaci di condividere. Don 
Enzo ha vissuto sempre in luoghi non centrali, quelli in cui si trovava 
bene, e li ha resi preziosi riempiendoli dell’amore di Dio, perché 
questo lascia la creta dei nostri vasi sempre tale ma contenitore del 
tesoro più prezioso ed eterno. 

Ringraziamo il Signore perché Don Enzo non ha tenuto per sé il 
suo talento, ha vinto la paura di amare per restituire la fiducia 
accordata, sentendo suoi quei talenti affidati, spendendoli per aiutare 
il suo padrone e trovando così se stesso. E i talenti diventeranno così 
suoi. E ringrazia per il tanto ricevuto! Uso le parole di Don Enzo nel 
suo testamento, piene di vera sapienza umana proprio perché umile e 

I



Atti del Card. Arcivescovo 

430 

consapevole di sé: «Ringrazio Dio per il dono fondamentale della vita 
e ancora di più della fede cristiana; senza sarebbe tutto vuoto. 
Ringrazio Dio per un dono che mi ha sempre sorpreso: la vocazione al 
sacerdozio ministeriale. Io che non riuscivo a dire due parole in 
pubblico, sono chiamato ad annunciare la notizia più bella del mondo: 
il Vangelo. In me si attua il mistero dello strumento povero, chiamato 
a toccare il pane consacrato, ad alzare le mani per assolvere, benedire, 
incoraggiare gli altri, quando io invece sento la mia povertà umiliante. 
Sia lodato il Signore nei suoi piani imperscrutabili. Un dovere chiedere 
perdono a Dio e ai fratelli per i tanti peccati in pensieri, parole, opere 
ed omissioni. Troppo facile sono stato nel criticare, troppo lento a 
perdonare. Non sono stato di buon esempio. La mia speranza è la 
misericordia di Dio e il crocifisso con quelle braccia aperte per 
abbracciare tutti i peccatori del mondo. Un grande grazie per il 
momento più importante: la messa della domenica. Un parroco vede i 
suoi cristiani giovani, vecchi, grandi e piccini ed insieme accoglie il 
Signore che parla e che viene nell’Eucaristia. E grazie ai malati che con 
la fede di un tempo avete accolto il Signore nella comunione e a casa 
vostra. Vengo da una famiglia che ha contato fino a ventuno 
componenti e con un comando: lavoro, messa, famiglia, onestà. Forse 
sorprende che io non abbia parlato dei superiori e vi confido una mia 
paura di fronte a voi per le mie origini contadine. Avevamo paura del 
padrone, del fattore. Ebbene, ciò mi è rimasto incollato dentro per 
tanti anni. Scusatemi». 

Il talento è pensarsi per gli altri e usare quello che si è per amore. 
E così trova anche il senso della sua vita, quello che non finisce, la 
beatitudine di avere trovato ciò per cui sei stato creato. Don Enzo 
aveva tanti talenti, da uomo della terra com’era, concreto, generoso, 
serio nel lavoro, instancabile nel servizio e nell’entrare in relazione 
con tutti. Il suo talento era il suo sogno: trovare gente innamorata 
della Parrocchia e, aggiungerei, fare innamorare di Gesù e della sua 
Chiesa. Ci ha aiutato a vivere la Chiesa come è: una casa, una famiglia. 
Era sensibile per questo. E ha visto nella protezione di questi anni, in 
particolare gli ultimi mesi così difficili, proprio il frutto del vivere la 
Chiesa come deve essere: famiglia di Dio. Ringrazio di cuore Don Pino 
e tutta la comunità per come avete protetto Don Enzo, trattandolo 
come un padre e un fratello maggiore carissimo. Grazie. Ecco cos’è la 
Chiesa: una famiglia che non lascia solo nessuno. Se viviamo la Chiesa 
come famiglia allora anche le nostre famiglie lo saranno di più. E il 
ricordo di Don Enzo ci unisce e ci unirà proprio perché ha vissuto per 
la sua Comunità. La Chiesa è la nostra casa, nel senso più vero, non 
del possesso: nostra perché di Gesù, nostra perché l’amore è nostro se 



Atti del Card. Arcivescovo 

431 

lo perdiamo per gli altri. Stava male quando i preti parlavano poco 
del Signore e chiedeva al Vescovo se trovava «un momento propizio 
perché potrebbe darci una mano a creare più fraternità tra di noi». 

Con cordialità, umiltà e semplicità, quasi timido ha cercato di 
costruire una casa, vivere la Chiesa come la sua famiglia. Massumatico. 
Il 21 settembre 1967 cominciò il servizio come cappellano a Molinella, 
Panzano, dal 1978 al 1997 a Rubizzano e Gavaseto di S. Pietro in 
Casale e come aiuto al parroco di S. Pietro. Dal 1996 al 1997 fu 
amministratore parrocchiale a S. Pietro in Casale, dal 1997 parroco a 
Malalbergo. Ricordava con commozione il gruppo del Vangelo nelle 
case a S. Pietro in Casale negli anni ottanta/novanta. Era il primo nel 
servire perché sapeva leggere bene le necessità degli altri, spendeva il 
suo talento, non lo teneva per sé. Ascoltava, faceva ironia e battute, 
non imponeva mai le sue verità, ma conduceva alla verità che è Gesù. 
I suoi occhi erano occhi che chiedevano e davano amore. Si era fatto 
pescatore di uomini, sensibile, quasi fisicamente vulnerabile. Il 
pescatore è paziente: ricordiamo a volte una certa malinconia che lo 
prendeva anche se sempre raccolto sobriamente in se stesso. E in 
fondo in questa c’era sempre una ricerca di amore, di aiuto, di 
relazione tra le persone che Gesù gli aveva dato di servire, il campo 
dove lavorare da bravo e generoso contadino quale era. 

Grazie Don Enzo perché hai speso il talento, i tuoi talenti, fino alla 
fine, coltivando l’orto della casa del Signore con la pazienza e la 
concretezza del lavoratore dei campi. Ricordaci di essere la famiglia 
di Dio, di sentirci a casa e di essere casa tra noi e per tutti, amandoci 
come fratelli, avendo cura del prossimo e di questa casa come e più 
della nostra, perché così anche le nostre case saranno piene di amore. 
Col sorriso con cui ti ricordiamo oggi sei abbracciato da quel Cristo 
che spalanca le braccia sulla croce. Prega per noi e prega perché tanti 
non cerchino la sapienza del mondo ma quella di Dio, perché ci siano 
tanti gruppi del Vangelo per imparare a spendere i talenti per il 
progetto di amore di Dio. Il tuo esempio ispiri tanti a scegliere il 
servizio del prete. E con te ringraziamo Dio per le meraviglie che 
compie con noi, povera cosa ma riflesso dell’amore di Dio. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

432 

Omelia nella Messa 
per la Solennità di S. Agostino 

Basilica di S. Pietro in Ciel d’Oro – Pavia 
Domenica 28 agosto 2022 

 

are memoria dei Santi non è come ammirare un capolavoro e 
noi non siamo spettatori, perché è un dono di comunione, 
cioè amore che ci coinvolge e arricchisce. Nella comunione 

quello che è suo è mio, e viceversa, anticipo di ciò che vivremo con 
pienezza quando saremo una cosa sola. La vita dei Santi, poi, non è 
perfetta, ma piena di amore e di storia vissuta, che comunica la luce 
di Dio a distanza di tempo. Ricordare i Santi – tanto più nel buio e 
nelle difficoltà – ci protegge e orienta, aiuta a ritrovare la bellezza di 
Dio, a capire il dono che siamo noi, a decidere di spenderlo. Non 
dobbiamo diventare S. Agostino, ma santi! Anche noi, insomma, un 
capolavoro! Santo non è il perfetto, ma chi ama e si fa amare da Dio. 

Il problema di tutti – e il sogno di Dio è che avvenga per tutti – è 
trovare amore. Una certa vulgata psicologizzante – che fa torto alla 
psicologia – impone di trovare se stessi da soli, facendo girare tutto 
intorno al proprio io, prendendo sempre per sé e perdendo per questo 
tanto tempo, e anche soldi, consumando interpretazioni ed 
esperienze. In realtà trovo me stesso quando trovo l’amore e così 
capisco chi sono e per chi sono. Quando accade sono felice e nessuno 
ci può separare dall’amore di Dio e, quindi, dei suoi figli. Così è 
avvenuto per S. Agostino. Non vuol dire risolvere per sempre tutti i 
problemi, essere invulnerabili dalle pandemie della vita, non dovere 
soffrire più! Significa avere la forza per affrontarli, anzi, per rendere 
le stesse avversità motivo per un amore ancora più vero e forte. 
Quando troviamo l’amore, sempre tardi (che grazia è questa per me 
ritardatario, che ancora faccio tanta fatica a capire e ad abbandonarmi 
all’amore!) troviamo la forza per non avere paura di amare il 
prossimo, la ragione per cui sacrificarci, se serve farlo. Diceva S. 
Agostino, che come noi aveva cercato l’amore dove non c’era: «Né 
soltanto io, o pochi uomini con me vogliono essere felici, bensì tutti 
lo vogliono. Chiedi a due persone se vogliono fare il soldato, e può 
accadere che l’una risponda di sì, l’altra di no; ma chiedi loro se 
vogliono essere felici, ed ambedue ti risponderanno all’istante, senza 
ombra di dubbio, che sì; anzi, lo scopo per cui l’una vuole fare il 
soldato, l’altra no, è soltanto la felicità» (Conf. 10,20). 

F



Atti del Card. Arcivescovo 

433 

S. Agostino con la sua vita, che condivide senza opacità con noi, ci 
libera da un’idea puritana, perbenista e falsa. Cercò felicità e se stesso 
nel prestigio, nel potere, nel possesso delle cose, ma seppe guardare 
davvero nel suo intimo accorgendosi che Dio era più intimo a sé di se 
stesso, che gli era stato sempre accanto, che non lo aveva mai 
abbandonato o giudicato, che era in attesa di poter entrare in modo 
definitivo nel suo cuore. Ecco la differenza tra una ricerca interiore e 
lo specchio narcisista che riflette sempre e solo il nostro io. Dio è 
amore ed è l’altro che ti dice chi sei. Solo l’incontro con Lui è la 
risposta alle inquietudini del cuore umano, a quella nostalgia che 
abbiamo nella nostra anima e che trova pace solo nell’amore di un Dio 
vicino, intimo ma non piegato all’io; amore, non sostanza per 
garantire sicurezza e una vita senza pensieri, ma amore che ci apre 
alla vita vera. Tutti noi cerchiamo tante sicurezze e, pur avendone, ci 
scopriamo sempre molto fragili, vulnerabili. La sicurezza, infatti, non 
la troviamo potenziando i sistemi difensivi, ma liberandoci dalle 
paure e imparando a difendere gli altri e non il mio io, ad amare il 
prossimo che diventa il mio caro, un pezzo di me. 

Chi ci fa entrare in noi stessi è proprio Gesù e il suo amore. 
Amando troviamo l’amore che cerchiamo, perdendo possediamo, 
amando gli altri gratuitamente amiamo il nostro io, non viceversa. 
Diceva S. Agostino: «Quando dunque compi un atto di misericordia 
comportati [così]: se porgi un pane, cerca di essere partecipe della 
pena di chi ha fame; se visiti un infermo, quella di chi ha una malattia; 
se vai a un funerale, ti dispiaccia del morto e se metti pace fra i 
litiganti, pensa all’affanno di chi ha una contesa. Se amiamo Dio e il 
prossimo non possiamo fare queste cose senza una pena nel cuore. 
Queste sono le opere buone che provano il nostro essere cristiani» 
(Discorsi 358). Che pena certi nostri calcoli, le avarizie, la convinzione 
che a fare del bene ci si rimette, il pensare che se ne debbano occupare 
gli altri, la contabilità del dare e ricevere, quando nell’amore il conto 
è unico e quel che dai ricevi! E siamo ancora così avari di amore, noi 
che abbiamo ricevuto tanta bellezza e anche tante possibilità? «In eo 
quod amatur, aut non laboratur, aut et labor amatur. Quando si ama 
non si fatica o, se si fatica, questa stessa fatica è amata» (De bono vid. 
21,26). S. Agostino viveva, come noi, un periodo di cambiamento 
d’epoca, di grande crisi umana e spirituale. Sembrava tutto crollasse. 
S. Agostino ama la Chiesa e la parola di Dio e parla di sé senza esibirsi, 
senza mettersi al centro perché parlava di Gesù, il centro di tutto, 
l’unità tra i fratelli. Non è un paternalista che fa cadere lezioni 
dall’alto, spesso dopo che non può più dare il cattivo esempio. È 
attraente perché parla di quello che ha vissuto. Ecco perché oggi ci 



Atti del Card. Arcivescovo 

434 

aiuta a vivere l’Evangelii Gaudium che Papa Francesco raccomanda ai 
cristiani e che comunica la bellezza di Dio, l’acqua che il deserto invita 
a cercare. E l’amore accende amore. «Ex amante alio accenditur alius. 
È dall’amore dell’uno che si accende l’amore dell’altro» (Conf. 4, 14, 
21). 

S. Agostino visse una dimensione affettiva della Chiesa. E noi? Ci 
sentiamo a casa? La viviamo come la nostra famiglia? La Chiesa per 
prima cosa va amata perché, prima di essere colleghi o vicini di banco, 
siamo fratelli e figli! Cosa capiamo della Chiesa se non viviamo il 
comandamento dell’amore? Stavano insieme e avevano ogni cosa in 
comune. Ecco il segreto. Si mette in comune tutto solo quando si ama, 
anzi si desidera che quello che è proprio diventi dell’amato. Mettere 
in comune non significa pensiero unico, ma comunione e quindi unità. 
Questo è contro l’individuo? La sicurezza è nel Signore che non delude 
e ha dato la vita per noi. Non è un mercenario! Vendevano tutto con 
letizia e semplicità di cuore, cioè con gioia e amabilità, umilmente, 
tanto che la traduzione precedente parlava di godere della simpatia 
di tutto il popolo. Tutte le pecore sono sue, e per loro dona la vita. Il 
mercenario scappa. Anche i discepoli sono pure loro mercenari 
quando scappano, semplicemente perché «non gli importa delle 
pecore» o forse, meglio, gli importa più di salvare se stessi che delle 
pecore. Cioè non gli importa delle pecore! Il pastore conosce ed è 
conosciuto. Conoscere e amare, e l’amore non è mai ad una sola 
direzione ma circolare, come Gesù dice di quello tra Lui e il Padre. 
Gesù ha tante pecore che non conosciamo perché provengono da un 
altro recinto. Anche queste sono sue e quindi pure nostre. Se amiamo 
il mondo così sofferente diventeranno un solo gregge, un solo pastore. 
Siamo una cosa sola e saremo una cosa sola e senza fine, perché 
«l’amore rende sempre nuove, e perciò sempre affascinanti» tutte le 
cose. «Non avviene di solito – continua S. Agostino – che, percorrendo 
spaziose e incantevoli località cittadine o campestri non proviamo più 
alcun fascino, perché già le abbiamo contemplate spesso? Eppure, 
mostrandole a chi non le ha mai viste, nel fascino nuovo che essi 
provano non si rinnova forse anche il nostro? Attraverso il vincolo 
dell’amore noi siamo in loro e quelle cose, che erano vecchie, 
diventano nuove anche per noi». 

Annunciamo il Vangelo con la nostra vita, piena di contraddizioni 
ma trasformata dall’amore di Dio. E saremo un solo gregge, amando 
tutte le pecore perché tutte sono sue e nostre. Fratelli tutti per 
combattere le terribili pandemie della vita, per vivere e fare vivere 
tutti, a cominciare dai più deboli e poveri, in questa meravigliosa 
stanza del mondo.  



Atti del Card. Arcivescovo 

435 

Omelia nella Messa 
in occasione del L Consiglio generale del 
Movimento Cristiano dei Lavoratori (M.C.L.) 

Basilica superiore di S. Francesco d’Assisi – Assisi 
Sabato 3 settembre 2022 

 

o stesso cercherò le mie pecore e ne avrò cura», abbiamo 
ascoltato dal profeta. Ecco quello cui siamo chiamati: 
aiutare Dio, pastore, ad avere cura. È un pastore, come 

sappiamo, buono e quindi bello o, se vogliamo il contrario, bello 
perché buono. Quanto è vero per ognuno di noi: diventiamo belli 
perché buoni! Gesù non è un mercenario: non scappa davanti al lupo 
perché “gli importa” delle pecore. Ha interesse e si pensa per loro, non 
viceversa. A questo si ispirò Don Milani con il suo “I Care”, che era 
anche una scelta ed una responsabilità. Lo aveva scritto nella sua 
scuola di Barbiana, scuola di vita e di Vangelo vissuto. Era il contrario 
del “me ne frego” che tanta violenza ha giustificato, che rozzamente e 
senza nessun rispetto per la persona ha disprezzato le altrui idee, 
facendo credere nella forza dell’ideologia. Paradossalmente sembrava 
moderno, anticonformista, rapido, deciso, necessario, e in realtà era 
solo la distruttiva affermazione di sé. Il nostro pastore ha interesse 
perché ama e non ne perde nessuna. Le passa in rassegna. Non è 
niente di militare ma è come guardarle, contemplarle, conoscerle di 
nuovo anche quando già si conoscono perché l’amore non smette di 
capire e di stupirsi, di riconoscere nell’altro la bellezza che ha dentro. 

Senza amore non si accende niente e tutto perde valore, 
pericolosamente, per tutti. Le raduna il pastore perché sa che la 
solitudine è pericolosa. È anche quello che siamo chiamati a fare dopo 
e dentro i giorni nuvolosi e di caligine che abbiamo vissuto e che 
stiamo vivendo. Sono giorni di grande dispersione, che isolano, 
rendono fragili, a volte pieni di angosce. Aiutiamo questo pastore, e la 
Chiesa che Lui ha radunato, a cercare, non a giudicare, la pecora 
smarrita. Quante volte siamo pronti a giudicare, anzi ci esercitiamo 
talmente tanto che sappiamo riconoscere la pagliuzza! Giudichiamo 
ma non aiutiamo, non sappiamo rendere diversi, perché il giudizio 
condanna, la misericordia, cioè l’amore che diventa aiuto, solidarietà, 
progetto, resistenza, cambia la vita. Da cristiani e con piena 
responsabilità aiutiamo la Chiesa a radunare e a curare in tempi di 
grande caligine. 

«I



Atti del Card. Arcivescovo 

436 

Che vuol dire oggi, per noi, fasciare la ferita e curare la malata? 
Non dobbiamo compiere uno sforzo straordinario verso coloro che 
hanno più difficoltà? Penso ai fragili, ad iniziare dagli anziani. 
Possiamo lasciare nell’angoscia chi perde l’autosufficienza? Che vuol 
dire non abbandonare, non essere mercenari della vita, tanto che 
questa non ha più valore, non perché non lo abbia ma perché nessuno 
lo riconosce più, o nessuno me lo dà? Gli scartatori siamo anche noi 
con l’indifferenza o con il non sognare una protezione adeguata. E 
come sempre gli scartatori finiscono scartati! Chi condanna sarà 
condannato. Non dobbiamo riprendere la passione alta per difendere 
il lavoro dai suoi avversari e non dobbiamo farlo ancora di più in 
questo periodo terribile, di grandi sfide? Non servono enunciazioni 
impeccabili, comunicazioni digitali che finiscono per essere la nuova 
forma di carta patinata per ingannare le persone! Noi dobbiamo 
rassicurare con una presenza vera, umana, costante, attenta, 
intelligente coloro che si sono sentiti abbandonati da troppi 
mercenari. È la vostra forza: la relazione, la vicinanza alla gente. 

Il Giubileo è un nuovo inizio: conserva la memoria e ci aiuta a 
preparare il futuro. Quando non si ha visione si è facilmente 
smemorati e viceversa. Giubileo vi aiuta a ritrovare le idealità, cioè la 
passione, il sogno, l’entusiasmo, che vi hanno generato, che non si 
riproducono chimicamente e che oggi possiamo comprendere meglio, 
resi saggi anche da contrapposizioni sorpassate, più liberi quindi di 
ritrovare quello che unisce, più capaci di alleanze. C’è una cultura da 
mercenario che è diventata il pensiero dominante, perché imposta 
dall’individualismo, da una difesa dei diritti individuali dimenticando 
che l’individuo ha senso e importanza in relazione al prossimo, al noi. 
Il lavoro precario è conseguenza proprio di tanti mercenari, che poi 
scappano una volta ottenuto quello che cercano: utile per sé. La poca 
sicurezza sul lavoro è spesso conseguenza di un mercato del lavoro da 
mercenari. La mancata lotta alla corruzione è perché l’interesse 
privato prevale su quello pubblico. Questo causa tanta paura nelle 
pecore, che non sanno su chi contare. 

Siamo un Paese vecchio che ha paura della vita, perché piena di 
pericoli ma soprattutto perché disillusi. Non troviamo le risposte nelle 
sicurezze, che non bastano mai. Dobbiamo amare, amare con tutto noi 
stessi e con intelligenza perché l’amore è la risposta! Un uomo digitale 
e psicologizzato si chiude e cerca sicurezze e risposte che non troverà 
mai sufficienti. Così non si genera vita, ma si piega la vita a sé. L’amore 
del pastore è la vera risposta. Aiutiamo a non avere paura di generare 
vita, anche nel senso di trasmetterla ad altri. Ecco perché siamo qui a 
chiedere a S. Francesco la gioia, la semplicità, la spogliazione dalle 



Atti del Card. Arcivescovo 

437 

proprie ricchezze che ingannano. Per ritrovare se stessi, la povertà che 
ci rende quello che siamo, l’umiltà che ci rende finalmente utili agli 
altri e non prigionieri di noi stessi e della nostra considerazione. Offre 
la vita per le pecore. Ecco il cristiano. Ecco il Movimento cristiano 
lavoratori che vuole aiutare Gesù a cercare le altre pecore che non 
sono di questo ovile. L’amore di Dio è sempre più largo dei nostri cuori 
e dei confini angusti, sia personali sia di gruppo. Ma è solo amando il 
pastore e aiutandolo che possiamo liberarci dalle nostre paure. 

Ci aiuta oggi S. Gregorio. Il Magno, il grande. Era prefetto della 
città. Aveva un ruolo civile. Non dobbiamo dimenticare che questi 
hanno un senso se pieni di passione per il servizio! Divenuto Papa, 
suggerirà ai Vescovi di prenderlo a modello nella gestione degli affari 
ecclesiastici. S. Gregorio affrontò la questione longobarda, di coloro 
che erano i nemici da combattere. Papa Gregorio cercò la pace, e a chi 
pensava che fossero solo rozzi propose qualcosa di nuovo per tutti e 
due. Non dobbiamo anche noi smettere di giudicare ma aiutare a 
ritrovare il futuro che ora i nuovi longobardi cercano? Non si chiuse 
nel lamento delle difficoltà ma inviò i suoi monaci in Inghilterra. 
Diremmo noi in uscita. Si nutriva della Parola («Cresce con chi la 
legge») e nutriva con il pane dell’amicizia. Chi divide sociale e 
spirituale sbaglia per l’uno e per l’altro! Guai a un sociale che perde 
l’oltre dell’amore perché diventa davvero interesse e la Chiesa una tra 
le tante organizzazioni filantropiche. L’amore è di più della 
filantropia, pure importante, o di una terapia di gruppo! Ma guai 
anche a uno spirituale che non si piega al servizio, che non sa 
guardare e aiutare i fratelli più piccoli di Gesù. S. Gregorio «comprò e 
distribuì grano, soccorse chi era nel bisogno, aiutò sacerdoti, monaci 
e monache che vivevano nell’indigenza, pagò riscatti di cittadini 
caduti prigionieri dei longobardi, comperò armistizi e tregue». 
Bisogna essere umili e umiliarsi nella vita concreta, come ci insegna 
Gesù che per primo ama noi, suoi fratelli più piccoli! Umiltà e ricerca. 
«Quando ci si compiace di aver raggiunto molte virtù è bene riflettere 
sulle proprie insufficienze ed umiliarsi: invece di considerare il bene 
compiuto, bisogna considerare quello che si è trascurato di compiere». 

Papa Francesco vi chiese educazione, condivisione, testimonianza: 
credo siano parole ancora tanto valide in questo tempo di crisi, di 
molta solitudine. Nella pandemia avete vinto l’isolamento con una 
rete di amicizia. Continuate a tessere la rete di solidarietà, 
indispensabile, per fare sentire protetti. «Un cristiano senza amore è 
come un ago che non cuce: punge, ferisce, ma se non cuce, se non 
tesse, se non unisce, non serve. Oserei dire, non è cristiano», ha detto 
Papa Francesco. Curiamo questa casa comune e aiutate l’unico buon 



Atti del Card. Arcivescovo 

438 

pastore, servendo l’unità del gregge ma anche proteggendo e 
difendendo le pecore più fragili. Nella loro gioia incontreremo già oggi 
l’eternità che darà senso al tempo. Buon Giubileo. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

439 

Omelia nella Messa 
per l’ordinazione presbiterale di tre 
Missionari del Preziosissimo Sangue 

Basilica dei Santi XII Apostoli – Roma 
Sabato 3 settembre 2022 

 

hi può immaginare che cosa vuole il Signore? E quale 
uomo può conoscere il volere di Dio?» si interroga la 
Sapienza. E noi aggiungiamo: «Il volere di Dio è contro 

il nostro, limita la nostra vita?». In realtà riduce l’egocentrismo che fa 
credere di trovare noi stessi nell’affermazione di sé. È proprio vero: «I 
ragionamenti dei mortali sono timidi e incerte le nostre riflessioni, 
perché un corpo corruttibile appesantisce l’anima e la tenda d’argilla 
opprime una mente piena di preoccupazioni». Siamo consapevoli 
della nostra fragilità, della debolezza della nostra vita? La Parola di 
Dio ci aiuta a non scandalizzarci di queste, della nostra incapacità, 
dell’inadeguatezza. Per questo scegliamo di farci aiutare, dal più 
grande mental coach e terapeuta che è il Signore. La sua volontà non 
è mai contro la nostra, anche quando può apparire esigente, eccessivo 
o addirittura chiedere l’impossibile. Chiede a noi di amarlo più di ogni 
cosa perché Lui per primo ci ama fino a dare la vita per noi! E chi ama 
Lui più di ogni cosa, ama di più tutti! A differenza nostra non chiede 
mai quello che noi non facciamo. 

Niente umanamente è impossibile a chi crede, a chi ama. Non lo 
sarà per voi, carissimi fratelli. È la bellissima vocazione di S. Gaspare 
che riconosce dei fratelli nelle persone nemiche e nei lupi sa 
distinguere quello che essi realmente cercano: qualcuno che voglia 
loro bene, che li aiuti a ridiventare padroni di sé, che li liberi dal 
potere del male, qualcuno che li tratti umanamente. «A stento 
immaginiamo le cose della terra, scopriamo con fatica quelle a portata 
di mano; ma chi ha investigato le cose del cielo?». Per investigare le 
cose del cielo non bisogna chiudere gli occhi, ma aprirli, perché sono 
proprio quelle del cielo che ci aiutano a vivere bene sulla terra, perché 
ne svelano il senso, ci aiutano capire quello cui siamo chiamati. Questa 
sapienza non è degli iniziati, ma dei piccoli, quindi può essere per 
tutti. I piccoli sono coloro che imparano, che si lasciano amare e 
mettono in pratica la Parola che ascoltano. E sono solo i piccoli che 
vedono satana cadere dal cielo, la vita cambiare, i frutti della forza 
della Parola. Non avviene subito, ma solo dopo essersi messi in 

«C



Atti del Card. Arcivescovo 

440 

cammino. L’acqua non si trasforma in vino prima di averla portata al 
Maestro di tavola, cosa che poteva apparire prenderlo in giro, 
rischiare una brutta figura, fare pensare di essere stolti, di non 
renderci conto. Come dei piccoli amate la fraternità tra di voi e verso 
tutti. Che bene prezioso! Lo sapete bene anche per voi. Filemone e 
Onèsimo erano due mondi diversi, divisi, nemici: il padrone e lo 
schiavo. Mai si sarebbero pensati insieme. Che figura ci faceva 
Filemone a farsi vedere amico di uno schiavo? E poi Onesimo a trattare 
fraternamente il padrone! Le diffidenze, gli odi, ci segnano, ma la 
Parola, l’amicizia dei fratelli, supera e permette quello che è altrimenti 
impossibile. Credete sempre alla forza dell’amore che Cristo ci ha 
donato. 

Ringraziamo tutti perché nei nostri tre fratelli, Francesco, Daniel e 
Federico Maria, vediamo quello che siamo chiamati tutti a compiere, 
ciascuno nel suo ministero, ma ciascuno con un ministero! Il sacerdote 
sceglie che la sua famiglia sia quella dei fratelli e delle sorelle. Non 
significa vivere senza famiglia, anzi! La nostra rinuncia è perché 
abbiamo trovato! E noi non siamo dei single, ma dei padri, dei fratelli, 
dei figli! Chi ama Dio più di ogni cosa ama tutti più di se stesso! E il 
presbitero presiede nella comunione questa bellissima famiglia di Dio 
che ci rende familiari a tutti, e tutto familiare a noi. La dona e la riceve, 
con gioia, perché la comunione è circolare e non finisce mai, come 
l’amore. Saremo una cosa sola in cielo. Curate sempre in voi e tra voi 
l’amore. È delicatissimo e fortissimo, si perde facilmente, a volte si 
indurisce segnato dalle delusioni che possono fare apparire tutto 
vano. Aiutatevi a non disperderlo mai. In modi diversi, come le vostre 
storie! L’amore non è facile, a volte sfuggiamo dall’amore, come Giona. 
La nostra libertà è il giogo di cui non avere mai paura, perché amore 
che libera dalla catena peggiore, quella che ci lega a noi stessi e ci 
rende prigionieri del nostro io. Abbiamo capito come la fede non è 
mai solo “di testa e di muscoli” (cose da sapere e da fare), ma anche 
“di cuore e di pancia” (un amore da accogliere e per cui gioire e 
appassionarsi). Solo l’amore ricevuto ci fa trovare la pienezza della 
gioia, diversa da quella adolescenziale del benessere come assenza di 
problemi, da quella dell’“andrà tutto bene”, ma dell’amore umano, 
vero, concreto, più forte del male. Se «eravate felici all’85%» adesso 
trovate una gioia piena, interiore e profonda. Certo: sappiamo come 
le delusioni, le ferite, ci aiutano a capire il nostro cammino. Solo così 
ne comprendiamo la proposta ma anche sentiamo la bellezza che 
questa contiene. Che amore sarebbe quello che non chiede nulla, che 
scompare all’apparire dei problemi, che non sa affrontare le scelte, 
che si accontenta? Solo per amore amiamo più l’altro di noi stessi. “Per 



Atti del Card. Arcivescovo 

441 

te farei qualsiasi cosa”, dice chi ama. Non perché non amiamo la 
nostra vita, ma perché amiamo di più quella dell’amato. Lo amiamo! 
Che senso avrebbe conservare la vita se perdiamo l’amore? E la misura 
dell’amore è l’amore stesso! Chi ama di più Gesù e odia se stesso vive 
un’amicizia che supera tutte le divisioni sociali, geografiche, etniche, 
vera liberazione ed identità che ci rende universali. Questo è essere 
uomini di pace e di comunione, presiedere nella comunione, non 
esserne il centro perché lo è solo Gesù. Se visitiamo i poveri, se non ci 
rivolgiamo dall’altra parte, se aiutiamo gli anziani e sosteniamo la loro 
fragile vita, compiamo gesti di amore che rendono migliore la terra e 
più luminosa la vita di tanti. Perdiamo la nostra vita per il suo amore. 
E troveremo e ritroveremo, in maniera sempre nuova, quello che 
conta: l’amore eterno, nostro, che non ci lascia mai e che cresce, 
invecchia con noi. È questa la via che apre finalmente il cielo. 

Comunicare il Vangelo ce lo fa ritrovare. «So per esperienza che 
molte cose che da solo non ero riuscito a capire, le ho capite quando 
mi sono posto di fronte ai miei fratelli. Il che vuol dire che quanto 
devo a loro è per loro. Mentre infatti l’anima si dilata nell’amore 
s’innalza nella conoscenza, e tanto s’innalza verso Dio quanto più si 
abbassa verso il prossimo», diceva S. Gregorio. Occorre piegare la 
schiena e abbassarsi umilmente per andare incontro ai bisogni del 
prossimo, se si vuole stare diritti. «Con l’inchinarsi al prossimo, uno 
acquista la forza di stare diritto; col piegarsi si distende; colla 
tenerezza si rinforza. Quando uno si dà a questo esercizio, ricava la 
forza per elevarsi fino al suo Creatore. Quella carità che ci rende umili 
e compassionevoli, ci solleva poi a un più alto grado di 
contemplazione». È l’ascesi di Gregorio: nella misura in cui si dilata 
nell’amore del prossimo acquista, come per una concentrazione di 
energie, la forza di spiccare il salto verso Dio. «Quanto più uno si dilata 
nell’amore del prossimo, tanto più s’innalza nella conoscenza di Dio». 

Con S. Gaspare diciamo: «Iddio è buono; e quanto egli è, quanto 
sa, quanto pensa, quanto desidera, quanto ordina e vuole tutto è 
bontà. Bontà è quella per cui provvede, bontà quella per cui 
commanda, bontà quella per cui ama, e quella per cui abborre, quella 
per cui ammette, e quella per cui rifiuta, e si rallegra conforme al sacro 
parlare, e si duole, e si adira e si pente, e si ricorda (a nostro modo 
d’intenderci) e si dimentica sol per bontà. Per bontà egli creò 
l’universo e per bontà lo conserva né in tutto questo universo v’è di 
bontà una minima particella che non sia sua». Sappiate riconoscerla 
in ogni persona, comunicarla a tutti con i sacramenti e la Parola che 
diventa vita. Siate tanta bontà luminosa e intelligente, quella del 
pastore bello e buono.  



Atti del Card. Arcivescovo 

442 

Omelia nella Messa 
nella memoria del Beato Olinto Marella e 
di suffragio nel V anniversario della morte 
del Card. Carlo Caffarra 

Metropolitana di S. Pietro 
Martedì 6 settembre 2022 

 

on coltiviamo l’illusione e la presunzione di ridurre Gesù a 
nostro benessere e di non cercare il bene seguendolo. È 
davvero la tentazione del nostro io che ci rende lontani da 

Gesù e ci lascia soli con noi stessi. Nel Vangelo di Matteo Gesù prova 
compassione della folla, che vede stanca e sfinita, come pecore senza 
pastore, e per questo chiama i dodici e li manda come operai del suo 
amore in mezzo alla messe. Nel Vangelo di Luca che abbiamo 
ascoltato, invece, Gesù passa tutta la notte a pregare. La preghiera è 
vedere le tante domande di sofferenza, farle proprie. Ed è sempre la 
stessa compassione che chiama a sé i suoi e li manda. Siamo mandati, 
non chiamati per stare fermi. Come si fa a resistere all’invito ad uscire, 
noi che siamo chiamati per questo? È proprio la prova che abbiamo 
deformato la nostra chiamata, dimenticando perché siamo suoi. 
Quando la Chiesa inizia a vivere per stessa ne diventa una caricatura, 
fa diventare importanti le cose che non contano, si riempie di 
confronti, di affanni, e si dimentica il perché Gesù ci ha chiamati. Per 
strada la Chiesa ci è sempre stata perché gli uomini sono pellegrini e 
mendicanti. E noi pure. 

Gesù pronuncia i nostri nomi. Non quelli che scegliamo noi ma che 
sceglie lui. È anche la bellezza di questa famiglia. Siamo diversi e 
insieme: questa è la grandezza della comunione. Non lasciamoci mai 
tentare da un modo politico di vivere la Chiesa. Qualche volta la 
politica entra nella Chiesa, la interpretiamo polarizzandoci e 
scontrandoci, tanto da politicizzare dei temi che sono solo umani e 
che la Chiesa affronta non per politica, ma per difendere la persona, 
cioè Cristo. Non siamo di quello o di quell’altro, ma solo di Cristo. Se 
siamo suoi i nomi sapranno stare insieme. 

Oggi ricordiamo i nomi del Cardinale Caffarra e di P. Marella. Poi 
c’è il destino, sempre di tutta la folla. Il cristiano non potrà mai 
pensarsi senza la folla, perché a questa veniamo mandati. Un mondo 
malato, tanti spiriti impuri da guarire, quelli che deformano la nostra 

N



Atti del Card. Arcivescovo 

443 

vita. La sua forza è la nostra forza, ma per averla dobbiamo essere 
deboli! Caffarra invitava a «considerare la confusa vicenda umana 
come potremmo guardare un ricamo. La parte inversa che possiamo 
vedere è una gran confusione di fili; la parte retta è un disegno 
intelligibile, bellissima. Vedere dentro le vicende umane il disegno del 
Padre». Sì, così capiamo come il nostro filo, con i colori originali di 
ognuno, trova il suo significato proprio collocandosi accanto agli altri. 
In questo ordito, che siamo chiamati a conservare, ad aggiustare, 
sempre «capiamo il mistero della successione apostolica, infatti vera 
spina dorsale di ogni Chiesa particolare, dove ogni Vescovo lascia una 
sua eredità. Vedere con gli occhi della fede il mondo intero come 
raccolto, illuminato da un unico raggio di luce». «Due gravi malattie 
che possono colpire gli occhi della fede, della nostra fede: lo strabismo 
e la dislessia. Lo strabismo. Guardare la realtà come di traverso, 
ipnotizzati da altri criteri all’infuori del raggio di Cristo, da altri criteri 
di lettura della realtà umana. La dislessia. Vedere, assieme a Cristo, 
qualcosa d’altro o qualcun altro accanto a Lui come necessaria 
aggiunta per la nostra salvezza, come se Cristo non bastasse a risolvere 
positivamente l’oscuro e spesso doloroso enigma della nostra vita!». 

Dottrinario, rispettoso e ortodosso, ma pugnace riguardo alla 
dottrina della fede e della vita cristiana. È anche un uomo santo e 
buono che ci aiuta a ricordare P. Marella: «Egli ricevette dal Signore 
in grado eminente la sapienza, l’unica sapienza di cui l’uomo ha 
bisogno: la sapienza del cuore. Postosi alla sequela di Cristo, egli si 
espropriò di se stesso per essere suo fedele discepolo. Questa radicale 
auto-espropriazione si mostra nel totale distacco dalle cose e dalle 
ricchezze, come aveva appreso alla scuola di Francesco, da vero 
terziario francescano. Si mostrò in una fedeltà alla Chiesa anche 
quando questa fedeltà gli costò sofferenza e sacrificio. Ma soprattutto, 
postosi alla sequela di Cristo, divenne partecipe della passione 
dell’uomo-Dio per la sorte di ogni uomo, della cura che Dio si prende 
di ogni uomo. Come padre Marella si prese cura di ogni uomo? Fu una 
cura concreta, attenta cioè ai diversi bisogni delle persone; fu una cura 
materna-paterna perché mirava a rigenerare ogni uomo che 
incontrava nella sua intera umanità: una cura dell’uomo abitata da 
una grande passione educativa. Quanti ragazzi da lui incontrati, con 
una umanità devastata in ogni dimensione, vennero da lui portati alla 
piena integrità della loro persona». 

Resta per noi l’angolo di P. Marella, segno di solidarietà che ci 
unisce a lui ma anche tra di noi, e invito alla solidarietà che diventa 
leggera. La nostra forza è e sarà sempre nella preghiera, forza che 
scopriamo nel nostro cuore e facciamo sempre a tutti. Non c’è carità 



Atti del Card. Arcivescovo 

444 

senza la preghiera perché questa, come avvenne per Gesù, ci permette 
di vivere l’esperienza della compassione e di tradurla in una 
protezione per i poveri. Scriveva P. Marella a sua nipote: «Borgo 
Capanne, Estate 1940. Mia cara Maria Luisa, non lasciate mai la 
preghiera! La preghiera è il respiro dell’anima, l’elevazione del nostro 
spirito dalle cose umane alle cose divine, la nostra conversazione con 
Dio. La preghiera è il maggior conforto nelle tristezze, nella sofferenza, 
nelle angustie». 

«Preghiamo per tutti: per i nostri cari, per coloro che ci hanno fatto 
del bene ed anche per coloro che ci hanno fatto del male. Preghiamo 
per gli infermi, per i sofferenti, per i peccatori, per tutti. Preghiamo 
per la Chiesa e per l’avvento del Regno di Cristo nel mondo intero. La 
preghiera è stata chiamata l’onnipotenza dell’uomo e l’impotenza di 
Dio, perché Iddio non sa resistere all’umile e costante invocazione 
della Sua creatura. La preghiera non umilia, non debilita, ma nobilita 
e innalza». 

Riposino in pace, e dalla preghiera, con l’intercessione del Beato 
Marella e del Vescovo Carlo, mettiamo in pratica la Parola oggi. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

445 

Omelia nella Messa per la Festa patronale 
Santuario di S. Maria della Vita 

Sabato 10 settembre 2022 

 

Maria della Vita. Che titolo bello! La donna trasmette la vita 
e la Chiesa, come ricorda Papa Francesco, è una madre. 
Maria dona la vita a Gesù, mostrando la concretezza del 

suo amore e l’attenzione alla carne. Dio è Spirito ma la nostra vita è 
anche corpo. È pericolosa un’idea della vita astratta, virtuale, fluida, 
che scompare perché abbiamo paura ad amare. Dio è vita, e la vita Dio 
ci aiuta a comprenderla, a spenderla, a non farcela portare via, a non 
sopravvivere. Il male è morte. Spesso non ce ne accorgiamo. Anzi, a 
volte scambiamo il male con il bene, non riusciamo a capirlo, 
ingannati dalla sua furbizia. È vita che finisce per affannarsi, che si 
conserva o si perde per nutrire le proprie emozioni? Spesso le fake 
news, che se sono fake vuol dire che portano un inganno ed anche 
l’interesse di chi inganna, sembrano migliori di quelle buone. È facile 
diventare servi inconsapevoli del male e non dell’amore. Ma non basta 
come giustificazione dire “non avevo capito! Non lo sapevo!”. Il male 
fa credere che stiamo bene vivendo per noi stessi. Poi ci accorgiamo 
poco alla volta che ci siamo costruiti un inferno. Come le dipendenze: 
all’inizio sembra che facciano stare bene, che noi troviamo quello che 
cercavamo, che non abbiamo finalmente problemi, e che siano senza 
conseguenze. Poi, però, diventiamo prigionieri e non riusciamo più a 
liberarci da soli. Quanta vita perduta perché regalata alle dipendenze 
con i loro enormi e schifosi interessi, vita umiliata, violenta per 
quell’idolo che è la droga, il gioco o la pornografia! Tutta roba che 
sembra innocente o che pensiamo di essere noi a scegliere 
liberamente. E, sempre liberamente, crediamo di poter smettere 
quando lo decidiamo noi. In realtà decide il padrone, l’idolo, la droga, 
l’alcool, il gioco, la pornografia che hanno conquistato il cuore e il 
fisico. Ecco perché abbiamo bisogno di S. Maria della Vita, perché 
cerchiamo vita. 

Veniamo qui e invece troviamo una straordinaria 
rappresentazione del dolore e della morte. Vediamo il compianto. 
Quei volti, così umani, e quel dolore così vero. Il nostro Dio non ci 
parla di stare bene dimenticando tutto, pensando a noi stessi, 
consumando finché si può e poi credere che la vita sia finita perché 
non si consuma più. Il compianto fa contemplare Gesù che dona la 
vita per te. Contempliamo Lui e con Lui tutte le vittime, torturate, 

S.



Atti del Card. Arcivescovo 

446 

umiliate, crocifisse oggi. Ma pure ci dice: guarda, il tuo dolore l’ho 
preso anche io, per te, perché nel tuo dolore senti che ti voglio bene, 
che non resto lontano, che non ti dico parole buone a distanza, come 
quelli che fanno lezioni ma non le mettono in pratica. Vedere il 
crocifisso e il dolore dei suoi amici, così straziante, è vedere le mamme 
dell’Ucraina, le lacrime incredule dei tanti amici che non sanno darsi 
pace e che sono come impietriti da quello che è successo, come 
Maddalena che grida tutto il suo dolore, come le mamme che corrono 
verso i loro figli che non sono più. Ovunque, con tutti i tratti, tutti 
uguali, di chi soffre. 

Ovunque allo stesso modo, perché è proprio vero che le lacrime 
sono tutte uguali. Ecco perché S. Maria della Vita: la Chiesa vuole la 
vita perché ama. E la difende perché la ama sempre e per tutti, 
sapendo che solo l’amore dona senso, dignità, speranza. Per questo è 
qui l’ospedale per la cura, per offrire una risposta concreta. Non è 
dignitoso spegnere la vita, ma è dignità darle valore anche quando 
sembra non averlo più. Non è dignità pensare che non abbia valore, 
perché la vita lo ha sempre e chiede di essere rivestita di significato e 
compresa per il tanto che sempre trasmette. Il significato della vita è 
la vita stessa, anche quella che sembra non comunicare niente e che 
in realtà ci fa capire tutto. E pure viceversa: quante agitazioni sono 
senza vita!  Gesù è proprio un padre buono, che non possiede e 
insegna a vivere. 

Aiutiamo Dio che dona la vita. Gesù di se stesso dice io sono la 
vita, perché è l’amore. Diamo vita. Trasmettiamola, non dobbiamo 
averne paura! Dobbiamo piuttosto avere paura di perderla, di ridurla 
a esibizione, ad apparenza, a forza fisica, a quella caricatura che la 
rende insulsa perché la fa esaurire in noi. La vita è nostra se la 
doniamo. La vita per tenerla si trasmette. Dobbiamo dare tanta vita al 
mondo, cioè legami di amore. Umanizziamo il mondo. Se il male 
disumanizza, tanto che l’altro è solo un nemico, un oggetto senza 
valore, anzi un pericolo, l’amore fa sentire quanto è importante e fa 
scoprire nell’altro il proprio volto. Gesù viene a salvare non ad 
emettere facili giudizi. La vita è rovinata? No. La vita è sempre 
bellissima. Per Gesù la vita non è bella perché senza problemi, 
perfetta, ma se è piena di amore e non se è perfetta. Vedete, noi 
ragioniamo proprio come i due fratelli: uno sciupa la vita prendendo 
tutto per sé, l’altro non la capisce non prendendo niente per sé ma 
senza amore. Ci abituiamo a tutto e si piega tutto al proprio io. Il 
maggiore sta nella casa del padre, non prende nemmeno un capretto, 
ma ha il cuore duro, tanto che non ha interesse al fratello che è 
tornato in vita. Uno giustifica ogni cosa. L’altro non giustifica nulla e 



Atti del Card. Arcivescovo 

447 

ricorda che colui che ha perduto con le prostitute è perduto per 
sempre. Ci vuole il padre a ricordare ad uno che non è il suo peccato, 
che è figlio, che gli dona il perdono, sfasciato com’era, fallito, deluso. 
Ma ci vuole il padre anche per il fratello maggiore, con la sua 
perfezione senz’amore, che non crede più alla fraternità e che 
condanna il fratello perché ormai è il suo peccato. Abbiamo bisogno 
del padre, che ci fa ritrovare la casa dove tutto ciò che è mio è tuo, 
dove la mia vita è mia perché in relazione con l’atro, dove la festa 
della vita è una sola per tutti, perché la sua gioia è la mia. Gesù è 
venuto a salvare. 

Gesù è pieno di gioia incontenibile quando qualcuno ritorna alla 
vita, perché per Lui non è la stessa cosa se una pecora (fosse anche 
per colpa sua) si perde! La sua volontà è che niente e nessuno sia 
perduto. Gesù condanna il peccato, ma ama il peccatore! E nessuno 
per lui è mai solo il suo peccato. L’amore del Padre è davvero diverso 
dal nostro! Sorprende ambedue i fratelli. Il più giovane sapeva di non 
poter essere più considerato figlio e pensava giustamente di dover 
solo pagare le conseguenze delle sue scelte. Tutti e due devono 
rientrare in sé, capendo che non si sta bene slegati e che facendo 
decidere tutto al proprio istinto ci si perde. Ha capito la vita vera e 
non quella che l’illusione faceva credere possibile andando lontano 
dalla casa del padre. Il fratello maggiore non pensa possibile che un 
uomo cambi: per lui ognuno è se stesso, le scelte che ha fatto. Rivela 
di non credere nemmeno lui all’amore che rinnova tutto e genera alla 
vita. Si sente defraudato dal perdono regalato gratuitamente, come se 
fosse amore tolto a lui. Non capisce l’amore del padre per un figlio 
così e subito fa i confronti con se stesso, mette avanti i suoi diritti e 
non sa più capire la grazia di stare nella casa di un uomo così, dove 
«quel che è mio è tuo». Sbatte in faccia al padre la verità sul fratello, 
quella che gli sembrava lui non volesse vedere. In realtà è solo rozzo 
ed egocentrico e pensa che la verità della vita sia il peccato. Il padre 
cancella il passato e guarda al futuro; lui lo rinfaccia volgarmente ed 
inchioda il fratello alla sua storia. Il padre vuole dissipare tutto il male 
e ritrovare l’unità perduta: non ascolta la paura che suggerisce 
prudenza, che ispira la diffidenza per cui “se lo ha fatto una volta 
certamente lo rifarà”. Il suo è amore pieno e liberante. Purifica così la 
memoria, scioglie dai legami del passato il figlio ed anche il suo stesso 
cuore, liberandolo dalla sofferenza subita per l’andare via e la 
lontananza del figlio! 

Perdonati perdoniamo. Combattiamo il male amando la vita 
specialmente di chi l’ha fragile, dove forse risalta ancora di più. Il 
fratello maggiore resta prigioniero del passato e dei suoi giudizi. E 



Atti del Card. Arcivescovo 

448 

Gesù la vita non la giudica ma la ama. Non capisce la sua sofferenza e 
l’amarezza del fallimento. Deve ascoltare il padre e lasciarsi 
conquistare dall’amore per quel figlio che è tornato in vita e che 
ritrova come fratello. Senza amore la festa appare davvero ingiusta. 
Con l’amore è la festa della vita ritrovata, per tutti. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

449 

Omelia in occasione dell’apertura 
del XXVII Congresso Eucaristico Nazionale 

Piazza Vittorio Veneto – Matera 
Giovedì 22 settembre 2022 

 

ento tanta gioia di essere qui. Questo Congresso Eucaristico è 
un segno provvidenziale per tutte le Chiese in Italia che 
affrontano il cammino sinodale. Cammino, perché la Chiesa 

segue Gesù e non vive per se stessa. Gesù va «per tutte le città e i 
villaggi» e ci manda «fino ai confini della terra». Lui stesso non ha un 
posto dove posare il capo, perché lo vuole posare nel cuore di ogni 
persona che incontra, desidera diventare ospite del nostro tetto, a 
volte così simile a delle grotte – come le vostre – rese bellissime dalla 
sua presenza e dalla bellezza che sempre Cristo rivela e suscita. Se c’è 
Cristo al centro camminiamo insieme. La prima sinodalità necessaria 
è con Lui! L’ostensorio, davanti al quale adoriamo la sua presenza – e 
non dimentichiamo che chi adora Gesù non adora gli idoli ed è libero 
dai padroni del mondo – è tradizionalmente un sole dal quale partono 
tanti raggi. Con Lui al centro diventiamo noi luminosi, perché 
illuminati dalla sua luce, raggi di questa perché pieni del suo amore. 
E poi penso anche che, al contrario, il suo corpo raccoglie e rende uniti 
quei tanti raggi che siamo noi: Gesù ci attrae a sé, ci raccoglie e ci 
permette così di capire che non siamo isolati, che non possiamo vivere 
da isole, ma «raccolti diventiamo una cosa sola, come il grano sparso 
sui colli». Più mettiamo al centro Gesù, nella nostra vita personale e 
nella vita della nostra casa comune, più saremo una cosa sola tra di 
noi. 

La Chiesa non resta ferma, cammina: non siamo chiamati per 
restare, ma per andare! E quando restiamo fermi – magari indaffarati 
in dotte discussioni e raffinate interpretazioni o a stabilire chi è il più 
grande, classifica sempre aggiornata e mai risolta, fonte peraltro di 
tante divisioni – finiamo per vivere per noi stessi, che è l’esatto 
contrario di quello che vuole Gesù. Gesù ci affida a sua Madre, che ci 
è affidata, la Chiesa. Ha molti figli, moltissimi e seguendo Gesù vuole 
raggiungerli tutti. È una madre e protegge suoi figli dalla solitudine, 
dalla povertà, dall’insignificanza, dalla violenza, dallo sfruttamento, 
qualunque esso sia. Certo, è nostra Madre e noi portiamo il nostro 
peccato e il nostro limite. Ma è la nostra. Lei è casta, noi no, ma lei ci 
aiuta ad amare gratuitamente. Lei è tutta santa, noi no, ma lei ci rende 
santi perché ci insegna a seguire Gesù. Amiamola come possiamo, più 

S



Atti del Card. Arcivescovo 

450 

che possiamo, perché dona Gesù, via, speranza e vita, perdono per i 
peccatori, guarigione per i malati. 

Se non amiamo tutto diventa impossibile, pesante, come nel 
Vangelo che abbiamo ascoltato. «Vuoi che andiamo a comprare 
duecento denari di pane», rispondono con sarcasmo e realismo i 
discepoli di fronte alla proposta di Gesù di dare loro stessi da 
mangiare. Non chiede degli esperti, dei tecnici o persone dotate di 
mezzi particolari economici o personali. Coinvolge proprio loro e solo 
perché suoi discepoli. Se amiamo, forti dell’amore di Cristo, dare da 
mangiare ci fa essere sazi! Dare da bere ci fa scoprire che abbiamo una 
sorgente nel cuore, vestire un nudo ci fa indossare l’abito del cielo che 
è quello dell’amore. Se andiamo a trovare un prigioniero o un malato 
troveremo il prossimo che cercavamo da tanto e saremo noi liberati 
dalla prigione dell’egoismo. Per questo non possiamo restare fermi a 
spolverare un bellissimo museo di antichità, preziose ma senza vita. 
L’Eucaristia è pane vivo, è pane da gustare oggi, che riaccende il nostro 
gusto. «Se condividiamo il pane del cielo, come non condividiamo 
quello della terra?», ammoniva il Cardinale Lercaro. Seguiamo Gesù e 
viviamo la sua compassione che ci permette di vedere la folla di 
affamati che ci raggiunge sempre. Impariamo a dare: date voi stessi 
da mangiare! Gesù è pane perché chi lo mangia sperimenti la sua 
compagnia, la vicinanza di Dio che si fa nutrimento dell’anima e del 
corpo. È corpo, presenza, non virtuale, perché l’amore non è un ente 
di rassicurante bontà senza volto e senz’amore. Diamo da mangiare: 
qui si forma la Chiesa sinodale. Mettiamo al centro Gesù e diamo da 
mangiare, nutrendoci di Lui e nutrendo di Lui, ricevendo e donando. 
Se viviamo questo e se cambiamo per vivere questo troveremo le 
risposte e i meccanismi necessari per una Chiesa madre di tutti. 

«Torniamo al gusto del pane». Nella pandemia ne siamo stati 
privati. Riscopriamolo e viviamolo in maniera familiare! La Chiesa è 
sempre una famiglia e l’Eucaristia sono i fratelli e le sorelle che 
diventano comunione perché uniti da Gesù, suoi commensali. Il gusto 
del pane è la famiglia, la casa. Oggi viviamo una guerra in Europa che 
brucia i campi, che toglie il pane, creando fame, che divide e non fa 
riconoscere fratelli ma ci trasforma in nemici. Torniamo al gusto del 
pane e di questo pane di solo amore, perché Cristo si dona per saziare 
la fame del cuore e per renderci beati, luminosi. È personale, ma ci 
apre sempre al prossimo. È intimo, scende nel profondo del nostro io 
ma è anche così comunitario. È santo e rende santa la vita di tutti i 
giorni. È pane del cielo e della terra, ricevuto e offerto, spirituale e 
concreto. 



Atti del Card. Arcivescovo 

451 

Entriamo nell’Eucaristia per nutrici del pane della sua parola e del 
suo corpo – sono uniti il Corpus Domini e il Verbum Domini – ma 
usciamo dall’Eucaristia per amare il prossimo. Trasformiamo l’amore 
ricevuto in nutrimento per chi ha fame. Anche se non chiede niente, 
la folla ha semplicemente fame. Ha detto saggiamente Mons. Caiazzo: 
«Perdendo di vista Dio, qualche volta con la pretesa di sostituirlo, 
stiamo perdendo di vista la nostra identità di uomini». Chi si nutre di 
Cristo, sente la grandezza della sua umanità, non si estranea dalla vita, 
ma vi entra dentro. Chi si nutre di Cristo, trova un corpo, cioè una 
presenza, un volto nel quale riconoscere il nostro perché volto di 
amore. Il servizio è sempre eucaristico perché dall’Eucaristia trae 
nutrimento e all’Eucaristia porta le tante sofferenze e necessità. Il 
corpo e sangue di Cristo, il pane spezzato e vino versato hanno un 
sapore di amore pieno, di famiglia e di dono. Come si usava qui, dove 
i capifamiglia prendevano quel pane e lo spezzavano e lo offrivano ai 
diversi componenti, avvenga anche nelle famiglie delle nostre 
comunità. E il pane genera famiglia e rappresenta la famiglia allo 
stesso tempo. È pane di famiglia e della folla che Gesù ama tutta. Fa 
sedere in gruppi piccoli perché la Chiesa è sempre una famiglia. 

L’Eucaristia genera e rigenera la famiglia di Dio. Noi non siamo 
degli estranei che condividono qualcosa: siamo dei figli che si nutrono 
dell’unico pane di vita, generati da Lui, ministri tutti del Vangelo, 
perché ognuno, così com’è, si mette al servizio per aiutare e costruire 
questa casa in cui gustiamo il sapore del pane. Famiglia non fabbrica. 
Famiglia, non supermercato. Il mondo coltiva la divisione, l’odio, il 
pregiudizio, quello raffinato e quello tragicamente violento dell’odio 
etnico; quello dell’uso della parola e quello delle armi nucleari. Questo 
pane ci aiuta a dare sapore alla vita, semplicità nel trovare l’essenziale, 
e lavoro nel grande campo di questo nostro mondo perché le armi 
siano trasformate in falci, per farci costruire un mondo finalmente di 
fratelli tutti. 

«Ecco il pane degli angeli, pane dei pellegrini, vero pane dei figli. 
Tu che tutto sai e puoi, che ci nutri sulla terra, conduci i tuoi fratelli 
alla tavola del cielo nella gioia dei tuoi santi». 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

452 

Ringraziamento a Papa Francesco 
al termine della Messa in occasione della 
chiusura del XXVII Congresso Eucaristico 
Nazionale 

Stadio “XXI Settembre-Franco Salerno”– Matera 
Domenica 25 settembre 2022 

 

adre Santo, grazie di essere venuto. Grazie di questa fatica 
che volentieri, e sempre con il sorriso, ha intrapreso per stare 
con noi. Lei è un esempio per tutti. Oggi a Matera ci sono 

tutte le Chiese d’Italia, alcune in presenza con i loro pastori, tutte, 
nella comunione. È una grazia iniziare il secondo anno del nostro 
cammino sinodale con questa tappa. Ci mettiamo in cammino e 
camminiamo insieme solo se lo siamo con Gesù, se ci nutriamo del 
Verbum Domini e del Corpus Domini, solo se prendiamo sul serio il 
suo «Seguimi!» rivolto a ognuno di noi, oggi. 

Ecco, nel Congresso Eucaristico di Matera, città del pane e di tanta 
laboriosa accoglienza, abbiamo messo al centro Gesù, la sua presenza 
di amore che ci rende una cosa sola con Lui e tra di noi. Abbiamo 
riscoperto il gusto del pane che ci rende famiglia di Dio. Ringrazio la 
Chiesa di Matera-Irsina, il suo pastore, Don Pino (altrimenti qui se lo 
chiamo Mons. Antonio Giuseppe pensano che parli di un altro!), il 
comitato organizzatore, tutti, i tantissimi volontari, il coro e quanti si 
sono prodigati per la buona riuscita di questo appuntamento, tutte le 
autorità civili e militari. Grazie: ci siamo sentiti a casa, una bellissima 
e antichissima casa che guarda al futuro. 

Quando si perde il gusto non si sentono i sapori. Fare le cose senza 
gusto vuol dire farle senza voglia, senza coinvolgimento e senza 
trovarvi quello che piace. Molti che hanno preso il Covid sono rimasti 
un tempo privati del gusto. Perdiamo il gusto del pane per colpa di un 
altro insidioso virus, l’individualismo, che ci illude di trovare il gusto 
solo moltiplicando le esperienze tanto da sprecarle e togliere il pane 
a tanti che hanno fame e di fame muoiono. Chi trasforma tutte le 
pietre nel consumo per se stesso finisce per non sentire più il gusto 
della vita. Tornare al gusto del pane ha significato nutrirci dell’amore 
concreto e infinito di Cristo, ritrovare la gioia di un amore semplice e 
gratuito, povero e vero, personale e per tutti. L’individualismo porta 
a dividersi dagli altri, crea bisogni che non abbiamo, dipendenze, 

P



Atti del Card. Arcivescovo 

453 

diritti. Così il mondo arriva alla guerra che poi toglie ogni valore 
all’individuo e genera solo il terribile gusto della morte. La guerra 
brucia i campi di grano, toglie il pane e fa morire di fame, trasforma i 
fratelli in nemici. E la guerra la decidono quelli che hanno la tavola 
imbandita, ma la fanno i poveri Lazzaro! E quanti diventano come 
Lazzaro a causa della guerra! In un mondo così abbiamo capito il gusto 
del pane che ci dona l’Eucaristia, amore pieno di Cristo per i suoi 
fratelli più piccoli e per il prossimo, per i troppi Lazzaro tabernacolo 
del corpo di Cristo. Il gusto del pane è amabilità, empatia verso tutti, 
passione di ricostruire la comunità lacerata, difesa della casa comune, 
gioia, voglia di relazione con ogni persona. 

Grazie Padre Santo. Con questo gusto del pane cercheremo tanti 
compagni di cammino con cui condividerlo, seguendo Gesù, 
pellegrino che si ferma a tavola con pellegrini tristi e fa ardere il loro 
cuore con il gusto di amarsi, e che si rivela spezzando il pane con loro. 
Pane della terra e del cielo. 

Grazie Padre Santo. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

454 

Omelia nella Messa 
per il XXXII anniversario della morte del 
Beato Rosario Angelo Livatino 

Cortile d’onore di fronte alla Cappella della Corte di Cassazione – 
Roma 

Martedì 27 settembre 2022 

 

n questi giorni il lezionario ci propone l’ascolto del libro di 
Giobbe. Descrive con tanta umanità l’uomo che si scontra con 
il male. Chi non si scontra con il male, che diventa così una 

pandemia perché sconvolge interamente la vita? Quando ci raggiunge 
capiamo che cambia tutto, che il mondo intero ci crolla addosso, 
tempesta che sommerge la vita, quel mondo che è ogni persona, 
mondo nel mondo e non isola che si chiude in sè! Tutti ci 
confrontiamo con il male. Spesso, intontiti dal benessere – che è una 
gran bene ma senza anima diventa ingannevole, deforma il cuore, non 
fa accorgere di sé e del prossimo – finiamo per non accorgerci del 
male: pigramente pensiamo di poterlo evitare, ci stupiamo che venga, 
siamo stoltamente sicuri che c’è sempre una soluzione per tutto. 
Insomma: “Andrà tutto bene!”. La pandemia, invece, ha rivelato la 
nostra fragilità, cioè quello che siamo per davvero, e lo ha fatto in 
maniera fisica imponendo la sua agenda a noi che pensavamo di 
decidere il nostro presente e il nostro futuro. 

Giobbe non se la prende con Dio ma pone la domanda di ogni 
persona: «Perché dare la luce a un infelice e la vita a chi ha amarezza 
nel cuore?». Perché? Che senso ha la vita quando tutto è vano, 
terribilmente insignificante perché inghiottita nel nonsenso della 
sofferenza e della morte? Questa domanda trova la risposta solo in 
Gesù: il male non è l’ultima parola e l’amore non può essere vinto 
perché è Lui la vittoria. Per noi cristiani l’amore ha un nome e un 
corpo: Gesù, che ci aiuta a dare nome e corpo a tanti fratelli suoi e 
nostri e anche alla nostra stessa povera persona. Ecco, Gesù è la 
vittoria sul male. Per questo è Vangelo, una bellissima notizia, quella 
che la vita fragile aspetta per non essere travolta dalla tempesta. Non 
ci sottrae dalla tempesta, ma dalla fine! La vittoria, infatti, non avviene 
per qualche magia o potere sovraumano, ma proprio mediante quello 
più umano: l’amore. «Mentre stavano compiendosi i giorni in cui 
sarebbe stato elevato in alto», cioè la sua morte in croce, il supplizio 
più infame previsto, condanna comminata da un tribunale, Gesù 

I



Atti del Card. Arcivescovo 

455 

«prese la ferma decisione di mettersi in cammino verso 
Gerusalemme». Ecco la scelta, ferma, più forte delle paure e della 
tristezza: andare a Gerusalemme, affrontare il male, non ascoltare il 
“salva te stesso”. Gesù non ha nemici e non colpisce nessuno con la 
spada (davvero questo non ha niente da dire nelle nostre scelte 
concrete? Che cristiani siamo se pensiamo che la spada e le sue 
espressioni, dalla lingua alle micidiali armi nucleari, diventino 
strumenti ordinari e causa per morire noi stessi di spada, così come 
ammonisce Gesù?). Gesù non accetta i suoi discepoli che reagiscono al 
rifiuto proponendo un distruttivo e punitivo «fuoco che li divori». 
Certi nostri commenti digitali ci fanno rassomigliare proprio ai 
discepoli: sembrano solo verbali ma in realtà seminano divisione, 
intossicano l’aria, introducono l’omologazione alla violenza che poi 
arma i cuori e fa uccidere o torturare un innocente, come fecero i 
tedeschi verso gli italiani, gli italiani verso gli etiopi o gli sloveni, i 
serbi e croati, e questi a loro volta verso gli italiani. Quando capiremo? 
Quanta violenza causata dall’odio, dall’ignoranza, dal pregiudizio, 
dalla condanna del prossimo ridotto a nemico, oggetto che, come 
Gesù, non ha più aspetto d’uomo! Gesù rimprovera i suoi discepoli. 
Perché non condanna? Per lasciare sempre il recupero, la dignità, il 
futuro. Lui non se la prende con qualcuno, se la prende con il male, 
che è l’unica guerra che dobbiamo combattere, dentro e fuori di noi, 
e che si vince solo con l’amore e per amore. La guerra cancella la verità 
e la giustizia. L’esercizio della giustizia può impedire la crescita della 
violenza e della guerra! Nessuno – nessuno – si salva da solo, ma 
combattendo il male con intelligenza, anche furbizia, senza 
rassegnazione o disillusione, curando le conseguenze, capendo e 
combattendo le cause. Non c’è resurrezione senza croce; non c’è gioia 
senza sacrificio perché l’amore affronta il male, lo chiama per nome, 
non lo evita, anzi non ha paura di evitarlo proprio perché ama. E se 
io amo qualcuno desidero proteggerlo da ciò che può minacciare la 
sua vita. 

La croce non è l’ultima parola. Lo è per il mondo. Lo pensa il 
mondo. Lo pensano i mafiosi di ogni tempo e di ogni mafia, vigliacchi, 
forti solo dell’arma che impugnano, capaci di uccidere un indifeso e a 
tradimento, vigliacchi e mezzi uomini come lo sono i corrotti. L’ultima 
parola per chi salva se stesso è se stessa e lì finisce. L’ultima parola 
per chi dona la sua vita non finisce mai! L’io che salva se stesso per 
opportunismo o convenienza finisce. Il martire non è un coraggioso, 
ma un innamorato e per questo ama Gesù e il prossimo più di se 
stesso. Ecco la grandezza del Beato Rosario Angelo Livatino. Giovane. 
Angelo anche nel nome, nell’aspetto e soprattutto nel cuore. Non 



Atti del Card. Arcivescovo 

456 

accomoda, magari in maniera nascosta. Non cerca la propria 
convenienza. Non l’ha cercata nella vita, lavorando umilmente – che 
lavoro è quello superbo, contrario di quello umile, fatto solo per sè? 
Livatino non cercava alcuna notorietà o protagonismo. Non evitava i 
problemi e non li lasciava agli altri. Per questo è stato ucciso. Lo ha 
imparato da Gesù che sceglie di andare a Gerusalemme, di non 
starsene prudentemente ad aspettare, di non rimandare o far finta di 
non vedere. Livatino amava Gesù e chi ama Gesù non può amare la 
corruzione, il clientelismo, il modo mellifluo e obliquo di mettere 
davanti i propri interessi. La sua fede nel Signore era un motivo in più 
per esercitare la difficile giustizia umana, perché la giustizia del cielo 
in realtà aiuta ad essere imparziali sulla terra, onesti, senza 
tornaconto personale perché insegna ad amare. Livatino viveva senza 
enfasi, senza mai apparire, sempre rispettando gli imputati, univa 
giustizia con carità verso il prossimo specialmente se più debole. Avrà 
pensato anche lui “chi me lo fa fare?” e come spesso avviene, anche 
nella pubblica amministrazione, avrà detto “ho già fatto molto, gli 
altri non lo fanno, non dipende da me!”. Invece dipende sempre anche 
da ciascuno di noi. 

«STD, sub tutela Dei» scriveva in molte pagine del suo diario. Sub 
tutela Dei significa essere liberi da altre tutele, da quelle insidiose, 
invisibili delle mafie o degli interessi di parte. La sua parte era la 
giustizia. Sub tutela Dei permette di essere giudici giusti, di vedere 
quello che serve, di esercitare il difficile discernimento, che tanta 
intelligenza e sentimento richiedono. Diceva Livatino che giustizia e 
carità combaciano, non soltanto nelle sfere ma anche nell’impulso 
virtuale e perfino nelle idealità. E aggiungeva: «Alla fine della vita non 
ci sarà chiesto se siamo stati credenti, ma credibili». Siamo credibili 
quando viviamo quello che diciamo, quando non ostentiamo la fede 
ma la mostriamo nelle scelte concrete. Credibili per la vita e non per 
le apparenze. E si vede quando c’è solo l’apparenza, che può essere 
anche ben curata, ma poi si rivela quello che abbiamo dentro. Un 
uomo credibile aiuta a credere. Giovanni Paolo II, come sappiamo, 
dopo l’incontro con i genitori di Rosario, in occasione della sua famosa 
visita in Sicilia nel 1993, lanciò il suo grido da ira di Dio: «Convertitevi, 
verrà un giorno il giudizio di Dio!». 

Oggi sentiamo fortemente il bisogno di una giustizia credibile, di 
istituzioni forti perché credibili, che vincano tanta disillusione. Senza 
queste la nostra casa comune crolla. Ecco la lezione che oggi ci 
consegna Livatino, sempre con il garbo umile e semplice di persona 
che pensava la sua vita come un servizio. Se non serve, a cosa serve? 
Ci insegna a non arrendersi, a non mettersi al centro ma a servire, cioè 



Atti del Card. Arcivescovo 

457 

mettere al centro l’amore per il prossimo, fino alla fine, senza 
guardare in faccia nessuno. Ci insegna l’amore per la giustizia che è 
amore per tutti. Ecco, questo è l’onore che vi spetta, cari operatori 
della giustizia. E, per certi versi, siamo tutti chiamati ad aiutarla. 
Giustizia e carità insieme, perché così diventa recupero di chi ha 
sbagliato e vera sicurezza per tutti. Credibile perché amante del vero, 
senza corruzione, senza altro interesse che la giustizia stessa. La 
giustizia è l’abito interiore per i magistrati, ma «non un vestito da 
cambiare o un ruolo da conquistare», bensì «una missione nobile e 
delicata». Quella per cui vale la pena vivere e anche morire. Non c’è 
pace senza giustizia e questa aiuta la pace e la conserva. 

Grazie Rosario Livatino, testimone credibile che ci aiuta a credere 
nella giustizia e a cercarla con tutto noi stessi. Per amore suo che vuol 
dire di tutti. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

458 

Omelia nella Messa 
di ringraziamento per l’elezione della 
Madonna del Ponte di Porretta Terme a 
Patrona del basket italiano 

Metropolitana di S. Pietro 
Venerdì 30 settembre 2022 

 

apiamo tutti meglio cosa significa «Il popolo che camminava 
nelle tenebre». È quando ci sentiamo smarriti, non 
conosciamo la direzione e il buio scende anche nel cuore, lo 

confonde, tanto che tutto risulta senza desiderio, vano. La pandemia 
ha investito tutta la nostra vita. Abbiamo compreso quanto abbiamo 
bisogno di luce. Dio vuole che non restiamo nel buio e ci insegna a 
credere nella luce anche quando non c’è: ama gli uomini come il tifoso 
più accanito, non si rassegna, aspetta che possiamo finalmente 
dimostrare le capacità e «spezzare il giogo che l’opprimeva». Non 
smette di credere in noi, ostinatamente! In queste settimane 
assistiamo a un’altra pandemia, terribile, folle, odio che produce odio, 
morte che se non fermata suscita altra morte, con i suoi strumenti, le 
armi: la guerra. Il profeta ce la descrive parlando della «calzatura di 
soldato che marciava rimbombando» o del «mantello intriso di 
sangue». 

Come non pensare a quei tanti che oggi sono travolti dalla guerra, 
che sentono quel rimbombo sinistro di chi porta morte o di ordigni 
che distruggono tutto. Si bombardano financo gli ospedali, le scuole, 
i convogli di chi scappa. Quando si spegne ogni luce di umanità 
proviamo la gioia di una luce, della luce, Gesù, che nasce “per noi”. 
Per me, per noi. Ecco, ce lo dona Maria, madre alla quale siamo affidati 
proprio da Gesù. Questo è tuo figlio. È la tua e nostra patrona, sarà 
per te madre, da cui andare anche solo per raccontare, ringraziare, 
per guardarla, sentirsi figlio, avere la sua carezza, ritrovare i nostri 
fratelli che lei ama come me. Ricordiamoci che è nostra, che dobbiamo 
prendercene cura, amarla, rispettarla, aiutarla, difenderla perché ha 
molti nemici ed è segnata dalle nostre divisioni e peccati. Maria ci 
dona Gesù, il più grande, che non resta fuori dal campo in attesa di 
vedere come va a finire. Non guarda dagli spalti, magari giudicando 
come chi non si mette in gioco e quindi ha sempre ragione lui! Sceglie 
di giocare la vita, si gioca la sua vita. Se la gioca tutta la vita, fino alla 
fine, perché non finisca. E non entra in campo da super uomo, da 

C



Atti del Card. Arcivescovo 

459 

onnipotente, ma da uomo, insegnando agli uomini ad esserlo come 
Lui. Non abbiamo ancora imparato a giocare nel grande terreno da 
gioco del mondo. E Gesù, con Maria, vuole che vinciamo. E ciò che ci 
rende bella, appassionante, la vita in questo mondo è quello che 
viviamo e vivremo pienamente nella vita che non finisce. 

La Patrona ci aiuta a capire quello che ci unisce, ci fa sentire suoi, 
della stessa squadra, anche con l’orgoglio di esserlo. Si vince solo 
giocando come lei che ascolta Gesù, il migliore allenatore giocatore di 
questa grande partita. Dio sa che nelle tenebre è impossibile 
camminare e ci aiuta ad affrontare i dubbi che si affacciano, non 
richiesti, e che spesso ci turbano e confondono. È un titolo bellissimo 
quello della Madonna del Ponte. Il ponte collega, fa conoscere. Senza 
il ponte restiamo isolati. La guerra – tragedia alla quale non possiamo 
mai abituarci – distrugge i ponti, impone sempre di costruire muri 
credendo così di essere difesi, ma che diventano pregiudizio e rabbia. 
Quanto è importante passare ad altri la palla. Anzi, direi che proprio 
non possiamo tenercela. È vero nella vita: chi vuole conservare la 
propria vita la perde. La pallacanestro mette l’altro al centro: la palla 
deve essere donata all’altro e quello che fai è indispensabile per 
iniziare l’azione. La bravura è darla e passarla a chi conviene a tutti. 
Non si vince mai da soli, ma assieme. La pallacanestro richiede di 
guardare in alto e di alzarsi, per capire dove sei e dove sono gli altri, 
a volte anche solo di indovinare dove sono, di avere fiducia che siano 
o vadano dove necessario. Questa si chiama sincronia, possibile con 
tanto allenamento, che poi diventa quasi un istinto. Alleniamoci a 
passare la palla, a non tenercela, a farci trovare dove serve, ciascuno 
nel proprio ruolo. Non sarebbe questo oggi indispensabile per il 
nostro Paese e per il mondo? 

Fratelli tutti, perché capiamo chi siamo solo in relazione agli altri. 
Quanto poco ci esercitiamo nelle relazioni! A volte restiamo a studiare 
il regolamento oppure passiamo il tempo a capire, a immaginare, a 
simulare ma, come sappiamo, è solo giocando che capiamo. E Gesù 
non ci dà un regolamento: ma amore, passione, voglia di vincere. 
Bisogna essere leggeri per sollevarsi e correre. Se vogliamo conservare 
tutto non possiamo farlo. Per questo lasciamo volentieri le tante cose 
che non servono, che ci rendono pesanti. Liberarci dalla pesantezza ci 
fa stare meglio! Maria corre per le montagne, leggera e piena di spinta 
perché piena di amore. È umile, non deve portarsi la propria 
considerazione e ruolo. E ci piace pensare le montagne come quelle 
bellissime del nostro Appennino. Certo, lo sappiamo che si può 
perdere, che questo fa male, ma sappiamo anche quanto ci aiuta 
riflettere sui nostri errori, riconoscerli, chiamarli con il proprio nome, 



Atti del Card. Arcivescovo 

460 

non accusare gli altri, non abbattersi perché solo così possiamo essere 
migliori. Maria è la nostra patrona e non smetterà di credere nella 
nostra capacità. Noi sempre abbiamo paura di donare, perché ci 
sembra di perdere. Dobbiamo avere paura di non farlo!  Che ci faccio 
con quello che sono se non lo dono? E poi lo sappiamo che anche chi 
è senza palla fa tante cose utili: ognuno si mette a disposizione degli 
altri. Dei nostri compagni abbiamo sempre bisogno e se sbagliano non 
smettiamo di aiutarli e di farci aiutare. Dobbiamo fare come quei 
giocatori che continuano a passare al compagno anche se non è 
riuscito a far canestro. 

Abbiamo la Patrona. Chiediamo quindi di essere, nel terreno e 
fuori, una squadra capace di condividere e di farlo sempre anche 
davanti a tutti quando scopriamo i limiti nostri o altrui. Chiediamo a 
Maria di alzare il suo sguardo materno sulla pallacanestro perché sia 
davvero una scuola di vita. Sarà sempre con noi. È nostra madre. Tanti 
che non possono giocare trovano nella pallacanestro opportunità e 
ruolo, come i disabili. E qui a Bologna abbiamo per esempio 
un’esperienza incredibile di quanto si riesce a fare cose straordinarie. 
In questo modo tanti profughi potranno trovare una squadra, che è 
proprio quello che cercano e così, solo così, accogliendo saremo più 
forti tutti. 

Maria corre incontro a Elisabetta. Noi corriamo incontro a Maria 
che ci aprirà sempre le sue braccia, ci farà sentire la sua protezione: 
potremo affidarle i nostri pensieri e le nostre fatiche, consegnarle i 
nostri sentimenti. La Madonna del Ponte ci aiuti a essere leggeri, umili, 
a sentirci squadra, a dare il meglio, ad allenarci molto nell’amore, a 
non arrenderci, a non accettare partite truccate, a sentire il suo amore 
che intercede per noi. Maria, nostra madre, prega per noi. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

461 

Omelia nella Messa in suffragio 
delle vittime nel LXXVIII anniversario 
dell’eccidio di Monte Sole 

Chiesa parrocchiale di Marzabotto 
Domenica 2 ottobre 2022 

 

a liturgia oggi ci fa ascoltare il grido lancinante del profeta 
Abacuc. «Fino a quando, Signore, implorerò aiuto e non 
ascolti, a te alzerò il grido: “Violenza!” e non salvi?». È il grido 

di tutte le vittime, profeti che cercano e chiedono luce, che feriscono 
con il loro urlo di dolore. Dio le ascolta e ci chiede di ascoltare. Le 
vittime chiedono di combattere le cause della loro sofferenza e di fare 
ciò che permetta non accada più. Qui a Marzabotto ascoltiamo oggi il 
dolore di questi nomi che sono persone, tutti nostri parenti, che ci 
aiutano a sentire nostri parenti le vittime che oggi sono uccise, ferite, 
torturate, segnate per sempre dalla guerra. Il sangue di Abele sparso 
qui ci chiede di essere uniti spiritualmente e umanamente alle stragi, 
conosciute e occultate, che si stanno consumando davanti ai nostri 
occhi. Non possiamo dire che non sappiamo. Ignorare non assolve, 
perché vuol dire che abbiamo cambiato canale, chiuso gli occhi, 
digitato un’altra immagine! Fino a quando? 

La risposta di Dio è chiara, definitiva, drammatica e commovente: 
«Ho ascoltato e per questo mi faccio vittima perché tutti 
comprendano, riconoscano e combattano il male». In ogni vittima 
vediamo il volto di Cristo e se noi siamo crocifissi nella nostra 
sofferenza vediamo Dio che è davvero con noi, fino alla fine, alla 
morte che è nostra ed è diventata sua. Anche per questo: trasformiamo 
le lance in falci, le croci in tavole di fraternità! Ma il grido di vita e di 
pace delle vittime non viene ascoltato dagli uomini, perché si 
abituano, lo mettono a tacere, pensano che riguardi altri. Le vittime ci 
ricordano, invece, che quello che è successo a loro può accadere anche 
a noi, perché non succede sempre agli altri! E tutti, a cominciare da 
me, lasciamoci interrogare da questi profeti: abbiamo fatto tutto 
quello che potevamo contro il demone della guerra? Abbiamo 
disinquinato l’aria dall’odio, dal pregiudizio, dall’incapacità di 
ascoltare il prossimo, dal giudizio ideologico? Stiamo facendo quello 
che è necessario per fermare la guerra? Non possiamo permettere che 
l’uso di armi nucleari diventi convenzionale, che si normalizzi! 

L



Atti del Card. Arcivescovo 

462 

Solamente il dialogo, qualcuno ha detto anche solo esplorativo, è 
essenziale in quest’atmosfera di guerra e di guerra nucleare! E il 
dialogo deve riportare allo spirito della coesistenza. Per noi cristiani 
il dovere di cercare con forza la pace ce lo ricorda l’apostolo: «Dio 
infatti non ci ha dato uno spirito di timidezza, ma di forza, di carità e 
di prudenza». Il cristiano non può essere tiepido. Lo diventiamo 
quando ci scaldiamo solo per i problemi che ci coinvolgono (e la 
guerra non ci coinvolge?), perché prigionieri del “salva te stesso”, 
prudenti ma senza amore e quindi solo pavidi. Un cristiano non può 
mai, per nessun motivo, benedire la guerra. Benedire la guerra e le 
armi è una bestemmia a Cristo, perché Lui è la prima vittima di tutte 
le vittime. Gesù impone che la spada sia rimessa nel fodero. Il cristiano 
deve solo vivere il Vangelo disarmato di Cristo, seguirlo nella sua 
scelta, l’unica che vince il male. 

La forza di Dio è solo l’amore, la compassione che impone di 
fermarsi, non passare oltre, rispondere al male come si può, con 
quello che si ha: un po’ di olio e vino da versare sulle ferite, cinque 
pani da condividere, il bicchiere d’acqua da offrire, tutto senza 
aspettare che qualcuno ce lo chieda. La fede non è una risposta che 
richiede tutto e su tutto. La fede è un granello di senape, piccolo, che 
però se lo gettiamo nella terra della vita può spostare le montagne. 
Tanti cristiani credenti e non di eredità ce lo hanno dimostrato! Siamo 
servi inutili, non perché non importanti, ma perché liberi 
dall’orgoglio, dalla considerazione e dal ruolo, per fare tutto solo per 
amore di Colui che ci ha preso a giornata e continua a chiamarci a 
lavorare con Lui, che è il primo lavoratore nella vigna del mondo, 
peraltro quella destinata a noi! 

Tra le voci delle vittime vorrei ascoltare con voi quella tenera e 
fermissima di Cornelia Paselli, l’ultima superstite della strage del 
cimitero di Casaglia. La ricordo perché abbiamo tutti un grande debito 
verso di lei e anche perché adesso, che purtroppo non è più tra noi, 
la sua voce deve diventare la nostra perché non sia perduta. Il suo 
dolore lo ha consegnato a noi. Descriveva così quel terribile giorno 
della strage, lei adolescente, giorno che è un oggi per tante vittime in 
tanti pezzi della guerra mondiale: «Dopo un tempo interminabile, dal 
silenzio tutto intorno, mi giunsero delle voci. Parevano provenire da 
un luogo lontano, remoto. Compresi di essere rimasta ore sotto ai 
corpi. Tra i deboli richiami, riconobbi la voce di mia madre: “Cornelia, 
sei ancora viva?” Non ebbi il coraggio di risponderle, ma lei insisteva 
e così le dissi: “Sono viva, mamma! Stai zitta, per carità! Se ti sentono, 
ti trovano e ti ammazzano!”. “Gigi e Maria se ne sono già andati e io 
ho le gambe tutte mitragliate. Non sto più in piedi”. Tentai di 



Atti del Card. Arcivescovo 

463 

tranquillizzarla dicendole: “Appena posso, vengo ad aiutarti”. Appena 
la via fu libera, mi districai con grande difficoltà da quel macello. I 
corpi si fanno così pesanti quando sono morti. Quando potei 
guardarmi intorno, vidi una scena terrificante, da non poterla 
raccontare. Nessuno può immaginarla. Bisogna averla vista, per 
comprendere. Trovai quel che rimaneva della mia famiglia: mia 
sorella era ferita ad una gamba, mia madre le aveva entrambe 
maciullate e perdeva molto sangue. La presi tra le braccia e l’adagiai 
contro al muro, accanto alla cappella, perché fosse riparata dalla 
pioggia che non cessava di cadere. Non sapevo come aiutarla, poi mi 
venne in mente che nella borsa avevo il cappottino che stavo cucendo. 
Strappai le maniche e creai con quelle due lacci con cui tentare di 
fermare l’emorragia. Vedendo che avevo in mano della stoffa, la 
mamma mi indicò il corpo di una donna. Era riversa a terra poco 
distante. Non aveva le mutande, perché nel fuggire a Casaglia non 
aveva avuto il tempo di vestirsi tutta. Giaceva così, scoperta, accanto 
al corpo del suo bambino: “Coprila, Cornelia. Coprile il sedere, per 
favore”. Tutti hanno diritto alla propria dignità, anche da morti, così 
feci come mi aveva chiesto». Cornelia usa la cosa più bella che ha, il 
suo cappottino, per cercare di salvare la mamma, e la mamma 
morendo si preoccupa della dignità del prossimo. Ecco le luci che 
illuminano l’impero del male. Racconta Edith Bruck, ad Auschwitz a 
tredici anni: «I piccoli gesti di umanità che incrociai ad Auschwitz io 
li chiamo i cinque punti di luce nel campo: un cuoco che mi chiese 
come mi chiamavo, ad esempio. Non tutto era finito: anche in 
quell’orrore c’era stato un briciolo di umanità. Non potevo 
disperderla». Tutti ricordiamoci di essere una di queste luci con la 
nostra umanità verso chiunque. Queste luci sono il fondamento del 
nostro Paese, nato proprio su questi valori. 

Cornelia conclude il suo bellissimo libro così: «Ricordo che, per 
lunghi anni, le poche volte in cui mi vennero rivolte delle domande 
sulla strage di Casaglia, per via di uno strano riflesso nervoso, mi 
mettevo a ridere – a ridere! Piano piano, il bisogno di raccontare ciò 
che avevo vissuto iniziò a premere da dentro, come un’infezione che 
doveva spurgare, ma trascorsero anni prima di trovare orecchie 
disposte ad ascoltare. Molti non credevano che un orrore simile fosse 
potuto accadere, altri desideravano semplicemente dimenticare la 
guerra il prima possibile. Tornai al cimitero di Casaglia in occasione 
di ogni commemorazione dell’eccidio. Le prime volte fu terribile. 
Sentivo la disperazione assalirmi appena vedevo quei muri maledetti 
e desideravo andarmene il prima possibile». Lei, solo perché i ragazzi 
volevano conoscere la sua vicenda, inizia a ricordare ad alta voce. 



Atti del Card. Arcivescovo 

464 

«Sentii che era un dovere, non solo per non dimenticare, ma anche 
per dare un senso a quel che era accaduto. Così, piano piano, il dolore 
lasciò spazio alla pace e tornare al cimitero fu per me sempre meno 
terribile, quasi una cura. Mia madre mi aveva insegnato il valore del 
perdono e io ero felice di non aver dimenticato. Lo dimostrai diversi 
anni fa. Un giorno, trovai dei fiori davanti alla porta di casa. Era un 
gran bel mazzo, con un biglietto recante il mio nome, ma senza firma. 
C’era scritto: “Sono stato a Marzabotto”. Il giorno dopo, il misterioso 
“signore” bussò alla mia porta. Si presentò e disse di essere il preside 
di una scuola di Kassel. Ascoltò il racconto della strage di Casaglia 
direttamente dalle mie labbra, poi mi fece una richiesta che lì per lì 
mi lasciò perplessa: voleva che lo seguissi in Germania, per raccontare 
di persona ciò che avevo visto ai suoi studenti. Andai e fu un bene per 
me. Quando incrociai gli sguardi di quei giovani, realizzai qualcosa 
che mi tolse un gran peso dal cuore: sentii che non provavo rancore 
nei loro confronti. Quando ripenso alla guerra, non mi interessa 
distinguere tra buoni e cattivi. Il mio ricordo va a coloro che non ci 
sono più. Il mio desiderio è che ciò che è successo loro serva da monito 
per tutti, ogni volta che il rancore e l’incomprensione rischieranno di 
prendere il sopravvento». 

Ecco come si costruisce la pace. Ci servono tanti presidi che non 
hanno paura e tante Cornelia che non hanno paura, tante luci nel buio 
dell’intolleranza, della violenza, dell’ideologia. Scegliamo che la voce 
di Cornelia sia ascoltata. Scegliamo di lavorare in questo mondo con 
il nostro granello di senape, quello di essere uomini di fede e che la 
fede la vivono non nel chiuso dell’intimità ma nel mare burrascoso 
della storia, come Gesù. Fede perché si fermi la follia della guerra, per 
combatterne le cause, per vivere da fratelli tutti ad iniziare da noi. 

«Vieni Signore, immenso il dolore, ma ancora non siamo stanchi 
di sperare». 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

465 

Omelia nella Messa 
per la Solennità di S. Francesco d’Assisi 

Basilica superiore di S. Francesco d’Assisi – Assisi 
Martedì 4 ottobre 2022 

 

a Parola di Dio parla sempre a noi e di noi. Parla oggi e ci 
aiuta a capire i segni dei tempi e questi ci aiutano a 
comprenderla, perché non è mai fuori del tempo o in un 

tempo passato, ma nell’oggi, nella storia. Il Libro del Siracide descrive 
S. Francesco, che riparò “il tempio”, la casa del Signore che è in rovina 
e, allo stesso tempo – non è forse proprio quanto siamo chiamati a 
fare oggi? – si mette in cammino perché lui per primo è fratello di tutti 
e non aspetta che lo diventino gli altri: compie lui il primo passo verso 
il prossimo, come Gesù. 

È il nostro Patrono ed è una gioia particolare, in questo tempo così 
segnato da tanta sofferenza e preoccupazione, trovarci qui con tutte 
le Chiese che sono in Italia e con il Presidente del nostro Paese, che 
rappresenta tutti gli italiani e le italiane e che ringrazio di cuore per 
la sua presenza e per il suo servizio – raddoppiato –, pieno di saggezza 
e di convinta passione per difendere gli ideali costitutivi del nostro 
Paese. Grazie perché ci rappresenta e ci incoraggia a sentirci parte di 
questo nostro bellissimo Paese, patria. 

Fratelli tutti è il contrario della pandemia del Covid. S. Francesco 
è innamorato di Gesù: ascolta e mette semplicemente in pratica il 
Vangelo, solo il Vangelo, e con la sua umanità ci insegna ad amarlo, a 
scoprirne la gioia, la fraternità che genera, il senso personale e 
universale di ognuno, la pace e il bene che accendono di amore tutto 
il creato e le creature. Come abbiamo letto nel Vangelo: «Ti rendo lode, 
Padre, Signore del cielo e della terra, perché hai nascosto queste cose 
ai sapienti e ai dotti e le hai rivelate ai piccoli». Chi è innamorato di 
Gesù si innamora quindi del mondo, lo vede, sa riconoscerlo come i 
piccoli. L’amore di S. Francesco è molto reale perché ama l’altro 
sempre, come dice lui, «quando fosse lontano da lui, quanto se fosse 
accanto a lui». Così, mite e umile di cuore come il suo Gesù, S. 
Francesco – in un mondo che era e che è segnato da lupi e cittadini 
violenti o paurosi (non si sa chi comincia, se il lupo lo diventa per le 
paure o la violenza o viceversa, ma certamente uno aiuta l’altro), da 
torri e spade, da cavalieri e briganti, da guerre e inimicizia, inquinato 
da troppo odio tanto da rendere impossibile parlare di pace – S. 

L



Atti del Card. Arcivescovo 

466 

Francesco progetta e inizia a vivere un mondo fraterno, disarmato, 
dove c’è spazio per ognuno, a cominciare dai più poveri e fragili. 

Ecco, oggi sentiamo la consolazione di essere con lui, con questo 
fratello maggiore, con questo nostro Patrono, e di vedere la sua stella 
(come è noto le stelle brillano maggiormente quando la notte è più 
fonda) che ci accoglie «come un astro mattutino fra le nubi». Abbiamo 
bisogno di luce, che vuol dire speranza. E il nostro Patrono ci fa sentire 
a casa – tutti si sentono a casa ad Assisi, tutti, anche chi è lontano, chi 
non crede – e ci aiuta a guardare anche le difficoltà con la forza 
dell’amore. Nella tempesta abbiamo sperimentato tanto buio, inatteso 
e prolungato, sembrava non finisse mai. Lo descrisse Papa Francesco 
nella memorabile preghiera in Piazza S. Pietro: «Da settimane sembra 
che sia scesa la sera. Fitte tenebre si sono addensate sulle nostre 
piazze, strade e città; si sono impadronite delle nostre vite riempiendo 
tutto di un silenzio assordante e di un vuoto desolante, che paralizza 
ogni cosa al suo passaggio: si sente nell’aria, si avverte nei gesti, lo 
dicono gli sguardi. Ci siamo trovati impauriti e smarriti». Non lo 
dimentichiamo. Non vogliamo dimenticare, perché non si vince il 
dolore rimuovendolo o lasciandolo divorare dalla bulimia di emozioni 
che non diventano sentimento, consapevolezza, scelta, umanità. È 
tutto digitale, e un cuore digitale è un po’ preoccupante. 

Raccogliamo il testamento affidatoci da chi non c’è più per colpa 
del Covid. Alcuni dei loro nomi li abbiamo deposti accanto a S. 
Francesco e saranno illuminati da questa lampada. Li abbiamo raccolti 
proprio sapendo quanta amarezza e sconforto ha generato non poter 
essere vicini a coloro che amiamo nell’ultimo tratto della vita. 
Ricordiamo tutti coloro i cui nomi portiamo nei nostri cuori e li 
affidiamo all’amore di Dio, perché siano nella luce dell’amore che non 
finisce. Non sono più tornati a casa e non abbiamo potuto 
accompagnarli, come loro e noi avremmo desiderato. Per molti solo le 
videochiamate hanno rappresentato dei veri e propri testamenti 
struggenti. Resta l’amarezza per un discorso interrotto, lo sconforto 
che fa apparire tutto vano. In quella notte terribile, vissuta da chi ci 
ha lasciato e da chi è rimasto, abbiamo visto anche tante luci, tutte, 
consapevolmente o meno, riflesso di un amore più grande, perché 
dove c’è l’amore c’è Dio. Abbiamo capito che non si può lasciare 
nessuno solo e che anche il buio può essere sconfitto, perché pure solo 
con una piccola lampada di umanità si vince il buio. Sono state le luci 
che il personale sanitario – i medici, gli infermieri, i volontari – ha 
acceso con i piccoli grandi gesti di umanità: consolando lacrime, 
stringendo mani, dando sicurezza, anche solo una carezza o uno 
sguardo. Ricordo quanti di loro – come delle forze dell’ordine, dei 



Atti del Card. Arcivescovo 

467 

farmacisti, di tanti operatori di carità – hanno perso la vita per motivo 
del servizio, continuando ad aiutare nell’emergenza. Essi sono tra i 
giusti che ascoltano quelle tenere parole di gratitudine di Dio: ero 
malato e sei venuto a visitarmi, prendi parte alla gioia che non finisce. 

Ecco oggi siamo nella casa di S. Francesco, Patrono del nostro 
Paese, a ricordare, a ringraziare ma anche a scegliere perché non 
vogliamo dimenticare velocemente «le lezioni della storia» e, 
imparando da queste, vogliamo cambiare, scegliere. «Voglia il Cielo 
che alla fine non ci siano più “gli altri”, ma solo un “noi”. Che non sia 
stato l’ennesimo grave evento storico da cui non siamo stati capaci di 
imparare. Che un così grande dolore non sia inutile, che facciamo un 
salto verso un nuovo modo di vivere e scopriamo una volta per tutte 
che abbiamo bisogno e siamo debitori gli uni degli altri, affinché 
l’umanità rinasca con tutti i volti, tutte le mani e tutte le voci, al di là 
delle frontiere che abbiamo creato» (FT 35). Ci aiuta S. Francesco che 
non scappa dalla sofferenza, ma la affronta e addirittura guarda negli 
occhi la morte chiamandola “sorella” e così la sconfigge. Con S. 
Francesco che usò misericordia, vorrei che tutti provassimo lo stesso 
cambiamento e quello che prima ci sembrava pesante, amaro, una 
privazione, un sacrificio impossibile, diventi invece motivo di dolce e 
consapevole umanità. Aiutare gli altri ci fa trovare noi stessi! È questo 
il giogo dolce e soave che ci unisce a chi per primo si è legato a noi, 
Gesù: un legame di amore che ci libera dal giogo pesante e 
insopportabile dell’individualismo. Se ne esce solo insieme! Le 
difficoltà non sono affatto finite. Lo vediamo drammaticamente nel 
mondo e nel nostro Paese. Affidiamo l’Italia all’intercessione del 
nostro Patrono. Ci sostenga in un momento così decisivo, ispiri 
l’amore politico e di servizio alla casa comune, perché nelle necessarie 
diversità tutti concorrano all’interesse nazionale, indispensabile per 
rafforzare le istituzioni senza le quali nessun piano può essere 
realizzato e per affrontare delle sfide così grandi. 

Il nostro Patrono, uomo universale, aiuti l’Europa a essere 
all’altezza della tradizione che l’ha creata e il mondo intero a non 
rassegnarsi di fronte alla guerra. Lui, amico di tutti, ci aiuti a 
sconfiggere ogni logica speculativa, piccola o grande, anonima e 
disumana. La speculazione è sempre una forma di sciacallaggio che 
aumenta le ingiustizie e crea tanta povertà. 

Fratelli tutti: dobbiamo iniziare dai più fragili, come gli anziani, 
che sono una risorsa e non un peso, che vanno protetti a casa dove 
conservano tutte le loro radici e ci aiutano a trovarle. Fratelli tutti che 
guardano al futuro, che lo desiderano per gli altri lottando contro il 



Atti del Card. Arcivescovo 

468 

precariato dei giovani, dando loro fiducia e sicurezza perché possano 
dimostrare le loro capacità senza paternalismi insopportabili. Futuro 
che chiede rispetto dell’unica casa, dell’ambiente, perché possiamo 
continuare a cantare la bellezza del creato. Curiamo le ferite profonde 
nascoste nelle pieghe della psiche – quante il Covid ne ha lasciate – e 
facciamolo con la competenza professionale ma anche tessendo 
comunità e fraternità che donano sicurezza e fanno sentire protetti e 
amati. La nostra comunità è forte, ha tanta storia e umanità, per essa 
nessuno è straniero e insieme si trova il futuro che tutti desiderano. 
Viviamo la benedizione che sempre è la vita, la sua bellezza perché sia 
anche appassionante trasmetterla e donarla, garantendo la grandezza 
della maternità. 

Con S. Francesco crediamo che il lupo terribile della guerra possa 
essere addomesticato e facciamo nostro l’accorato appello di Papa 
Francesco indirizzato certo ai due presidenti coinvolti direttamente – 
un aggressore e un aggredito -, ma anche a quanti possono aiutare a 
trovare la via del dialogo e le garanzie di una pace giusta. Come S. 
Francesco tutti possiamo essere artigiani di pace. Ecco la luce della 
lampada che l’Italia intera accende oggi con il suo Patrono, perché 
tante luci rendano umana e fraterna questa nostra unica stanza che è 
il mondo. «Beato l’uomo che offre un sostegno al suo prossimo per la 
sua fragilità, in quelle cose in cui vorrebbe essere sostenuto da lui, se 
si trovasse in un caso simile» (Ammonizione XVII). 

Laudato Si’. Fratelli tutti. 

Grazie S. Francesco, prega per noi, per l’Italia e per il mondo 
intero. Pace e bene. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

469 

Omelia nella Messa 
per la Solennità di S. Petronio 

Basilica di S. Petronio 
Martedì 4 ottobre 2022 

 

a Basilica di S. Petronio è la casa di tutti i bolognesi. Come a 
Betania, anche noi, famiglia di Dio, accogliamo Gesù e 
scopriamo che in realtà è il Signore ad accogliere noi. Lui si 

fa ospite nei nostri poveri tetti per ospitarci nel suo cuore. Noi gli 
abbiamo costruito un edificio magnifico, Lui ha costruito per noi un 
Regno. Noi gli diciamo le nostre parole di ansia e sofferenza, Lui ci 
dice la sua Parola di verità e di amore. Gesù è la verità, luce nel buio 
che a volte la avvolge, via che si apre camminando, vita che trasmette 
forza per combattere il male che vuole spegnerla. Noi al Signore 
offriamo spesso il superfluo e ci ricordiamo di Lui quando siamo in 
difficoltà. Lui ci dona tutto se stesso, non si stanca di venirci a cercare 
finché non ci trova o ci aspetta ansioso non per giudicarci ma per 
buttarci le braccia al collo. Come Maria, sorella di Marta, mettiamoci 
ai suoi piedi, perché i nostri tanti affanni non perdano la parte 
migliore, quella che non ci sarà tolta, che è il legame con Lui e con il 
prossimo. 

Ringrazio tanto per questa celebrazione. Ne abbiamo bisogno: 
riconoscere il padre comune ci aiuta a sentire vicino l’unico Padre nel 
quale siamo fratelli tutti. Nessuno di noi è una casualità che inizia e 
finisce con sé! Abbiamo un padre, che ci fa capire chi siamo e chi 
saremo, e questo non ci fa sentire perduti proprio perché qualcuno ci 
ama e ci amerà. Il nostro è un Padre che per questo non ci possiede: 
ci vuole e ci lascia liberi. Amore è libertà: non si compra e non si 
vende, non si possiede ma si regala, è senza calcoli e convenienze. Non 
si ama se non si è liberi di farlo e noi non siamo schiavi di Dio, ma 
figli. Gli uomini spesso riducono il prossimo a possesso, a oggetto, 
amano se conviene e non amano quando è esigente o gratuito, senza 
ricompense, rimborsi. Abbiamo tutti bisogno di andare a scuola da 
Gesù, lasciarci amare da Lui come Maria, aprendogli il cuore, 
ascoltandolo, pregando, lasciandogli spazio per poi fare tante cose, 
ma con amore, non per abitudine o per sacrificio! Gesù non ci affida 
una regola o offre una spiegazione: ci ama, per primo, senza alcuna 
convenienza. È il primo e l’ultimo amante della nostra vita, fino alla 
fine, perché la vita non abbia fine. 

L



Atti del Card. Arcivescovo 

470 

Sento l’orgoglio di fare parte di questa famiglia, che non è certo 
perfetta, segnata com’è dai nostri limiti e dal nostro peccato, ma è sua, 
generata da Lui. È una famiglia senza confini, che si sente a casa 
ovunque proprio perché ha una casa per tutti. È una famiglia dove il 
più grande è colui che serve perché grande è chi ama. E amore è 
servire. Seguiamo il consiglio dell’apostolo: non valutiamoci più di 
quanto è conveniente. Capiamo chi siamo pensandoci in relazione a 
questo corpo, che è la Chiesa e che sono, quindi, anche le nostre 
concrete persone. Non è un corpo virtuale, tutt’altro. Non lo potrà mai 
diventare, perché l’incarnazione continua con ognuno di noi, corpo e 
spirito. «Abbiamo doni diversi». La diversità è un dono, non un 
pericolo. Non possiamo tenerceli per noi né singolarmente né come 
comunità. La Chiesa è per il mondo, cioè per la città degli uomini. 
Quanti doni sprecati perché usati per sé e che quindi diventano inutili 
o addirittura divisivi! È il corpo che mi fa capire il dono che sono. 
L’apostolo si raccomanda di fare tutto con semplicità, con diligenza, 
con gioia. Andiamo incontro a tutti con semplicità, diligenza e gioia. 
Cristo si è fatto servo e noi facciamo da padroni? 

Il Vescovo Petronio è raffigurato con la città tra le mani. Non la 
possiede, la custodisce. È come sua figlia e la solleva come un padre 
fa con il suo bambino. Ce la mostra tutta insieme, perché non siamo 
isole ed è la nostra prima casa comune, inserita in quella più larga del 
mondo. È il primo luogo dove vivere da fratelli tutti. Oggi penso che 
ce la faccia vedere per affidarcela. Amiamola e rendiamola una casa 
iniziando da noi, diventando noi i patroni di chi non ha nessuno, dei 
più fragili, di chi si sente senza protezione. Ci aiuta S. Francesco, 
abbiamo ricordato gli ottocento anni dalla sua predica davanti a 
«quasi tutta la città». «Molte persone dotte che l’ascoltavano furono 
piene di ammirazione per quel discorso di un uomo illetterato. Non 
aveva stile di uno che predicasse, ma di conversazione». Non parliamo 
una lingua da iniziati, ma quella che tutti comprendono. Se il Vangelo 
è complicato o lontano dalla vita il problema non è il Vangelo, ma 
siamo noi! «In realtà, tutta la sostanza delle sue parole mirava a 
spegnere le inimicizie e a gettare le fondamenta di nuovi patti di 
pace». Il cristiano è artigiano di pace, può vincere le inimicizie, i 
pregiudizi, l’odio che cresce e inaridisce il cuore e lo inclina alla 
violenza. Ecco, S. Petronio ci mette tra le mani la nostra città, come a 
dire di prenderla e non viverci da estraneo. E noi non possiamo 
proprio vivere il messaggio di Gesù in maniera individualistica! La 
salvezza dell’anima non fugge dalla responsabilità per l’insieme. «Si 
può considerare il programma del cristianesimo come ricerca 
egoistica della salvezza che si rifiuta al servizio degli altri?», si 



Atti del Card. Arcivescovo 

471 

domandava Papa Benedetto. Per questo la città è tua. Consacrati nel 
Battesimo mettiamoci anche noi a custodire la nostra città e a tessere 
in essa le relazioni di fraternità, di amicizia con tutti. Non guardiamo 
l’altro con fastidio, con sospetto, in maniera arrabbiata. Scopriamo 
quello che c’è di bello in ognuno! Rendiamo la città vivibile per i più 
fragili, luogo di incontro, di solidarietà, di conoscenza che diventa 
cultura. 

Sono passati cinque anni dalla visita di Papa Francesco, quando 
proprio qui visse con i fratelli più piccoli di Gesù quel sacramentale 
del banchetto del cielo, la festa più bella, il meglio che deve venire, la 
pienezza di quello che viviamo. Disse subito dopo: «A me oggi è 
piaciuto il pranzo, non tanto perché la lasagna fosse molto buona, ma 
mi è piaciuto perché c’era il popolo di Dio, anche i più poveri, lì, e i 
pastori erano lì, in mezzo al popolo di Dio». Qui ricordò come la Chiesa 
accoglie specialmente quanti hanno bisogno di un posto: «La Chiesa 
vi vuole al centro. Siamo tutti dei viandanti, dei mendicanti di amore 
e di speranza, e abbiamo bisogno di questo Dio che si fa vicino e si 
rivela nello spezzare del pane». Sento ancora così vere queste parole, 
ancora di più oggi che le difficoltà rivelano quanto siamo vulnerabili, 
e il pane diminuisce a causa delle terribili conseguenze della guerra 
in Ucraina, create e accentuate da tanta speculazione. La povertà che 
la guerra genera a distanza ci aiuta a capire quanta sofferenza c’è tra 
le persone coinvolte direttamente. 

In questi giorni abbiamo visto una realizzazione sulla facciata di 
S. Petronio che mostra i vari progetti per completarla. In fondo la 
Chiesa e la città sono proprio questo: bellissime ma sempre 
incompiute e possiamo noi completarle, renderle belle, più belle, con 
l’impegno, possibile a ciascuno, che rende preziosa la vita degli altri 
amandola, come fa Gesù con noi. Fratelli tutti. La nostra patria è nei 
cieli (Fil 3, 20) e cercarla ci fa amare questa nostra casa sulla terra, ci 
obbliga alla solidarietà e ci rende tutti uguali, fratelli e sorelle. Sia così. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

472 

Omelia nella Messa per il XXV anniversario 
della morte di Don Luigi Di Liegro 

Basilica dei Santi XII Apostoli – Roma 
Mercoledì 12 ottobre 2022 

 

l frutto dello Spirito è amore, gioia, pace, magnanimità, 
benevolenza, bontà, fedeltà, mitezza, dominio di sé». I 
frutti dello Spirito non restano mai legati alla persona e 

non finiscono con questa. In realtà anche i semi della divisione, delle 
ferite nella vita del prossimo, del cattivo esempio si trasmettono, in 
maniera inquietante e implacabile, e producono frutti terribili, come 
vediamo nella guerra che ha una genesi favorita proprio dalle 
dissipazioni, dalle divisioni. Il male genera morte, inquina l’aria, 
acceca i cuori, fa crescere anche a distanza di tempo frutti di 
sofferenza. Per questo, come abbiamo cantato nel salmo, è «Beato 
l’uomo che non entra nel consiglio dei malvagi», perché resta «come 
albero piantato lungo corsi d’acqua, che dà frutto a suo tempo: le sue 
foglie non appassiscono». A distanza di venticinque anni questo 
albero che è stato Don Luigi Di Liegro continua a indicare la speranza, 
l’impegno e la responsabilità per raggiungerla, il sacrificio che questa 
richiede, il dovere di tenerla viva. È un albero che ricordiamo in una 
stagione di poca speranza, quando tanti sogni, progetti, illusioni, 
sembrano appassirsi, segnati dalla delusione, ma anche 
dall’autoreferenzialità che tutto rende vano. 

Era un uomo chiaro Don Luigi, scomodo, non rinunciatario, perché 
appassionato a preparare quello che ancora non c’era, a regalarlo a 
chi non lo aveva e del quale riconosceva i diritti. Intercettava i 
problemi che si presentavano, anche quando erano soltanto all’inizio. 
Senza perdere tempo e cercando risposte, non accontentandosi di 
enunciazioni, come avvenne per i malati di AIDS e la creazione di Villa 
Glory, che tante polemiche suscitò allora, affrontate con fermezza da 
Don Luigi. Penso agli stranieri, all’accoglienza che aveva indicato con 
determinazione, e che oggi ancora affrontiamo dimentichi di tanta 
storia (siamo rimasti alla “Pantanella” quanto a risposte e a sistema di 
accoglienza e integrazione!), impostandola con un approccio solo 
difensivo, di sicurezza, non volendo rendersi conto di quello che è 
successo, che succede nel mondo, che succede a casa nostra. Con 
fermezza, dentro e fuori la Chiesa Don Luigi seguiva Gesù che si 
rivolgeva ai farisei, a quel fariseo che c’è in ognuno di noi, mettendo 
in guardia dal credersi a posto per il poco che si fa. Non accettava un 

«I



Atti del Card. Arcivescovo 

473 

cristianesimo ridotto a rispetto di alcune regole e non del 
comandamento dell’amore, e una società civile che si accontenta di 
dare le risposte che riesce o che convengono, e non quelle che servono 
e che convengono ai poveri, tanto che i diritti diventano favori o 
concessioni casuali e benevole, mai impegni, e quindi certezze, su cui 
poter contare e costruire il proprio futuro. Non accettava un 
cristianesimo lontano dalla vita, privo dell’ansia che viene dalla 
«giustizia e dall’amore di Dio». E queste lo rendevano capace di 
riconoscere, senza cercare catalogazioni astratte, le tante sofferenze 
del prossimo, chiunque fosse, intercettandole, commuovendosi, 
denunciandole, dandogli voce, cercando e facendo cercare soluzioni. 
Chiedendo alle istituzioni di farlo, iniziando a farsene carico. Tra 
queste, oltre alla casa, all’ambiente, agli stranieri, ai disabili, ai senza 
fissa dimora, ai rom, al carcere, desidero ricordare i malati 
psichiatrici, allora come oggi così difficili da riconoscere, da accettare 
e da affrontare con il necessario coinvolgimento di tutti. Tanti servizi 
innovativi, risposte che hanno generato altre risposte e avviato 
consapevolezza, cultura, riflessione. Insomma, guardava la realtà 
senza sconti e senza pregiudizi, anzi liberando da questi così come dal 
pietismo o da una logica meramente assistenziale. Il suo fare feriva 
l’osservanza esteriore, le etichette cristiane vuote di significato, 
un’idea di Roma che doveva mantenere un’apparenza cristiana, che si 
voleva rendere cristiana senza rispondere alle attese di carità e 
giustizia. Quelle, invece, da cui era necessario partire per un Vangelo 
credibile e autentico. 

L’ammonimento che abbiamo ascoltato oggi in un Vangelo che non 
abbiamo scelto – quello delle letture del tempo ordinario – ma che 
come sempre è lampada per i nostri passi, ci ricorda che la giustizia e 
l’amore sono da cercare, senza trascurare le altre! La giustizia e 
l’amore animavano l’impegno sociale di Don Luigi, radicale, “politico” 
nel senso migliore e più alto del termine, senza paura di sporcarsi anzi 
diffidando del bianco dei sepolcri, di una vita non compromessa. E 
Don Luigi non tralasciava certo “le altre cose”. Lo aveva imparato dalla 
JOC francese, della quale aveva portato a Roma la tensione di un 
cristianesimo sociale e di cui parlava spesso in seminario e nelle 
comunità. Ortodossia e ortoprassi non erano due dimensioni avverse, 
ma complementari, come deve essere. E sempre con la libertà 
dell’impegno e tanta obbedienza – a volte molto sofferta – alla Chiesa. 
Avvenne così nel servizio che con tanta intelligenza il Cardinale Poletti 
gli aveva chiesto, dando molta fiducia, da pastore buono qual era, e 
come deve essere anche per averla: Don Luigi univa l’ufficio pastorale 
con quello della carità. Questa visione, purtroppo, non è stata molto 



Atti del Card. Arcivescovo 

474 

seguita, per cui così poco la catechesi insegna a riconoscere nel 
prossimo lo stesso corpo di Gesù, la carità sembra essere piuttosto una 
passione solo di alcuni specialisti e non il comandamento richiesto a 
tutti, indispensabile per amare e riconoscere Cristo nella sua 
dimensione spirituale e concreta. Don Luigi sognava una Chiesa vicina 
alla gente, tutta carità perché segue Gesù che non ama i primi posti 
nelle sinagoghe e i saluti sulla piazza, che non cerca la rilevanza 
sociale come i forti di ogni tempo – spesso sepolcri imbiancati – ma la 
rilevanza che viene dallo stare accanto ai fratelli più piccoli di Gesù, 
senza assistenzialismo, insulto per lui e per il legame che ci deve unire. 
Mi penso con lui, non do quello che avanza o quello che posso! Cambio 
la sua condizione, non gli do qualcosa! Una Chiesa libera perché non 
intimorita e compromessa con i vari dottori della legge (ce ne sono 
molte varianti, vecchie e nuove, acculturate e rozze, di segno opposto 
ma sempre dottori di qualche legge che svuota l’amore). Sognava la 
veracità della Chiesa e della Chiesa di Roma, che presiede nella carità 
e quindi deve viverla. Ne cercava sempre una dimensione fraterna e 
comunitaria. Aveva mille impegni, ma non rinunciava al suo habitat 
nella Rettoria a Piazza Poli, sempre aperta, e nella Parrocchia a Giano, 
piccola Chiesa piena di tanta bellezza, dove univa lotta per gli allacci 
delle fogne e tanta preghiera. 

Il suo ricordo ci aiuti a non nasconderci nei mezzi termini, nelle 
categorie astratte, negli ecclesiasticismi di ogni provenienza, nella 
chiusura che impedisce di parlare con tutti, nell’accettazione 
rassegnata dell’impossibilità. «Che grazia essere sacerdote. Se il 
Signore avesse dovuto guardare ai miei meriti avrebbe dovuto 
mettersi le mani nei capelli», voleva che la Chiesa fosse una cellula 
umanizzante della vita sociale, «luogo in cui tutti i problemi degli 
uomini possono essere dibattuti». Scriveva Don Luigi: «Come 
nell’Eucaristia incontri Gesù risorto sotto i veli del pane e lo devi 
riconoscere sotto i veli del povero, a tua volta devi lasciarti mangiare 
da Lui sennò la fede è morta!». Ecco perché il suo ricordo è così vivo 
e oggi, come allora, continua a confortarci, inquietarci, liberarci da 
tiepidezze e prudenze, da psicologismi egotici, per trovare noi stessi, 
individualmente e come Chiesa, nella compassione del samaritano. 

«Bisogna entrare nel mondo dei poveri e della sofferenza come vi 
è entrato Cristo: con umiltà e amicizia, riconoscendo le tracce dello 
Spirito che lo abita, promuovendo potenzialità, creatività, sete di 
dignità e di giustizia. Entrando nella storia dei poveri dobbiamo avere 
coscienza che questo mondo è abitato preferenzialmente da Cristo, 
attraverso lo Spirito che ne continua la missione: è una realtà dove 



Atti del Card. Arcivescovo 

475 

Dio è accampato (incarnato). L’impegno di promozione dei poveri è 
lode a Dio». 

Grazie Don Luigi. Per sempre. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

476 

Omelia nella Messa 
in occasione dell’inaugurazione 
dell’Anno Accademico 2022-2023 della 
Pontificia Facoltà Teologica di Sicilia 
“S. Giovanni Evangelista” 

Cattedrale di Maria SS. Assunta – Palermo 
Mercoledì 19 ottobre 2022 

 

apostolo ci indica una grande prospettiva, quella su cui si 
deve sempre misurare il cristiano e che lo libera da 
confronti e misurazioni inutili e pericolose, come discutere 

su chi è il più grande. Le “genti” sono chiamate a condividere la nostra 
stessa eredità e noi siamo chiamati a donargliela. Non c’è possesso 
nell’essere cristiani ma solo dono. Il privilegio non è essere soli o unici, 
come l’orgoglio fa credere, ma essere suoi e scoprire che siamo fratelli 
tutti! Le genti sono quelle della Pentecoste e dei confini della terra. Le 
genti impediscono alla Chiesa di ridursi a setta, a circolo di iniziati, a 
etnia che si difende dagli altri, che finisce per vivere solo di questa 
alterità, temendo di perdere se stessa. 

Noi e gli altri: senza l’amore di Dio si può produrre la durezza 
verso quelli che “non sono dei nostri”, che non “camminano con noi”. 
La Parola invita sempre, al contrario, a guardare l’altro come il 
prossimo, a servire e sfamare la folla, senza distinzioni, categorie, 
giudizi preventive. Siamo inviati alla grande messe come operai. 
Dobbiamo amare la folla e amare significa anche capirla, conoscerla 
con quel di più che è la compassione. Solo questa – che deve diventare 
studio, approfondimento, sapienza – permette di capire nel profondo, 
di andare oltre la banalità, le apparenze, il vero pensiero dominante 
indotto da una navigazione che appiattisce tutto, che ci lascia 
trasportare da correnti interessate o che enfatizza il protagonismo 
nella perenne e vana fibrillazione dei social. E poi dobbiamo sempre 
interrogarci: cosa succede se invece di comunicare ad altri teniamo 
per noi il Vangelo? La vita è la stessa? Comunicare richiede la 
necessaria preparazione e studio e questi iniziano sempre dal fermarsi 
ai piedi di Gesù, come Maria, e dall’ascoltare la sua parola per poi 
ascoltare il prossimo. Maria è teologa perché tiene fisso il suo sguardo, 
la sua mente e il suo cuore, su Gesù. 

L’



Atti del Card. Arcivescovo 

477 

Gesù ci ha affidato tutto non perché diventasse uno dei tanti 
prodotti per rassicurazioni individuali, ma perché la sua buona 
notizia cambi la vita e la illumini di senso e di amore. «Le genti sono 
chiamate, in Cristo Gesù, a condividere la stessa eredità, a formare lo 
stesso corpo e ad essere partecipi della stessa promessa per mezzo del 
Vangelo». Ecco la vera uguaglianza e la infinita bellezza della famiglia 
umana che la Chiesa realizza. Sappiamo quanto è facile chiudersi in 
orizzonti limitati, anche con la giustificazione di proteggere così la 
perla preziosa che ci è affidata. Il sale diventa senza sapore proprio 
quando non si perde per salare. Per questo il Vangelo ci ammonisce a 
restare svegli, vigilanti, per essere noi sentinelle che rispondono, e a 
interrogare noi le tante sentinelle che abbiamo intorno. 

Teniamoci pronti «perché, nell’ora che non immaginate, viene il 
Figlio dell’uomo». Viviamo in una stagione piena di agitazioni e con la 
tentazione di risolverle quanto prima, di non farci inquietare a tutti i 
costi, anche quella di essere incoscienti! È il rischio di dimenticare «le 
lezioni della storia» (FT 35) per cui «passata la crisi sanitaria, la 
peggiore reazione sarebbe quella di cadere ancora di più in un febbrile 
consumismo e in nuove forme di auto-protezione egoistica. Voglia il 
Cielo che alla fine non ci siano più “gli altri”, ma solo un “noi”. Che 
non sia stato l’ennesimo grave evento storico da cui non siamo stati 
capaci di imparare». Quando non impariamo e scegliamo – non 
bastano le enunciazioni e la capacità verbale o digitale – torniamo 
indietro (FT 11). 

Viene il Figlio dell’uomo. Questa affermazione, che è anche un 
grido di gioia e l’affermazione della nostra fede, non suscita in noi 
agitazioni o angosce, funzionali poi al sonno. Gesù libera da 
inquietudini ossessive che portano a vedere problemi o segni dove 
non ci sono! Noi attendiamo l’amato. Attesa è un problema di amore, 
riconoscendo il Signore che è già in mezzo a noi, ricordandosi sempre 
che la nostra vera casa non è questa e allo stesso tempo amando e 
curando questa per preparare quella futura dove ritroveremo tutte le 
persone che abbiamo amato, i bicchieri d’acqua offerti, i fratelli più 
piccoli amati. Viene il Signore nel pane della sua presenza spezzata 
ancora per noi e in quello della sua parola, tanto che la liturgia 
eucaristica è talmente il culmine, la concentrazione di tutto il tempo, 
che essa sprofonda nell’eternità, al punto che «non è altro che un 
unico istante eterno». Viene il Figlio dell’uomo e ci chiede di 
riconoscerlo e amarlo nei suoi fratelli più piccoli, rendendo ogni 
incontro occasione per offrire a Cristo che viene pane, acqua, vestito, 
visita, casa, insomma quello che serve a Lui. Viene, ma lo riconosciamo 



Atti del Card. Arcivescovo 

478 

solo se il cuore e la mente sono accesi di amore. «Beato quel servo che 
il padrone, arrivando, troverà ad agire così, cioè pieno di attesa». 

Come sappiamo, quando amiamo qualcuno la visita dell’amato 
inizia già nella sua preparazione, nel sapere che viene, nel gusto 
dell’attesa, che anticipa la gioia e ci rende già felici. Lo studio ci aiuta 
a prepararci, a restare svegli per riconoscere il già e stupirci di questo, 
scrollandoci di dosso l’inevitabile abitudine e ad avere fiducia nel 
“non ancora”. Essere amministratori è il senso e la bellezza della 
nostra vita, la grazia che fa di noi, sempre inadeguati e peccatori, mai 
all’altezza, lavoratori della sua vigna. Il Vangelo stabilisce una 
relazione stretta tra il credersi padroni della vita, non aspettare più 
niente, ridurre tutto a sé, e la violenza. Quando ci dimentichiamo di 
Dio e del suo amore, non riconosciamo più nemmeno i fratelli. Gesù 
non resta insensibile, non ignora e non copre quello che si sceglie. La 
conoscenza che non diventa vita e amore concreti è motivo di restare 
fuori dall’amore di Dio, di un giudizio severo. Se penso a quanta 
santità mi ha accompagnato, quanto ho ricevuto, capisco che mi è 
chiesto conto di cosa ho fatto di queste parole, di quei testimoni? 

Eccoci in un mondo sonnolento, che non si preoccupa di tutte le 
ingiustizie e delle sofferenze che flagellano la terra, che preferisce 
ignorare o tranquillizzarsi pensando che “andrà tutto bene”, che si 
accontenta di agitarsi per poi riprendere il sonno, perché la resistenza 
chiede fatica mentre il mondo preferisce scavare tante buche 
pensando così di trovare l’acqua che si trova solo affrontando la fatica 
di scavare un pozzo nel profondo. Restiamo svegli! Scegliamo 
l’intelligenza, la passione per Dio e per il prossimo, perché possiamo 
stupirci sempre con il già, gioire del cento volte tanto che pure 
abbiamo, smettendo di correre dietro a gioie che ci fanno male, 
sapendo vedere oggi la luce dell’eternità e iniziare a vivere il tempo 
che non finisce. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

479 

Prolusione sul tema “L’uomo è la via di tutte 
le religioni. Il magistero di Papa Francesco 
sulla pace, il dialogo interreligioso, 
i rapporti tra le culture” 
in occasione dell’inaugurazione 
dell’Anno Accademico 2022-2023 della 
Pontificia Facoltà Teologica di Sicilia 
“S. Giovanni Evangelista” 

Cattedrale di Maria SS. Assunta – Palermo 
Mercoledì 19 ottobre 2022 

 

ll’inizio di questa Prolusione con cui si inaugura l’anno 
accademico 2022-2023, desidero ringraziare in primis Sua 
Eccellenza, il caro Mons. Corrado Lorefice, Arcivescovo di 

Palermo e Gran Cancelliere della Facoltà Teologica di Sicilia, per il 
gentile invito; nonché i confratelli Vescovi, che nei giorni scorsi hanno 
vissuto insieme l’incontro periodico della Conferenza Episcopale 
Siciliana e che adesso esprimono con la loro presenza l’attenzione a 
questa importante istituzione accademica. In realtà a ben vedere 
anche questo è un pezzo del nostro cammino sinodale, importante, 
perché luogo di preghiera, di riflessione, di confronto, di ascolto. 
Insomma qui siamo invitati come Maria, la sorella di Marta, a metterci 
ai piedi di Gesù per ascoltare e comprendere la complessità della 
nostra vita e del mondo. Maria non si estranea come pensa la sorella. 
Chi si ferma ai piedi di Gesù si ferma ai piedi dell’uomo mezzo morto. 
Con Gesù si cresce, si trova quello che non finisce e si apprende l’arte 
del camminare e del farlo insieme. 

Ringrazio Fra Rosario Pistone, Preside della Facoltà, i docenti e il 
personale tutto della Facoltà stessa e delle istituzioni collegate. 
Rivolgo un saluto cordiale anche alle autorità civili. Ed infine, ma non 
certo per importanza, saluto cordialmente tutti gli studenti e gli amici, 
che hanno voluto essere presenti a questo atto accademico. Non siete 
utenti. Cresciamo insieme in quella straordinaria avventura che è la 
ricerca personale, teologica, pastorale, il cui legame con la Chiesa e 
con il mondo è decisivo. Dico subito che, come mi è capitato ogni volta 
che sono venuto a Palermo, anche questa volta mi sono sentito accolto 

A



Atti del Card. Arcivescovo 

480 

e mi sento davvero come a casa. È una casa ricca di tanta storia e 
accoglienza, di cultura e umanità. E poi parlate spesso delle Sicilie: 
siete nella vostra stessa identità uniti e plurali allo stesso tempo! 

 

L’UMANITÀ AL CENTRO 

Se mi è permesso, vorrei partire proprio da questo sentimento per 
sviluppare il tema che mi è stato affidato in riferimento al Magistero 
di Papa Francesco: L’uomo è la via di tutte le religioni. Parto dal 
sentimento profondo di trovarmi a casa tra di voi, di essere stato 
accolto prima di tutto come persona in una terra che non è la mia 
terra natia. Pochi giorni fa abbiamo celebrato la memoria di S. Teresa 
d’Avila, a cui è stato attribuito non certo a caso il titolo di “Dottore 
della Chiesa”. A proposito della sua esperienza di fede Teresa d’Avila 
scriveva: «Ho sempre riconosciuto e tuttora vedo chiaramente che non 
possiamo piacere a Dio e da lui ricevere grandi grazie, se non per le 
mani della sacratissima umanità di Cristo» (Il libro della vita, cap. 22). 
Teresa aveva intuito nella sua esperienza di fede che l’umanità è al 
centro del messaggio cristiano. E il Cristianesimo in effetti è questo: è 
Dio impegnato in una ricerca dell’uomo talmente intensa, da farsi 
uomo lui stesso. L’umanità è dunque un vero locus theologicus, un 
luogo in cui incontrare il Dio di Gesù Cristo. Quando parliamo di 
“umanesimo cristiano” intendiamo questa idea di uomo in relazione 
a Dio e con il prossimo: un uomo reso ancora più uomo, reso se stesso 
da Cristo. Non è affatto generico, quindi, né riparo per un 
cristianesimo ingrigito, ma locus per comunicare l’immagine più vera 
di Dio e stabilire con i mendicanti di vita e pellegrini come noi 
un’alleanza salvifica. Fratelli tutti. 

A questo proposito, così si esprimeva il Concilio Vaticano II: 
«Solamente nel mistero del Verbo incarnato trova vera luce il mistero 
dell’uomo. […] Egli è “l’immagine del Dio invisibile” (Col 1,15), è 
l’uomo perfetto che ha restituito ai figli di Adamo la somiglianza con 
Dio, resa deforme già subito agli inizi a causa del peccato. […] Con 
l’incarnazione il Figlio di Dio si è unito in certo modo ad ogni uomo. 
Ha lavorato con mani d’uomo, ha pensato con intelligenza d’uomo, ha 
agito con volontà d’uomo ha amato con cuore d’uomo» (GS 22). 
Ricordiamo i sessant’anni dal suo inizio che chiede anche a noi, anzi 
soprattutto a noi, di avere, come ha chiesto Papa Francesco lo scorso 
11 ottobre, «lo sguardo dall’alto» «con gli occhi innamorati di Dio». 
Non lasciamo cadere nel vuoto l’appello a ritornare «alle pure sorgenti 
d’amore del Concilio, a ritrovare “la passione del Concilio” perché la 
Chiesa sia abitata dalla gioia». C’è un enorme bisogno di gioia, di 



Atti del Card. Arcivescovo 

481 

sicurezza, perdute in un mondo imprevedibile, cangiante, che istilla 
un modello di vita pornografico, insulto alla debolezza. C’è un enorme 
bisogno di relazione vera, in un mondo iperconnesso e sempre più di 
isole, con le conseguenze anche nella psiche, fragilità che non possono 
non preoccuparci. C’è bisogno della via, verità e vita di Cristo e di una 
Chiesa che smentirebbe se stessa senza la gioia dell’incontro con Lui. 
Lo sguardo indicato da Papa Francesco, decisivo nella ricerca teologica 
e nella vita cristiana (ogni cristiano deve essere teologo perché questa 
è intimamente legata all’esperienza di Dio e alla preghiera, elemento 
anche questo dell’ortoprassi!), è lo sguardo nel mezzo: «Stare nel 
mondo con gli altri e senza mai sentirci al di sopra degli altri, come 
servitori del più grande Regno di Dio (LG 5); portare il buon annuncio 
del Vangelo dentro la vita e le lingue degli uomini (Sacrosanctum 
Concilium 36), condividendo le loro gioie e le loro speranze (GS 1)». 
Aggiungerei anche un’altra indicazione, così importante per tutta la 
città degli uomini tentata dalle contrapposizioni sterili e da false 
semplificazioni offerte dal polarizzare tutto: «Quante volte, dopo il 
Concilio, i cristiani si sono dati da fare per scegliere una parte nella 
Chiesa, senza accorgersi di lacerare il cuore della loro Madre! Quante 
volte si è preferito essere tifosi del proprio gruppo anziché servi di 
tutti, progressisti e conservatori piuttosto che fratelli e sorelle, “di 
destra” o “di sinistra” più che di Gesù; ergersi a “custodi della verità” 
o a “solisti della novità”, anziché riconoscersi figli umili e grati della 
santa Madre Chiesa». «Superiamo le polarizzazioni e custodiamo la 
comunione, diventiamo sempre più “una cosa sola”, come Gesù ha 
implorato prima di dare la vita per noi» (cfr Gv 17,21). 

Non smettiamo di assumere la prospettiva teologica del Concilio 
che è essenzialmente pastorale. Pastorale non intesa come una 
teologia di serie b o c, ma come una teologia che vive del corpo a corpo 
con le esistenze umane, con le loro gioie e sconfitte, e con le grandi 
sfide storiche: la pace e la guerra, la difesa urgente dell’ambiente e la 
lotta per la giustizia sociale, la cura per il dialogo tra tradizioni 
religiose e umane, le contraddizioni dell’antropologia digitale, della 
quale, mi sembra, siamo solo all’inizio ma che tanto interroga le nostre 
comunità. Penso anche ai temi legati alla pace, tanto più in un 
momento in cui sentiamo, come mai nel recente passato, la guerra 
vicina. Non dobbiamo vigilare di più e aiutare una vera cultura della 
pace? Non è compito evangelico della nostra ora pensare e agire 
teologicamente in vista della pace, la pace trascendente e quella 
storica? La storia lo ha mostrato più volte: quando la Chiesa e i 
cristiani hanno scelto la via profetica della pace e della sua 
testimonianza, spesso fino al martirio, ha rappresentato la speranza 



Atti del Card. Arcivescovo 

482 

nella paura, la luce nelle tenebre. La pace evangelica costituisce 
davvero il compito urgente e complessivo delle nostre facoltà di 
teologia. Questo compito completa quello dell’ambiente dell’unica 
casa comune – la stanza del mondo – che la “Laudato si’” ha mostrato 
ampiamente: «tutto è connesso» e non vi può essere pace e futuro 
sostenibile – degli uomini e della terra – se accettiamo le ingiustizie, 
le disuguaglianze, se i poveri sono umiliati o lasciati morire nel mare. 
E parlo di questo pensando anche alla pazienza e accoglienza di tante 
comunità in Sicilia verso i fratelli profughi. La Chiesa che è chiamata 
a vivere in condivisione con gli ultimi e i naufraghi della vita. La 
teologia non può diventare un discorso interno, alla fine 
autoreferenziale, ma deve trovare, partendo dal confronto con le 
domande della storia, partendo dalla pace e dai poveri, una novità di 
discorso, perché sia coraggiosa ed evangelicamente piena di 
mordente. Vorrei citare a proposito un passaggio dell’ultimo indirizzo 
di saluto in analoga occasione dell’indimenticato Cataldo Naro, a cui 
tutta la Chiesa deve molto. «Si tratta di superare in qualche modo, con 
un dialogo libero e rispettoso, quella divisione tra saperi e quella 
separazione netta tra le scienze come anche quella marginalizzazione 
del discorso della fede che sempre più appaiono come un limite della 
vera cultura. C’è l’esigenza sempre più avvertita di trovare una 
qualche forma di unità e di organicità della cultura. C’è da superare 
una separazione non solo tra i vari saperi ma anche tra fede e cultura 
che è durata troppo a lungo, per troppi secoli, con un risultato 
complessivo di impoverimento della cultura». Aggiungerei anche della 
riflessione teologica. Grazie Cataldo e aiutaci a avere coraggio e 
creatività per continuare a farlo. 

Servire, ascoltare, valorizzare l’uomo significa accostarsi al 
mistero grande ed ineffabile di Dio. Cosa può voler dire oggi «cercare 
Cristo nell’umanità» per una istituzione accademica come la Facoltà 
Teologica? Come Papa Francesco ha aiutato con il suo Magistero a 
riconoscere nell’uomo di oggi una via di santità, non solo per noi 
cattolici ma anche per le altre religioni? 

 

UNA TEOLOGIA ATTENTA ALLE PERSONE 

Papa Francesco ci ha invitato in questi anni a coltivare 
un’attenzione profonda ed una condivisione reale con gli uomini e le 
donne del nostro tempo. Ha battuto spesso sui danni prodotti da una 
cultura dell’indifferenza, quella che non fa accorgere del prossimo. 
Indifferenza non è solo passare oltre ma anche non «guardare negli 
occhi», «non toccare» l’altro. In questo senso, il Papa ha come 



Atti del Card. Arcivescovo 

483 

declinato a modo suo le parole illuminanti con cui si apre la Gaudium 
et Spes e che tutti noi ricordiamo: «Le gioie e le speranze, le tristezze 
e le angosce degli uomini d’oggi, dei poveri soprattutto e di tutti 
coloro che soffrono, sono pure le gioie e le speranze, le tristezze e le 
angosce dei discepoli di Cristo, e nulla vi è di genuinamente umano 
che non trovi eco nel loro cuore» (GS 1). 

È vero che la teologia ha bisogno di libri, di silenzio, di ricerca 
accurata delle fonti, di rigore e serietà: ma tutto questo non può che 
essere in vista di una prossimità sempre maggiore con le donne e gli 
uomini nostri contemporanei. Cosa succede quando questo non 
avviene? In altre parole, anche la teologia cristiana, forse soprattutto 
la teologia, non può guardare da lontano, chiusa all’interno di un 
«muro di carta ed incenso» (Don Milani), indifferente di fronte ai 
drammi che si continuano a perpetuare. Lo studio in senso cristiano è 
l’ascolto profondo delle domande che ogni donna e uomo del nostro 
tempo portano dentro di sé. Questa caratteristica non lo rende affatto 
inferiore ad altri sistemi e centri di indagine. Anzi! E l’attenzione 
all’umano, ad iniziare da quello dei poveri – modo per conoscerlo 
tutto – arricchisce lo studio. Non dimentichiamo l’ammonimento di 
Evangelii Gaudium (201): «Nessuno dovrebbe dire che si mantiene 
lontano dai poveri perché le sue scelte di vita comportano di prestare 
più attenzione ad altre incombenze. Questa è una scusa frequente 
negli ambienti accademici, imprenditoriali o professionali, e persino 
ecclesiali». Cosa accade anche alla carità quando non è aiutata dalla 
riflessione teologica? Non rischia di restare prigioniera di un dato 
esperienziale decisivo, certo, ma che non riesce a produrre cultura, 
progetti, interpretazioni che usino anche le varie scienze, senza per 
questo allontanarsi dalla vita? Anzi. Se restiamo in questa prospettiva, 
l’attenzione all’umano presenta anche un aspetto “cristologico”: si 
tratta di scorgere il mistero di Gesù nella storia, perché il Figlio di Dio 
trascendente è sempre presente nell’immanenza, soprattutto nei più 
piccoli e negli ultimi (cfr. Mt 25). 

Nella Facoltà Teologica si debbono approfondire i testi della Bibbia 
per farne risplendere il significato spirituale, umano e politico. Vorrei 
questa sera riflettere con voi sulle Beatitudini di Matteo. È un Vangelo 
della gioia, così diverso da quelle offerte abbondantemente dai 
numerosi e ricchi fornitori di benessere individuale, ma proprio per 
questo umanità piena che parla alla persona. Oggi più che mai c’è 
bisogno che la teologia ci faccia riflettere sulle parole profetiche che 
Gesù rivolgeva ai suoi contemporanei che lo ascoltavano incuriositi, 
ma che erano anche stanchi, tristi, oppressi. Non dobbiamo pensare 
che l’epoca in cui è vissuto Gesù sia stata più semplice della nostra. 



Atti del Card. Arcivescovo 

484 

Non mancavano certo guerre, soprusi e ingiustizie. Ma proprio lì Gesù 
spiega il mistero di Dio Padre alla gente, parlando di semplicità, 
consolazione, mitezza, giustizia, misericordia, purezza di cuore, pace, 
ricerca prioritaria del Regno di Dio (Mt 5,1-12). Cosa dice 
all’antropologia che identifica il Vangelo come residuale una gioia 
come questa? Come risuonano queste parole di Gesù qui oggi? Come 
risuonano a Palermo e in Sicilia? La teologia è questo: un’eco delle 
parole e dei gesti di Gesù, fedelmente e sapientemente riproposti alle 
donne e agli uomini di oggi. E per farlo occorre una profonda 
conoscenza della parola e altrettanto della realtà e dell’umanità, con 
quel di più che è la relazione diretta, l’amore intelligente, lo studio 
capace di usare le varie discipline e di ordinarle tutte per una 
conoscenza della persona. 

 

NEL E OLTRE IL MEDITERRANEO 

Cosa potrebbe significare per la ricerca teologica in questa terra 
prendere sul serio le Beatitudini dettate da Gesù? Mi vengono subito 
in mente le sue parole registrate dal Vangelo di Matteo: «Beati i 
perseguitati per la giustizia, perché di essi è il regno dei cieli» (Mt 
5,10). Come non pensare a padre Pino Puglisi, di cui dopodomani – il 
21 ottobre – ricorre la memoria liturgica, e come non pensare ai 
giudici Giovanni Falcone e Paolo Borsellino, alla loro scorta, a 
trent’anni dalle terribili stragi di Capaci e Via D’Amelio? Come non 
pensare ancora al Beato Rosario Livatino, sub tutela Dei, e ai tanti 
servitori dello Stato come il Prefetto Carlo Alberto Dalla Chiesa, il 
Vicequestore Ninni Cassarà, il Presidente Piersanti Mattarella, 
l’imprenditore Libero Grassi? Il Signore custodisce nel libro della vita 
questi e tanti altri nomi. E siano di esempio in un momento nel quale 
abbiamo bisogno di persone delle istituzioni credibili, che diano 
credibilità ed efficacia a queste, elemento portante della casa comune. 
La teologia più vera è quella scritta dai Santi, a volte purtroppo con 
l’inchiostro rosso del loro sangue di martiri. Alcuni di loro sono stati 
elevati agli onori degli altari: di certo, tutti sono conosciuti dal 
Signore. La loro vita è una “teologia vivente” che responsabilizza tutti, 
in questo caso gli studiosi. Una teologia che sfugga alla tentazione 
gnostica (EG 94), con il suo fascino ma che porta però ad una ricerca 
interessata unicamente a «una serie di ragionamenti e conoscenze che 
si ritiene possano confortare e illuminare, ma dove il soggetto in 
definitiva rimane chiuso nell’immanenza della sua propria ragione o 
dei suoi sentimenti». 



Atti del Card. Arcivescovo 

485 

L’annuncio del Regno di Dio ci rimanda, invece, sempre alla storia 
di questa terra, al suo “qui ed ora”, comune a tutti gli uomini, nostri 
compagni di strada. Ma chiede anche di guardare oltre, nel tempo e 
nello spazio. Perché il Regno è cadenzato dal tempo di Dio, il tempo 
dell’amore senza fine, il tempo della verità nella carità, il tempo della 
giustizia divina sulla storia personale e comunitaria e sulla tentazione 
giustizialista, il tempo della comunione dei Santi che rivela quel 
legame umano che pure già viviamo, essenza stessa della Chiesa. La 
teologia è chiamata ad allargare gli orizzonti mondani e a spiegare che 
il cristiano si muove nel tempo di Dio. La contemplazione del Regno 
ci aiuta ad andare oltre nello spazio. Solo porci davanti al tempo ci 
permette di vivere nello spazio, di capirlo con profondità e 
intelligenza, ma senza restarne prigionieri, tanto da diventare capaci 
di scorgere in esso i segni dell’Epifania di Dio. Lo spazio e il tempo per 
Palermo e la Sicilia è la sua vocazione “mediterranea” fondamentale. 
Il Mare nostrum è stato da secoli culla di civiltà: basti pensare alla 
terra in cui è nata la Bibbia, quella Terra Santa che si affaccia proprio 
sul Mediterraneo. Non una contemplazione che può portare ad un 
cristianesimo disincarnato, facile, deista, che libera dall’impegno di 
una relazione vera e scomoda come può essere amare e farsi amare da 
una carne e non da un’idea che assume i tratti imprendibili e 
rassicuranti per un io isolato che resta così solo. 

Seguiamo la storia e il corpo. Pochi anni dopo gli eventi della 
risurrezione, S. Paolo si metterà in mare per raggiungere le chiese 
sparse nel Mediterraneo e annunciare la lieta novella. Il libro degli 
Atti registra che è approdato in Sicilia, a Siracusa (At 28,12), nel suo 
ultimo viaggio verso Roma. 

In questa sede mi piace riprendere e approfondire con voi quanto 
è emerso nel Convegno sulla teologia dopo Veritatis Gaudium nel 
contesto Mediterraneo, celebrato a Napoli nel 2019. In quella 
occasione Papa Francesco ha detto: «Il dialogo si può compiere come 
ermeneutica teologica in un tempo e un luogo specifico. Nel nostro 
caso: il Mediterraneo all’inizio del terzo millennio. Non è possibile 
leggere realisticamente tale spazio se non in dialogo e come un ponte 
storico, geografico, umano, tra l’Europa, l’Africa e l’Asia. Si tratta di 
uno spazio in cui l’assenza di pace ha prodotto molteplici squilibri 
regionali, mondiali, e la cui pacificazione, attraverso la pratica del 
dialogo, potrebbe invece contribuire grandemente ad avviare processi 
di riconciliazione e di pace. Giorgio La Pira ci direbbe che si tratta, per 
la teologia, di contribuire a costruire su tutto il bacino mediterraneo 
una “grande tenda di pace”, dove possano convivere nel rispetto 



Atti del Card. Arcivescovo 

486 

reciproco i diversi figli del comune padre Abramo» (Intervento del 21 
giugno 2019). 

 

UNA CULTURA DEL DIALOGO E DELLA PACE 

Riprendendo i gesti e la riflessione di Giorgio La Pira – un altro 
siciliano! – Papa Francesco richiama l’importanza di dar vita ad una 
cultura di dialogo e di pace. Ne abbiamo fatto una esperienza concreta 
nelle giornate dal tema Mediterraneo, frontiera di pace, che si sono 
celebrate nel 2020 a Bari e lo scorso febbraio a Firenze. La teologia del 
Regno di Dio non può sottrarsi alle sfide del Mediterraneo, uno spazio 
spesso drammatico per le vicende legate all’immigrazione, ma nel 
quale le religioni possono diventare una risorsa determinante per 
risolvere o almeno per alleviare problemi epocali. A questo proposito, 
ancora citando La Pira, il Papa diceva nel suo discorso a Bari due anni 
fa: «Il Mediterraneo ha una vocazione peculiare: è il mare del 
meticciato, “culturalmente sempre aperto all’incontro, al dialogo e 
alla reciproca inculturazione” (G. La Pira, Le attese della povera gente, 
Cronache sociali 1/1950). […] Essere affacciati sul Mediterraneo 
rappresenta una straordinaria potenzialità. […] Solamente il dialogo 
permette di incontrarsi, di superare pregiudizi e stereotipi, di 
raccontare e conoscere meglio se stessi. Il dialogo è quella parola che 
ho sentito oggi: convivialità. […]. Per chi crede nel Vangelo, il dialogo 
non ha semplicemente un valore antropologico, ma anche teologico. 
Ascoltare il fratello non è solo un atto di carità, ma anche un modo 
per mettersi in ascolto dello Spirito di Dio, che certamente opera 
anche nell’altro e parla al di là dei confini in cui spesso siamo tentati 
di imbrigliare la verità. Conosciamo poi il valore dell’ospitalità: 
“Alcuni, praticandola, hanno accolto degli angeli senza saperlo” (Eb 
13,2). […] Troppo spesso la storia ha conosciuto contrapposizioni e 
lotte, fondate sulla distorta persuasione che, contrastando chi non 
condivide il nostro credo, stiamo difendendo Dio. In realtà, 
estremismi e fondamentalismi negano la dignità dell’uomo e la sua 
libertà religiosa, causando un declino morale e incentivando una 
concezione antagonistica dei rapporti umani. È anche per questo che 
si rende urgente un incontro più vivo tra le diverse fedi religiose, 
mosso da un sincero rispetto e da un intento di pace» (Intervento del 
24 febbraio 2020). 

Fare cultura in senso cristiano oggi mi pare non possa prescindere 
da questa urgenza: quella di costruire la pace insieme. Vediamo dove 
portano l’ignoranza e la violenza. La Chiesa è esperta di dialogo, 
capace di ascolto, propensa a valorizzare il bene che lo Spirito 



Atti del Card. Arcivescovo 

487 

continua a realizzare nella storia. È «esperta di umanità», secondo la 
definizione di Paolo VI, ma ad iniziare dalle aule accademiche è una 
palestra di confronto leale e di crescita reciproca, soprattutto su 
quelle tematiche che sembrano più spinose e scottanti. 

 

TRE MANDATI PER LA TEOLOGIA 

Alla luce di quanto ho esposto, mi sento di raccogliere alcuni 
spunti per offrire un “triplice mandato accademico” per la Facoltà 
Teologica di Sicilia. Anche io sono Vescovo e insieme Gran Cancelliere, 
e anche io sono chiamato a volte a concedere la cosiddetta venia 
docendi, il permesso di insegnare. Vorrei con grande umiltà e tanta 
fraternità, all’inizio di questo anno accademico consegnare la venia 
docendi a tutti voi, che a vario titolo siete impegnati nel mondo 
teologico, non prima di aver consegnato tre mandati precisi. 

Un primo mandato riguarda proprio il dialogo. La Chiesa italiana 
sta vivendo il secondo anno della prima fase del Cammino sinodale, 
che riguarda l’ascolto. Stiamo imparando a dare spazio alle istanze 
che vengono dal basso, a non restare indifferenti alla voce soprattutto 
dei più piccoli. È tanto necessaria una teologia che nasca dal parlarsi 
e che a sua volta nutra il dialogo a tutti i livelli. Come affermato da 
Paolo VI in quel passaggio bellissimo dell’“Ecclesiam suam”: «La Chiesa 
cattolica […] dev’essere pronta a sostenere il dialogo con tutti gli 
uomini di buona volontà, dentro e fuori l’ambito suo proprio». 
Dialogo, sempre con le espressioni di Paolo VI, con tutto ciò che è 
umano, con i credenti in Dio, con i fratelli separati, dialogo infine 
interno alla stessa Chiesa cattolica. Abbiamo bisogno di Facoltà, che 
siano maestre di dialogo, in cui tutte le sue anime interne, dal Gran 
Cancelliere all’ultimo studente iscritto, sperimentino la bellezza del 
confronto leale e sereno in vista di un discernimento evangelico. 
Questo vale anche nei rapporti con gli Istituti di Teologia e di Scienze 
Religiose, collegati alla Facoltà e che la Facoltà è chiamata a guidare e 
valorizzare. Papa Francesco diceva: «È la pratica quotidiana 
dell’incontro: uno stile di vita che non fa notizia, ma che aiuta la 
comunità umana ad andare avanti» (Udienza all’Accademia di Svezia, 
19 novembre 2021). Questo tipo di dialogo della Chiesa e nella Chiesa 
è un modo concreto per crescere insieme. L’enciclica “Fratelli tutti” 
apre una grande visione, raccogliendo il cammino di questi decenni e 
indicando una prospettiva decisiva per il mondo ma anche per il ruolo 
stesso della Chiesa. E la “Fratelli tutti” richiede dialogo e capacità di 
farlo, cioè identità, formazione cristiana intelligente e preparata. Una 
grande prospettiva, affascinante, che può offrire nuove motivazioni 



Atti del Card. Arcivescovo 

488 

alla nostra formazione cristiana. La Sicilia ha una storia e una capacità 
per cui il dialogo non è un accessorio ma elemento costitutivo da 
sempre. 

Il secondo mandato, connesso al primo, è quello dell’amicizia con 
i non-cattolici. Proprio qui, in Sicilia e a Palermo, all’attenzione alle 
fonti della grande tradizione cristiana potete accompagnare con frutto 
la cura delle relazioni con le altre tradizioni cristiane e con le altre 
religioni, che sono nate e si sono sviluppate nel Mediterraneo. Questo 
significa anzitutto uno studio approfondito della ricchissima 
tradizione orientale cristiana, come quella ortodossa bizantina che ha 
lasciato un’eredità artistica sublime. Anche l’ebraismo, soprattutto nel 
primo millennio, ha messo in questa terra radici, che anche a distanza 
di secoli portano i loro frutti. Mi preme qui sottolineare con 
soddisfazione il gesto con cui ormai cinque anni fa Mons. Lorefice ha 
messo a disposizione l’Oratorio di S. Maria del Sabato, perché 
diventasse una sinagoga in cui gli ebrei possano riunirsi e pregare. 
Anche l’islam ha segnato la cultura di questa terra, come si vede 
nell’architettura e nella lingua: possiamo ancora approfondire 
insieme con questi fratelli ciò che ci accomuna, come il senso della 
trascendenza, della preghiera e dell’elemosina. La collaborazione in 
vista di rafforzare il filo con i figli di Abramo, con la Biblioteca La Pira 
per lo studio della storia e delle dottrine dell’islam, ma anche con una 
laurea con l’università perché senza le teologie cristiane, 
dell’ebraismo e dell’islam il sapere è manchevole, mentre la 
conoscenza è seme di pace. Non credo che si possa fare una teologia 
seria e all’altezza delle sfide del nostro tempo, senza lo sforzo di una 
amicizia profonda con le altre confessioni cristiane e le altre religioni, 
nonostante le fatiche e le difficoltà che questo talora comporta. Questa 
è forza di pace. La Chiesa e i cristiani devono scegliere la via della pace 
e della giustizia. La pace evangelica costituisce davvero il compito 
urgente e complessivo delle nostre facoltà di teologia. E pace significa 
anche che non vi può essere futuro sostenibile – degli uomini e della 
terra – se i poveri sono dimenticati. La teologia certamente troverà dal 
confronto sulla pace e sui poveri nuova e coraggiosa riflessione, 
evangelicamente piena di mordente. 

Infine, vi consegno un terzo mandato. Abbiamo bisogno di 
docenti, di studiosi e di studenti interessati a fare teologia vivente: 
ricercatori delle radici della vita cristiana nelle Sacre Scritture; 
conoscitori delle lingue antiche e moderne per aprirsi alle altre 
culture, lontane e vicine nello spazio e nel tempo; amanti della vera 
tradizione della Chiesa e della sua evoluzione nei secoli; esperti in 
umanità, che sappiano declinare le leggi della vita con sapienza, 



Atti del Card. Arcivescovo 

489 

educando le coscienze alla libertà; specialisti nei dogmi antichi e in 
grado di tradurli in categorie comprensibili a tutti; interessati a capire 
la società nelle sue debolezze, ma soprattutto a valorizzare i suoi 
sogni; creativi nei nuovi linguaggi comunicativi del nostro tempo. La 
specializzazione delle varie discipline non deve far dimenticare che la 
nostra teologia è al servizio della Chiesa per il bene dell’umanità. 

 

CONCLUSIONE 

Questi mi sembrano i mandati che affiderei alla teologia che si fa 
nelle aule dell’accademia, ma anche in quelle delle catechesi 
parrocchiali, negli oratori e in tutti i luoghi in cui si riunisce la 
comunità cristiana: elaborare un pensiero dialogico, che sappia 
presentare con mitezza le verità crocifisse della fede cristiana, che 
sappia formare le coscienze alla libertà e al bene per rinnovare la 
cultura dal di dentro, che sappia costruire ponti tra le religioni, che 
sappia disinnescare le tensioni che causano le inimicizie e attivare 
percorsi di pace e di riconciliazione. 

Questa è la teologia che prolunga il Vangelo nel nostro presente. 
Questa può essere la teologia al servizio dell’uomo di oggi, che parla 
nello spazio ma perché cerca il tempo che dona senso e pienezza a 
questo sfuggendo alla tentazione di un orizzonte limitato. Grazie, 
spero che la collaborazione tra le Facoltà, tra queste e l’Università, 
cresca per trasmettere l’umanità di Cristo che rende tutti più umani e 
tutti fratelli. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

490 

Omelia nella Messa per la Solennità 
della Dedicazione della Cattedrale 

Metropolitana di S. Pietro 
Giovedì 20 ottobre 2022 

 

a celebrazione di oggi, come sempre, ci aiuta a riscoprire la 
bellezza della nostra casa, a contemplarla piena delle nostre 
comunità, dei nostri confratelli e del popolo tutto che 

cammina con noi. È nostra ed è casa. Ci comporteremmo da estranei 
nella nostra casa? Certo, lo è secondo categorie diverse da quelle del 
mondo, del possesso, della considerazione, dei confronti, del credersi 
importanti e ascoltati se veniamo assecondati. È nostra perché la 
serviamo, con tutto noi stessi, come è dell’amore, in quel sacerdozio 
battesimale che ci unisce. Oggi ricordo con gratitudine che è anche la 
data del mio Battesimo, motivo in più per rendere lode alla 
provvidenza di Dio che mi ha unito a questa Chiesa! Doniamo la vita 
volentieri e non per sacrificio, senza interessi personali, perché qui la 
regola è quella del padre: tutto ciò che è mio è tuo. Come ridursi, 
allora, al capretto oppure pensare di trovare se stessi lontano da qui? 
Il figlio pensa di essere se stesso se scioglie i legami, ma il padre invece 
resta sempre legato a lui, tanto da aspettarlo con ansia e corrergli 
incontro. Pensiamo sempre alla sofferenza del padre che non può fare 
a meno del figlio e ricordiamo anche la gioia sua e nostra per tanto 
amore ritrovato, la misericordia tanto più grande del nostro cuore. 
Sono questi i sentimenti che viviamo in questa casa. 

La Cattedrale ci aiuta a ritrovare il passo per camminare insieme 
a tutta la Chiesa, in primis con quella di Roma, di Pietro, del quale 
porta il titolo, e con essa con tutte le Chiese che da Oriente a Occidente 
il Signore non smette di radunare. E anche la Cattedrale ci aiuta a 
trovare il passo per camminare insieme a tutta la Chiesa di Bologna 
nelle sue tante, e tutte importanti, articolazioni. Dovremo trovare i 
modi per camminare tutti insieme, i ministeri istituiti, le diverse 
articolazioni di responsabilità e di comunità. Le soluzioni trovate 
debbono crescere e trovare forma più compiuta non in laboratorio ma 
nella vita. Dopo tanta sperimentazione e in mezzo a tanta incertezza 
possiamo costruire realtà stabili e accoglienti. 

La nostra è una casa che conserva e innova, come avviene anche 
nelle sue espressioni artistiche. Riceve una tradizione e ha il dovere di 
comunicare a chi viene dopo l’amore che l’ha generata e la storia 

L



Atti del Card. Arcivescovo 

491 

umana che ce l’ha trasmessa. È Cattedrale, conserva la cattedra di 
colui che deve presiedere nella comunione. Appunto, nella 
comunione, che significa ascolto e anche scelte, inevitabilmente 
parziali perché umane, ma sempre e solo nella comunione. E domando 
perdono quando questo non avviene. La comunione tra Dio e noi, e 
tra di noi, è quella che distingue la casa dal tempio pieno di tavoli di 
cambiavalute. Non è perfetta. Facilmente possiamo scoprire e 
ricordare le tante inadeguatezze, le contraddizioni, il peccato, la 
miseria. Circondiamola di tanto amore, di stima, che vuol dire anche 
chiarezza, ma nello zelo di volerla bella e capace di rispondere alle 
sfide. Non trattiamola mai con sufficienza perché è santa perché piena 
di Lui. È una casa di amore in un mondo pieno di sofferenze che cerca 
– in tanti modi, spesso drammatici, a volte onnipotenti, altre volte 
incoscienti – luce nel buio, speranza nella delusione, senso nello 
smarrimento, bellezza nel grigio. L’amore è di questo Padre e di questa 
madre che comprendono meglio di qualunque tecnico la nostra vita, 
non danno qualche interpretazione, ma se ne fanno carico, tanto da 
cercare la pecora smarrita e da non stare bene finché non la si trova 
perché è sempre nostra anche se si è allontanata. Questa casa ci aiuta 
a cercare la vera casa verso la quale siamo diretti e ad amarla, a 
stringere relazioni con tanti che fanno parte, tutti, di questa 
comunione, ci aiuta a cercarla. Lì ritroveremo tutto quello che 
abbiamo legato o sciolto sulla terra. Il dono che è ognuno di noi è 
ricchezza di comunione: non sottraiamolo mai riducendolo a 
personalismo, a protagonismo, rendendolo così vano. 

La nostra forza è la comunione, intorno alla cattedra perché questa 
garantisce che sia circolare e che ci coinvolga tutti perché al centro 
c’è solo Cristo. «Ecco, i cieli e i cieli dei cieli non possono contenerti, 
tanto meno questa casa che io ho costruito!». Non smettiamo di 
stupirci, anche se siamo travolti da tante difficoltà e sentiamo la fatica 
e l’incertezza delle risposte. Il mondo intorno a noi è segnato da 
terribili difficoltà, che si fanno minacciose per le settimane a venire: 
la povertà, la guerra, la solitudine, la fragilità psichica, spesso senza il 
sostegno di nessuno. Quanta sofferenza da ascoltare, cui cercare 
risposte adeguate, cui fare sentire la nostra vicinanza e protezione! In 
questo anno dei cantieri di Betania liberiamoci dall’angustia di Marta 
presa da tanti affanni che lei pensava fossero per Lui, e alla fine scopre 
che non le sono richiesti e che fanno perdere la parte migliore. Marta 
ascoltando oltre Gesù ritrova anche Maria, sua sorella, la Chiesa come 
sorella, fermandosi anche lei perché al centro ci sia solo Gesù. Solo 
così ritroviamo il gusto dei tanti servizi, ma non più da soli, per 
abitudine o sacrificio, ma perché pieni di Lui e della compassione 



Atti del Card. Arcivescovo 

492 

verso tutti. Ci ricorda l’autore della lettera agli Ebrei: «Non ci siamo 
avvicinati a qualcosa di tangibile ma al monte Sion, alla città del Dio 
vivente». Non smettiamo di stupirci, perché questo ci libera dalla 
miseria e dalla scontatezza, ci fa sentire e ricordare quanto siamo 
amati. Stupore per non scadere nell’abitudine e ricordarci la grazia di 
essere suoi, di vivere noi oggi la missione degli apostoli. 

Vorrei celebrare con voi i sessant’anni dal Concilio, perché siamo 
chiamati a ritornare alle sue fonti e a cercarne l’applicazione vivendo 
la sinodalità. Papa Francesco ha chiesto a tutti lo «sguardo dall’alto», 
«con gli occhi innamorati di Dio» e «lo sguardo nel mezzo», «stare nel 
mondo con gli altri e senza mai sentirci al di sopra degli altri, come 
servitori del più grande Regno di Dio». Per avere questo sguardo Papa 
Francesco ha aggiunto anche un’ultima indicazione, importante anche 
per tutta la città degli uomini così tentata dalle contrapposizioni sterili 
e da false semplificazioni offerte dal polarizzare tutto: «Quante volte, 
dopo il Concilio, i cristiani si sono dati da fare per scegliere una parte 
nella Chiesa, senza accorgersi di lacerare il cuore della loro Madre! 
Quante volte si è preferito essere “tifosi del proprio gruppo” anziché 
servi di tutti, progressisti e conservatori piuttosto che fratelli e sorelle, 
“di destra” o “di sinistra” più che di Gesù; ergersi a “custodi della 
verità” o a “solisti della novità”, anziché riconoscersi figli umili e grati 
della santa Madre Chiesa». Superiamo le polarizzazioni e custodiamo 
la comunione, diventiamo sempre più “una cosa sola”, come Gesù ha 
implorato prima di dare la vita per noi. Ecco la celebrazione degna di 
questa casa. 

«Ti rendiamo grazie, Signore, per il dono del Concilio. Tu che ci 
ami, liberaci dalla presunzione dell’autosufficienza e dallo spirito 
della critica mondana. Liberaci dell’autoesclusione dall’unità. Tu, che 
ci pasci con tenerezza, portaci fuori dai recinti dell’autoreferenzialità. 
Tu, che ci vuoi gregge unito, liberaci dall’artificio diabolico delle 
polarizzazioni, degli “ismi”. E noi, tua Chiesa, con Pietro e come Pietro 
ti diciamo: “Signore, tu sai tutto; tu sai che noi ti amiamo”». 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

493 

Omelia nella Messa per la Solennità 
della Dedicazione della Cattedrale 

Cattedrale di S. Cassiano – Imola 
Sabato 22 ottobre 2022 

 

l Giubileo è sempre una grazia, un’opportunità per smettere le 
abitudini che ci comandano. Il Giubileo ci ha aiutato a fermarci 
– come faremmo noi, così compulsivi, a stare ai piedi di Gesù 

per scoprire chi siamo e chi è il prossimo? – e a riscoprire questa casa 
piena di Dio. La nostra vita ha bisogno di concretezza, perché la vita 
non è virtuale, e sappiamo in realtà la differenza tra il remoto e la 
presenza. È importante perché contiene la cattedra del Vescovo, colui 
che presiede nella comunione la comunione. È la casa dove 
contempliamo tutte le nostre comunità. Siamo noi le pietre vive e qui 
sentiamo la presenza dei nostri fratelli e sorelle che sono avanti a noi 
nella strada verso il cielo, la nostra vera casa. Quanta storia! Quante 
persone ha visto questa casa nei suoi settecentocinquanta anni! E 
anche quanti cambiamenti, fisici e spirituali. La storia ci aiuta a 
comprendere la complessità del nostro cammino e anche a 
relativizzare alcune enfasi nelle quali la cronaca ci coinvolge e 
irretisce. Sempre, “tutti i giorni”, Gesù è stato con loro e con noi, ha 
svelato quel mistero di amore che si lascia raggiungere eppure è 
sempre innanzi a noi perché vuole portarci tutti fino alla nostra vera 
casa, la Cattedrale del cielo, dove saremo tutti davanti alla cattedra 
del vero Pastore, al suo trono di Re di amore infinito, insieme al popolo 
di ogni razza, tribù e nazione che parlerà per sempre la lingua di Dio. 
È davvero importante comprendere la storia: ci libera dalla cronaca e 
dall’enfasi del presente, dalla polarizzazione dei nostri sentimenti, ci 
aiuta a capire che non siamo un caso ma frutto di tanto amore. Il cielo 
si osserva partendo da un punto concreto e guardare il cielo ci rende 
universali sulla terra, pieni di un amore senza confini, senza calcoli, 
senza misura, perché l’amore vero non ha limiti, li supera tutti. 

Ringraziamo Dio di questa storia sua e nostra, lunga, di santità, di 
amore donato gratuitamente, e non per merito, alla nostra debole 
umanità, segnata com’è dal peccato. Il fariseo non si pensa peccatore. 
Si sente giusto. Il suo occhio ipocrita e infastidito è pieno di confronti 
ma vuoto di amore: condanna e si crede salvato. Anche Dio vede, ma 
scruta il cuore, non le apparenze. Egli, come abbiamo ascoltato dal 
Libro del Siracide, non fa preferenze di persone. Noi amiamo le 
preferenze, ci fanno credere forti, diversi, importanti! Io non sono 

I



Atti del Card. Arcivescovo 

494 

come lui! Io sono meglio! Curiamo i nostri pregiudizi perché ci fanno 
credere di conoscere qualcuno per la sua conformazione, per la sua 
pelle o per l’apparenza che troviamo abbondante in internet. Quante 
preferenze dettate dalla convenienza economica, sociale o fisica, per 
cui scegliamo chi pensiamo ci possa dare qualcosa o quelli che 
reputiamo importanti. Di loro ci informiamo e sappiamo tutto, mentre 
di altri non conosciamo e non ci interessa nulla. Di qualcuno che si 
esibisce, spesso con storie superficiali e non vere, sappiamo e 
ricordiamo tutto, mentre di tante persone che pure vediamo tutti i 
giorni non sappiamo dire nulla. Trascuriamo «la supplica dell’orfano 
e le lacrime della vedova». Qui non ci sono preferenze. Il fariseo non 
sa vedere nel pubblicano altro che il male, la pagliuzza. Si pensa a 
posto per alcune cose che fa e che gli sembrano sufficienti. Dio è 
amore e cerca quello! Il pubblicano chiede a Dio di avere pietà. Il 
fariseo non gli chiede nulla. Il pubblicano si guarda dentro. Il fariseo 
ha paura di farlo, guarda fuori e cura l’apparenza. Uno si umilia. 
L’altro si esalta. Uno cerca pietà, l’altro solo il riconoscimento e la 
ricompensa. «O Dio, abbi pietà di me peccatore». L’altro sa dire: “Dio 
guarda quanto sono bravo”. Il pubblicano non accusa altri, non se la 
prende con situazioni che lo hanno indotto a diventare così: chiede 
pietà. In questa preghiera c’è qualcosa di drammatico, come un pianto 
a dirotto, una disperata richiesta di aiuto, l’amara consapevolezza di 
qualcosa di irreparabile oppure di tanta incertezza che ci fa sentire 
perduti. Adesso sappiamo che proprio questa nostra richiesta, della 
quale a volte ci vergogniamo, sarà accolta! 

Ecco, questa è la casa della misericordia. Lo avete sperimentato, 
con abbondanza. La Cattedrale è la casa di ciascuno e dell’intera 
comunità, perché qui contempliamo, anche quando è vuota, tutta la 
Chiesa di Imola. Tutti, Vescovo e comunità, siamo insieme intorno a 
Gesù. Quando ci dimentichiamo del padre restiamo soli, si diventa 
facilmente una monade, senza fratelli. Cassiano era un educatore. Il 
maestro, lo sappiamo, è solo Gesù e se ci lasciamo noi educare da Lui, 
addomesticare avrebbe scritto qualcuno, saremo noi in grado di 
aiutare gli altri a trovare se stessi e a trasmettere la vita che protegge 
la vita, la verità che ne svela il senso e aiuta a trovare il proprio io, la 
via in cui possiamo camminare e che ci porta dove siamo diretti, 
quella che si apre davanti a noi. Il vero educatore vive quello che 
trasmette. L’educatore semina amore anzitutto con la sua vita: il 
cristiano non fa lezioni per poi avere la vita da un’altra parte. 
Abbiamo bisogno gli uni degli altri e gli altri hanno bisogno di te, e 
non è affatto uguale se viviamo come viene o se ci doniamo al 
prossimo. Questa casa ci affida il suo dono più prezioso, la comunione 



Atti del Card. Arcivescovo 

495 

ecclesiale, che ci associa fin da adesso a quel mistero di amore che 
vivremo pienamente in quell’unica casa con molte dimore. La 
comunione è qualcosa di «divinamente efficace», diceva Papa 
Benedetto. È affidata alla responsabilità di ciascuno. Essa è come la 
carne della Chiesa che, se è raggiunta dalla linfa creatrice dello Spirito 
di Dio, trasforma l’umanità con il suo soffio di amore. 

Amiamo e difendiamo sempre e sopra tutto la nostra comunione. 
Sia questa l’unica ragione da difendere, anche a costo di metterne da 
parte qualcuna se ci divide. Affiniamoci nel gusto della vita comune, 
nella premura concreta verso il fratello, dimostrando che non 
possiamo fare a meno di lui, preoccupandoci del suo ruolo e non del 
nostro. Per un cristiano non è possibile pensare alla propria missione 
sulla terra senza concepirla come un cammino di santità, perché 
«questa infatti è volontà di Dio, la vostra santificazione» (1Ts 4,3). 
Ogni Santo è una missione, è un progetto del Padre per riflettere e 
incarnare, in un momento determinato della storia, un aspetto del 
Vangelo. Essere poveri nel cuore, questo è santità. Reagire con umile 
mitezza, questo è santità. Saper piangere con gli altri, questo è santità. 
Cercare la giustizia con fame e sete, questo è santità. Guardare e agire 
con misericordia, questo è santità. Mantenere il cuore pulito da tutto 
ciò che sporca l’amore, questo è santità. Seminare pace intorno a noi, 
questo è santità. Accettare ogni giorno la via del Vangelo nonostante 
ci procuri problemi, questo è santità. Ricordiamoci sempre quello che 
diceva S. Teresa di Calcutta: «Sì, ho molte debolezze umane, molte 
miserie umane. […] Ma Lui si abbassa e si serve di noi, di te e di me, 
per essere suo amore e sua compassione nel mondo, nonostante i 
nostri peccati, nonostante le nostre miserie e difetti. Lui dipende da 
noi per amare il mondo e dimostrargli quanto lo ama. Se ci occupiamo 
troppo di noi stessi, non ci resterà tempo per gli altri». Facciamolo, 
sempre con tanta letizia, non da soli ma sempre nella comunione. 
Quella che questa casa esprime, ma che ci accompagna in tutte le 
nostre comunità, piccole e grandi e nelle nostre case. In un mondo 
come il nostro, pieno di persone sole e soprattutto isolate, nascoste 
nell’intimo tanto da non trovare relazione con il prossimo e con se 
stesse, ringraziamo di questa casa, la amiamo e diciamo ancora al 
Signore: grazie. Farò di tutto per renderla bella e perché un pezzo di 
questa casa, di questa comunione, attraverso di me diventi luce, 
consolazione, amore per tutti. Prego perché avvenga qui quello che è 
scritto su una lapide a S. Maria in Trastevere: «Da questa casa nessuno 
esce triste». Perché qui si entra per trovare Gesù e si esce pieni del suo 
amore per incontrare il prossimo. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

496 

Intervento in occasione dell’incontro 
internazionale “Il grido della pace” 
promosso dalla Comunità di S. Egidio 

Centro congressi “La Nuvola” – Roma 
Lunedì 24 ottobre 2022 

 

esidero ringraziare la Comunità di S. Egidio per questa tela 
di dialogo della quale non finiamo di stupirci perché non è 
scontata. È una tela che con l’artigianato paziente della 

pace la Comunità continua a tessere in un mondo lacerato e così poco 
capace di pensarsi spiritualmente insieme. È una tela resistente, che 
unisce credenti di fede diverse, che spesso si sono combattute e che 
ancora oggi parlano con difficoltà, laici e umanisti. È una tela che 
permette a tanti di scegliere la pace e il dialogo. E anche questo non è 
poco. Nessuno qui è disoccupato nell’impegno per la pace. La pace è 
affare troppo importante per essere affidata a pochi e ci riguarda tutti. 
Qui si ricompone quel bellissimo disegno che la violenza e la guerra 
distruggono. Ogni filo di colore capisce il suo significato proprio solo 
disponendosi accanto all’altro e l’arte del dialogo – l’arte di vivere è 
arte del dialogo e il dialogo è l’arte di Dio – è proprio questa: metterci 
insieme per realizzare il disegno magnifico dell’umanità in pace 
perché Dio ci ha creato diversi non per combatterci o vivere come 
isole ma per amarci e scoprire chi siamo mettendoci accanto all’altro, 
scoprendo così l’altrui e la mia bellezza e utilità. Ogni anno questa tela 
acquista sempre tanti nuovi significati, a volte purtroppo tragici. 

Il grido della pace nasce perché siamo raggiunti dal grido 
drammatico della sofferenza, a volte fortissimo e tenerissimo come il 
pianto di un bambino o chiuso nelle ferite profonde del cuore, quelle 
che durano per sempre. È il grido di aiuto e protezione emesso dal 
pianto, dal lamento grande di ogni Rachele che piange i suoi figli e 
non vuole essere consolata, perché non sono più (Ger 31,15). Ecco 
perché siamo qui: per tutte le vittime che affidano il loro testamento 
che è la loro stessa vita. Esse volevano e vogliono vivere ed avevano e 
hanno il diritto di vivere. Siamo qui per le lacrime – che sono sempre 
uguali per tutti – che scesero dalle loro guance e scendono da chi è 
sopravvissuto, da chi chiede adesso come faccio a andare avanti. «Dio 
conta i passi del nostro vagare e raccoglie le lacrime nel suo otre, le 
scrive nel suo libro», recita il Salmo (Ps 56,9), e noi siamo qui perché 
questo otre di lacrime, spesso osservato con indifferenza o colpevole 

D



Atti del Card. Arcivescovo 

497 

incapacità dagli uomini, chiede di essere asciugato dalla pace. 
Vogliamo leggere il libro delle lacrime, per scegliere la via della pace, 
immaginarla e non accettare la legge dell’impotenza, del parlarsi 
addosso perché tanto è “tutto è inutile”. Non possiamo dire di non 
sapere e non vogliamo accettare l’amara legge del non si può fare 
nulla! Nella pandemia abbiamo capito che tutto ci riguarda, che è 
proprio vero che siamo tutti sulla stessa barca e che l’unica via è 
diventare fratelli tutti. 

Ecco perché vogliamo gridare forte la parola della vita, senza la 
quale non c’è vita: pace. Non vogliamo dimenticare. C’è un esercizio 
di memoria che compiamo assieme, ricordando, capendo, studiando, 
conoscendo quello che succede. Per arrivare alla pace, certo, 
dobbiamo guarire la patologia della memoria dei torti e delle ragioni 
e guarire noi dalla superficialità, dalla polarizzazione, dagli schemi 
ideologici (FT 35). Papa Francesco rileva però che «velocemente 
dimentichiamo le lezioni della storia». Il suo auspicio resta che alla 
fine della pandemia non ci siano più “gli altri”, ma solo un “noi” e che 
non sia stato «l’ennesimo grave evento storico da cui non siamo stati 
capaci di imparare». Dopo la seconda guerra mondiale tutti avevano 
chiaro che la terza sarebbe stata l’ultima. Alcuni poeti si 
domandavano: «Quante volte devono volare le palle di cannone prima 
che siano bandite per sempre?» o «Quante orecchie deve avere un 
uomo prima che possa sentire la gente piangere?» o «Quante morti ci 
vorranno finché non lo saprà che troppe persone sono morte?» e 
anche «Quando sarà che l’uomo potrà imparare a vivere senza 
ammazzare?». E noi quanto dobbiamo aspettare? 

Cercarono una risposta anche dopo la prima guerra mondiale. 
Quando Papa Benedetto XV disse che «questa lotta tremenda, la quale 
ogni giorno più apparisce inutile strage» e chiese a tutti di non pregare 
per la vittoria ma per la pace, fu giudicato come un traditore, complice 
del nemico. Se lo avessero ascoltato! Non era affatto un appello 
generico: chiedeva un disarmo simmetrico, il rispetto della 
autodeterminazione dei popoli, le istanze internazionali erano la 
soluzione da cercare. Gli uomini di pace sono realisti, non ingenui, 
amano la nazione ma tradiscono il nazionalismo! Allora auspicò la 
creazione di una lega tra le nazioni che potesse garantire la pace in 
futuro: «Sarebbe veramente desiderabile… che tutti gli Stati, rimossi i 
vicendevoli sospetti, si riunissero in una sola società o, meglio, quasi 
in una famiglia di popoli, sia per assicurare a ciascuno la propria 
indipendenza, sia per tutelare l’ordine del civile consorzio». E uno dei 
fini era ridurre, se non addirittura abolire, le enormi spese militari 
che non possono più essere sostenute dagli Stati, affinché in tal modo 



Atti del Card. Arcivescovo 

498 

«si impediscano per l’avvenire guerre così micidiali e tremende, e si 
assicuri a ciascun popolo, nei suoi giusti limiti, l’indipendenza e 
l’integrità del proprio territorio». Diversi chiesero di abolire la guerra. 
Altri ripresero le intuizioni di Zamenhof con il suo “esperanto” (“colui 
che spera”) per far comunicare fra loro i popoli del mondo e favorire 
la pace. Non fu sufficiente. Solo dopo i milioni di morti della seconda 
guerra mondiale ci fu una decisione chiara per dare vita alle Nazioni 
Unite, lotta contro tutte le ideologie totalitarie, per la difesa dei diritti 
di ogni persona, e ad un’Europa finalmente unita. Al suo ingresso c’è 
ancora una statua che raffigura una pistola la cui canna viene chiusa 
da un nodo. Adesso sentiamo troppo parlare di riarmo. Facciamo 
nostra (FT 173) in questa prospettiva la richiesta di una riforma 
perché l’Organizzazione delle Nazioni Unite «possa dare reale 
concretezza al concetto di famiglia di Nazioni» per «assicurare il 
dominio incontrastato del diritto e l’infaticabile ricorso al negoziato, 
ai buoni uffici e all’arbitrato». E perché ciò avvenga «occorre evitare 
che questa Organizzazione sia delegittimata», per non porre gli 
interessi particolari di un Paese o di un gruppo al di sopra del bene 
comune mondiale. Combattiamo la pandemia della guerra come 
abbiamo combattuto quella del Covid. Fratelli tutti è il nostro 
esperanto che ci aiuta a parlare la stessa lingua, a capirci, a liberarci 
dall’incomprensione che produce tanta paura e violenza. 

Il tedesco Max Josef Metzger, «prete e martire» ucciso dai nazisti 
nel 1944 perché predicava la pace, affermava: «Noi dobbiamo 
organizzare la pace, così come altri organizza la guerra» e in una 
lettera scritta dal carcere al Papa nel 1944 asserì: «Se l’intera 
cristianità avesse fatto una potente, unica protesta, non si sarebbe 
evitato il disastro?». Ecco perché siamo qui e gridiamo con lui, e con 
tutti quelli che hanno sognato e per certi versi preparato incontri 
come questo, la nostra scelta per la pace. Ad iniziare da noi, perché 
come diceva Don Primo Mazzolari «c’è guerra quando non c’è spirito 
di fraternità, quando non c’è tolleranza, quando c’è invidia, quando 
c’è incompatibilità a vivere insieme. Tutte le volte che ci portiamo via 
un po’ di terra in più, un po’ di pane in più, un po’ di mare in più, un 
po’ di sole in più, questa è la guerra. E c’è guerra anche quando si 
manda la gente sul patibolo, quando la si mette al muro». Non vi può 
essere pace nel cuore dell’uomo che cerca pace solo per se stesso. Per 
trovare la pace vera dobbiamo desiderare che gli altri abbiano pace 
come noi e dobbiamo essere pronti a sacrificare qualcosa della nostra 
pace e della nostra felicità affinché gli altri abbiano pace e possano 
essere felici, chiedeva Thomas Merton. Di fronte alla tragedia della 
guerra capiamo il rischio che corre oggi tutta la famiglia umana, 



Atti del Card. Arcivescovo 

499 

perché la guerra «non è un fantasma del passato, ma è diventata una 
minaccia costante» (FT 256). E spaventa. 

La consapevolezza dopo la pandemia di appartenere a una 
medesima umanità era aumentata ma (FT 30) senza dialogo restano 
solo le armi. E il dialogo non rende affatto uguali tutte le ragioni, non 
evita la domanda delle responsabilità e non confonde mai aggressore 
e aggredito anzi, proprio perché le ricorda bene, può cercare le vie 
per smettere la geometrica e implacabile logica della guerra che è, se 
non trova altre soluzioni, al rialzo. «Non c’è pace senza volontà 
indomita per raggiungere la pace» dice Papa Francesco, chiedendo 
energie per «un nuovo linguaggio di pace, per nuovi gesti di pace, 
gesti che spezzeranno le catene fatali delle divisioni ereditate dalla 
storia o generate dalle moderne ideologie». È essenziale scegliere la 
pace e dotarci di mezzi per ottenerla. Ma dobbiamo chiederci: 
abbiamo fatto tutto quello che potevamo con intelligenza e 
determinazione? Lo abbiamo fatto con la stessa passione che avremmo 
se si trattasse dei nostri figli? Sono i nostri figli! Non dimentichiamo, 
non cadiamo nell’inganno: «Ogni guerra lascia il mondo peggiore di 
come lo ha trovato. La guerra è un fallimento della politica e 
dell’umanità, una resa vergognosa, una sconfitta di fronte alle forze 
del male» (FT 261). Facciamo nostro l’appello di Papa Francesco per 
l’Ucraina e chiediamo che l’impegno per la pace e la giustizia, che 
vanno necessariamente assieme, trovi in tutti, ad iniziare dagli uomini 
di governo, delle risposte all’altezza. E questo appello per la pace 
vorremmo fosse anche per tutte le guerre. Dovremo certamente 
riprendere un discorso forte sul disarmo, per evitare che l’unica logica 
sia quella militare, chiedere che tutti i soggetti, con audacia, 
concorrano a tessere la tela della pace. Raoul Follereau, commentando 
le cifre dei morti e delle distruzioni dell’ultima guerra mondiale, 
affermava: «Se invece si avesse dedicato a curare, a consolare, a 
insegnare, una pur minima parte del genio e del denaro che gli uomini 
hanno sprecato per uccidere e per distruggere, quale benessere 
regnerebbe oggi sulla terra! Possa la sanguinante e terribile lezione 
illuminare le coscienze e i cuori! Amarsi o sparire!». Bonhoeffer, prete 
tedesco evangelico, martire dal nazismo perché lo aveva combattuto 
a rischio della sua persona, tra le ultime poesie composte nella cella 
del carcere dove venne ucciso, scrisse: «Quando il sole mi sarà 
scomparso vivi tu per me fratello! Fratelli, finché dopo la lunga notte 
non spunti il nostro giorno, noi resisteremo!». I pellegrini musulmani 
alla Mecca recitano questa preghiera: «O Dio, tu sei la pace; da te viene 
la pace; a te ritorna la pace. Rendici saldi, o Dio, nella pace». Ecco il 
grido e l’impegno di pace che oggi facciamo nostro.  



Atti del Card. Arcivescovo 

500 

Omelia nella Messa 
per le esequie di Mons. Nevio Ancarani 

Chiesa parrocchiale di S. Maria della Misericordia 
Giovedì 27 ottobre 2022 

 

enedico il Signore per la vita lunga e sazia, ricca di frutti, di 
Don Nevio e per il bene che ha seminato con tanta 
intelligenza e chiarezza, che a volte poteva apparire ruvida, 

radicale, senza compromessi, ma sempre piena di tanta umanità e 
soprattutto offerta da discepolo innamorato di Cristo. E l’amore 
trasmette amore. Benedico per il suo esempio di sacerdote che ha 
saputo con intelligenza e libertà testimoniare prima di predicare, 
seminare con fiducia, sapendo che i frutti in Cristo non andranno mai 
perduti. Lo ha fatto sempre con sereno abbandono alla Provvidenza 
di Dio e allo stesso tempo con tanta fiducia nella persona. Non era 
affatto sprovveduto, ingenuo. Anzi. Sapeva con arguzia riconoscere le 
chiusure del cuore e credo che proprio queste lo preoccupassero di 
più, perché l’uomo è perduto quando si chiude in se stesso, quando 
confida in sé e non si lascia aiutare per amarezza o banale orgoglio. 
Benedico il Signore per la fraternità che lo ha accompagnato e protetto 
in questi ultimi anni, piena di attenzione, di preghiera e di rispetto 
allo stesso tempo. Nevio per Don Mario, come accade per i veri padri, 
era rimasto sempre il Rettore, e allo stesso tempo, come quando i 
nostri padri diventano deboli, fragili, bisognosi loro di tutto, lo ha 
accompagnato insieme a tutta la sua compagnia, con delicata 
tenerezza e sensibilità. 

Benedico Dio per una storia lunga, che ha attraversato quasi tutto 
il secolo cosiddetto “breve”, e pensando a lui davvero breve. Colpiva 
in lui la chiarezza della sua vocazione, assoluta come deve essere, che 
lo portò anche a dolorose separazioni dal suo mondo, ma sempre 
guardando avanti e senza il retrogusto amaro della rinuncia, aperto 
alla libertà della ricerca. Non aveva certo senso di subalternità verso 
il mondo o di rimpianto per quanto aveva lasciato. Era un uomo 
risolto, che aveva trovato quello che cercava, che insegnava con 
intelligenza a farlo in un periodo difficile, pieno di tensioni, di 
estremismi. Lui è la generazione che ha preparato e vissuto il Concilio. 
Certo: quante delusioni, paure, chiusure, ritardi e generose 
accelerazioni eccessive. Lui le ha attraversate, vivendole tutte 
pienamente, perché forte spiritualmente: la scelta di essere piccolo e 
universale, seguendo la contemplazione di Charles de Foucauld, il suo 

B



Atti del Card. Arcivescovo 

501 

totale abbandono a Dio. Tutto, però, sempre con tanta obbediente 
libertà evangelica. Chi è peno di Gesù, verità, è libero anche da 
ecclesiasticismi ossessivi, che scambiano, invece, l’obbedienza 
senz’amore con difesa della verità, mentre la offendano, curano 
l’ipocrisia, non entrano e non permettono ad altri di entrare. Ecco, 
Nevio si è rivestito dell’armatura di Dio per poter resistere alle insidie 
del diavolo, combatterlo con intelligenza e non credere di farlo 
scappando. Non ha mai combattuto contro qualcuno, da figlio del 
Concilio, perché non ha combattuto l’errante ma l’errore, distinzione 
che purtroppo non è affatto scontata e che tante volte ci fa allontanare 
le persone credendo, alla fine, che siano loro l’errore perché non 
sappiamo vedere in esse la bellezza, la possibilità di cambiamento, di 
rinascere dall’alto. Nevio lo faceva con grande chiarezza, proprio 
perché chiamava le cose con il proprio nome, anche nelle difficoltà e 
nelle debolezze di ciascuno, senza pietismi facili o comprensioni 
ambigue, ma allo stesso tempo con tanta paternità. Ti sei sentito 
amato nelle tue fragilità e hai amato perché queste non divenissero 
ostacolo ma motivo di maggiore grazia. 

È Dio che ha fatto la mia strada, ripetevi. Non il nostro 
volontarismo, piccoli come siamo. Prendiamo l’armatura di Dio, che è 
il suo amore nel quale si sentiva, da piccolo fratello universale qual 
era, interamente protetto. Scrisse nel primo numero di “Jesus Caritas”, 
insieme a Don Luigi Bettazzi e a Don Arrigo Chieregatti: «Siamo troppo 
adulti, persone che hanno un’esperienza, sofferta, per cui è difficile 
credere; ma dobbiamo ritrovare la nostra piccolezza, la nostra 
infanzia per tonare a credere che tutto è possibile, tutto preparato; e 
quando passeremo dal piano dell’astratto al concreto non saremo 
delusi dalla realtà». Questo è l’uomo forte dell’apostolo Pietro: fermo, 
con i fianchi cinti dalla verità, rivestito dalla corazza della giustizia, e 
avendo come calzatura ai piedi lo zelo per propagare il Vangelo della 
pace. 

Uomo di preghiera incessante davanti al tabernacolo, che trovava 
anche nel cuore di chi si accostava lui e nel povero, immagine vivente 
di Cristo. Un prete contento di esserlo, di confessare, di celebrare, di 
scrivere lettere per essere fedele nell’amicizia, capace di predicare il 
Vangelo con grande successo e di legare solo a Dio e non a sé. Ecco, 
Nevio ha annunciato con “franchezza” il Vangelo. Nevio, con il suo 
grano di senapa si presenta definitivamente davanti alla porta del 
Regno, come ha fatto preparandosi con attenzione, facendosi piccolo. 
Perché la porta del Regno è accogliente, larga per i piccoli, mentre non 
fa entrare chi si porta dietro tanta convinzione di sé, la presunzione 
dei propri meriti, l’ingombro di giudizi e pregiudizi, l’attenzione al 



Atti del Card. Arcivescovo 

502 

proprio ruolo e non all’amore per il prossimo. Non si è certo 
accontentato di avere con Gesù una presenza simbolica che finisce 
sempre per coprire altri interessi, rassicurati solo dal fatto che 
abbiamo mangiato e bevuto in sua presenza o ascoltato quando 
insegnava nelle nostre piazze. Non gli abbiamo aperto il cuore e siamo 
rimasti sconosciuti a Lui e Lui a noi. Non era certo attento all’ossequio 
esteriore e, proprio perché attento al cuore e libero da osservanze che 
fanno sentire a posto, sceglieva di essere libero e piccolo. E questa è 
stata la benedizione di Don Nevio, libero e appassionato amico di 
Gesù, che ha insegnato a tanti a conoscerlo e amarlo, nel Seminario e 
in quell’altro seminario, nel senso letterale del termine, che è stata la 
scuola. 

Oggi siede a mensa nel Regno di Dio perché non ha smesso di 
cercarlo e di trovarlo nei tanti che vengono da lontano, da 
settentrione e mezzogiorno, cercatori di Dio, magari senza tutti i 
crismi ma con tanto desiderio nel cuore. Benedici dall’alto e prega per 
noi, caro Nevio, per tante vocazioni a servire il Signore e per preti 
liberi, santi e amici di Cristo e delle persone. Prega per la nostra Chiesa 
di Bologna, che con passione e radicalità serva il Vangelo, senza 
compromessi ma con tanta intelligente umanità. 

Faccio mie le sue parole con le quali concludeva il suo intervento 
su “Jesus Caritas”: «Chiediamo al Signore che ci insegni a lavorare con 
mentalità da povero; ci renda docili; che ci faccia accettare i nostri 
limiti, che ci doni la convinzione profonda che anche noi avremo la 
nostra parte nel Regno dei cieli in proporzione di quanto sapremo 
stimarci inutili; di avere cara questa inutilità. Che non è passiva, 
perché sarebbe orgoglio ferito, è amore che accetta e fa quanto può, 
quanto sta a lui fare, perché è Dio che ci ha amato per primo e non 
solo ci ha dato la possibilità di ricevere il suo Amore, ma ci ha fatto il 
grande dono di potere donare qualche cosa anche noi, secondo lo stile 
della povertà». 

Grazie Nevio. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

503 

Omelia nei Vespri solenni 
in occasione dell’inizio dell’XI Pellegrinaggio 
ad Petri sedem 

Basilica di S. Maria ai Martiri (Pantheon) – Roma 
Venerdì 28 ottobre 2022 

 

oi non siete più stranieri né ospiti, ma siete concittadini 
dei Santi e familiari di Dio, edificati sopra il 
fondamento degli apostoli e dei profeti, e avendo come 

pietra angolare lo stesso Cristo Gesù. In Lui ogni costruzione cresce 
ben ordinata per essere tempio santo nel Signore; in Lui anche voi 
insieme con gli altri venite edificati per diventare dimora di Dio per 
mezzo dello Spirito» (Ef 2,19-22). 

Sono contento di accompagnarvi in questa Peregrinatio ed anche 
di iniziarla in un luogo di straordinaria bellezza e significato. Qui tutti 
siamo aiutati ad alzare lo sguardo per cercare il cielo e ci accorgiamo 
di come la stanza del mondo non ha luce se non viene dall’alto. Solo 
questa può dare senso e bellezza a quella che altrimenti diventa una 
scatola nera senza uscita. Quel cerchio che delimita il cielo e ci aiuta 
a vederlo, per noi cristiani ha il volto di Cristo, il cielo che viene sulla 
terra e la terra che può salire al cielo. La nostra condizione è proprio 
quella di essere in un mondo pieno di culti e dobbiamo misurarci con 
questi. Cristo, luce del mondo e della nostra vita, via, verità e vita non 
si stanca di farsi Lui ospite e pellegrino perché anche noi diventiamo 
concittadini dei Santi e della sua famiglia. 

La Peregrinatio vi porta ai piedi di Pietro. “Ai piedi” è 
un’espressione importante che può apparire, certamente, inusuale. 
Poi sappiamo, come ricordò Papa Benedetto, che chi si mette ai piedi 
di Gesù non si inchina davanti ai potenti di questo mondo. Mettersi ai 
piedi è l’atteggiamento dell’ascolto, dell’abbandono fiducioso ad un 
padre per trovare la sua conferma, per essere aiutati e corretti, per 
sentire la gioia di essere suoi e di appartenere a questa Madre che 
Gesù ci affida e alle quale siamo affidati. È una sola madre e ci genera 
e rigenera tutti nell’amore. Maria, la sorella di Marta, si pose ai piedi 
di Gesù. Non significa, ovviamente, che rifiutava di “fare”, come se 
volesse estraniarsi dal mondo, distaccarsi dai problemi, tanto da 
meritarsi il ruvido richiamo della sorella che le ricorda i tanti affanni 
che bisogna affrontare, e anche di averla lasciata sola. In realtà è 
Marta che lascia sola Maria, che sceglie la parte migliore, quella che 

«V



Atti del Card. Arcivescovo 

504 

rende migliori tutte le parti e che ci aiuta a capire quello che conta. Ci 
domandiamo questa sera quali sono gli affanni che ognuno di noi deve 
lasciare, le preoccupazioni che ci agitano, che appaiono tutte 
fondamentali, a volte imprescindibili tanto da rivendicare come un 
diritto che Gesù stia dalla nostra parte. Sono affanni che però 
impediscono a Marta di ascoltare Gesù e di stare con la sorella che 
non sa capire. Ecco un grande senso della Peregrinatio ai piedi di 
Pietro: ritrovare, attraverso il successore dell’apostolo che presiede 
nella comunione, la centralità di Cristo e quindi del legame con i 
fratelli. Maria, che lei rimproverava, le ha permesso di capire qual è 
la parte migliore! 

La casa di Pietro accoglie la famiglia di Dio sulla quale siamo 
edificati ed ha i tratti concreti dei nostri fratelli, da amare e dai quali 
farsi amare. Nella nostra famiglia per essere fratelli si è anzitutto figli 
e la paternità è esercitata da colui ai quali Gesù ha affidato le chiavi 
per legare e per sciogliere. Come in famiglia, non siamo estranei ma 
figli. Come figli non trattiamo mai la famiglia con asprezza o con 
estraneità perché è la nostra casa e sappiamo quanto è sempre 
minacciata dal nemico. È una casa che chiede a tutti di amarla e 
rispettarla sempre, perché in essa possiamo sperimentare l’amore 
materno che ci genera tutti nell’amore. 

La comunione, quella che Pietro presiede, è il legame santo che ci 
unisce. È dono dello Spirito: non ci omologa, anzi, dà valore e senso 
alle differenze che, però, senza di essa diventano distanza o estraneità. 
La comunione è sempre circolare, ci coinvolge, ma perché sia così deve 
essere anche verticale. Pietro ci aiuta a ritrovare e a sentire nostra la 
comunione. Offenderla è bestemmiare lo Spirito Santo. Tutti 
guadagniamo dalla comunione. Essere concittadini dei Santi e della 
famiglia è la nostra vocazione ed anche una responsabilità perché 
dobbiamo ornare con la nostra santità la Chiesa, sempre per grazia e 
solo per grazia, perché non siamo niente senza di Lui e noi, servi 
inutili, tutto riceviamo. Anche Marta ritrova la comunione, diversa da 
come la pensava lei – sbrigare gli affanni – e lei stessa scopre la 
diversità della sorella e allo stesso tempo il legame che le unisce: 
Cristo. È Lui che ci rende non più dei pellegrini e degli ospiti, ma dei 
concittadini dei Santi e membri della famiglia di Dio. 

Alla casa di Pietro siamo edificati sul fondamento degli apostoli, 
dell’apostolo sulla cui roccia Gesù costruisce la sua Chiesa. Amiamo 
questa famiglia, in un mondo pieno di divisioni, di insane 
polarizzazioni, segnato dall’individualismo che rende isole e che tanti 
spazi chiude a Dio. L’amore unisce sempre. Il male divide sempre. E 



Atti del Card. Arcivescovo 

505 

per questo non accettiamo mai alcuna logica divisiva e amiamo questa 
famiglia dove siamo pienamente accolti. Abbiamo solo una pietra 
maestra e angolare: Gesù Cristo e chi nel suo nome ce la rende 
concreta e presente. Lasciamoci edificare dal successore degli apostoli, 
perché la luce di Cristo raggiunga tanti attraverso ognuno di noi. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

506 

Omelia durante la Veglia in occasione della 
Giornata Missionaria 

Metropolitana di S. Pietro 
Sabato 29 ottobre 2022 

 

i me sarete testimoni» (At 1,8) è il tema di questa 
giornata missionaria. Lo afferma e lo chiede Gesù 
prima di salire al cielo. Non manda da soli. Spesso noi 

ci sentiamo soli, ma perché confidiamo in noi e non in Lui, perché 
crediamo all’opera delle nostre mani e non delle sue. Questo spiega 
tante amarezze e anche tante paure. Amarezze come Marta, che si 
sente abbandonata da tutti, anche da Gesù, ma lo è perché si mette a 
fare da sola, senza ascoltare e soprattutto farsi amare da Gesù. 

Senza Gesù possiamo fare molte cose ma non ne capiamo il cuore, 
il senso che permette di fare tutto con amore. Abbiamo paura perché 
se confidiamo in noi le nostre forze non bastano mai, le misuriamo e 
sono sempre insufficienti. Così crediamo poco che il mondo possa 
cambiare e cresce in noi il senso di inutilità della nostra 
testimonianza. Poi siamo anche noi vittime di quella pornografia della 
vita che è il successo, la prestazione, l’efficienza, la rapidità, il valore 
misurato con i frutti. Dimentichiamo che il seme è il più piccolo e il 
lievito non si vede, anzi si perde nella massa, che la vita è una crescita 
e che questa richiede tempo. 

La prudenza, la giustizia, la fortezza e la temperanza sono davvero 
virtù cardinali per tutti, niente affatto superate dalla rivoluzione 
digitale e che, anzi, ci aiutano a usare lo strumento per non diventarne 
prigionieri, limitati da una percezione rapida ma superficiale, 
onnipotente e fragilissima, piena di informazioni ma senza coscienza. 
Gesù chiede a noi di essere testimoni di uno che si è perduto per 
amore e che è morto per vincere la morte. 

La vittoria passa per il dono, per l’abbassamento di sé, non per 
quello che misuriamo noi! Disse una grande testimone di amore, la 
missionaria Annalena Tonelli: «Luigi Pintor, un cosiddetto ateo, scrisse 
un giorno che non c’è in un’intera vita cosa più importante da fare 
che chinarsi perché un altro, cingendoti il collo, possa rialzarsi. Così è 
per me. È nell’inginocchiarmi perché stringendomi il collo loro 
possano rialzarsi e riprendere il cammino, o addirittura camminare 
dove mai avevano camminato, che io trovo pace, carica fortissima, 
certezza che TUTTO è GRAZIA. Gesù Cristo non ha mai parlato di 

«D



Atti del Card. Arcivescovo 

507 

risultati. LUI ha parlato solo di amarci, di lavarci i piedi gli uni gli altri, 
di perdonarci sempre. Questo è possibile per tutti». Siamo come loro 
testimoni, perché solo donando riceviamo e solo comunicando il 
Vangelo di Cristo possiamo vedere già oggi ciò che non finisce. Tutto 
si riassume in quell’immagine così concreta: inchinarci perché 
qualcuno possa aggrapparsi a noi. I risultati li vede e li misura Gesù. 
Peraltro li vediamo già noi, godendo di quel cento volte tanto sempre 
sorprendente e così più abbondante del poco che abbiamo lasciato! 

Dobbiamo lasciarci guidare dallo Spirito Santo, cioè dal suo amore, 
nostra forza. Essere testimoni non significa proporre una vita non 
nostra, di sacrificio, ma una vita bella, piena di amore e di fraternità. 
Anche perché non si fa vedere quello che non si ha, perché nonostante 
la cura che possiamo avere delle apparenze non testimoniamo nulla 
se non è nostra. L’amore si comunica ad iniziare dallo sguardo, 
dall’atteggiamento, dalla predisposizione del cuore. E se lo hai si vede 
e si testimonia, cioè si fa vedere. Non viviamo recitando per gli altri, 
ma non possiamo tenere sotto il moggio quello che può dare luce a 
chi abbiamo vicino. E l’amore che non ha confini mi fa sentire a casa 
ovunque e accende di interesse anche i luoghi e le situazioni più 
distanti. A volte pensiamo: ma io non ho nulla, se c’è qualcosa se ne 
accorgeranno, non sono un esempio e poi in fondo ognuno deve fare 
quello che vuole Lui. L’individualismo è un tiranno molto esigente e 
severo. Testimoniare non è imporre ragioni e convincere, ma 
comunicare amore, rendere ogni incontro pieno del sale dell’amore. 

Perché testimoniare Cristo? Lo capiamo guardando la folla con gli 
occhi di Gesù che si commuove davanti alla sofferenza del mondo e 
manda noi. Cristo cambia il mondo e sconfigge il male che così tanto 
lo segna. Cristo non è, come sappiamo, una legge ma un incontro, una 
relazione di amore che diventa storia, persona che entra nella nostra 
storia, che unisce e cerca il nostro cuore perché lo apriamo a Lui 
affinché possa mettersi a tavola con noi. Se non lo sentiamo per noi 
non abbiamo niente da testimoniare. Se non pensiamo che l’incontro 
con Lui cambia e dona pienezza alla vita delle persone, diventiamo 
come tutti. Noi siamo come tutti, peccatori incerti, niente affatto 
perfetti, contraddittori, tanto che facciamo il male che non vogliamo 
e non riusciamo a compiere il bene che vorremmo. Eppure proprio a 
noi è chiesto di far vedere la forza dell’amore. Gesù si fida di noi. Non 
siamo incerti, incompleti? Certo, ma il Vangelo non è una lezione che 
si impara bensì un amore che si vive. Non dobbiamo avere imparato 
tutto ed aver raggiunto la perfezione! Il Signore chiama noi per quello 
che siamo. Ce lo ricorda Madre Teresa: preghiera e poveri. Diceva: 
«Forse svolgiamo un lavoro sociale agli occhi della gente, ma in realtà 



Atti del Card. Arcivescovo 

508 

siamo contemplative nel cuore del mondo. Perché tocchiamo il Corpo 
di Cristo ventiquattro ore al giorno. La santità non è un lusso per 
pochi. È un dovere semplice per voi e per me. Io devo essere santa a 
modo mio e voi a modo vostro. Non permettere mai che qualcuno 
venga a te e vada via senza essere migliore e più contento. Sii 
l’espressione della bontà di Dio. Bontà sul tuo volto e nei tuoi occhi, 
bontà nel tuo sorriso e nel tuo saluto. Dai a loro non solo le tue cure 
ma anche il tuo cuore. La peggiore malattia oggi è il non sentirsi 
desiderati né amati, il sentirsi abbandonati. Vi sono molte persone al 
mondo che muoiono di fame, ma un numero ancora maggiore muore 
per mancanza d’amore. Ognuno ha bisogno di amore. Ognuno deve 
sapere di essere desiderato, di essere amato, e di essere importante 
per Dio. Vi è fame d’amore, e vi è fame di Dio. Fare le cose piccole con 
grande amore, quelle ordinarie con amore straordinario». Ecco cosa 
significa comunicare il Vangelo, in un mondo così violento, che si 
abitua alla guerra, all’ingiustizia, che si chiude nel pericoloso 
individualismo. 

Poveri e deboli come siamo serviamo il Vangelo di Gesù. Pregava 
così un sacerdote che ha vissuto per tanti anni a Bologna, morto quasi 
centenario pochi giorni or sono, Don Nevio. «Chiediamo al Signore che 
ci insegni a lavorare con mentalità da povero; ci renda docili; che ci 
faccia accettare i nostri limiti, che ci doni la convinzione profonda che 
anche noi avremo la nostra parte nel Regno dei cieli in proporzione 
di quanto sapremo stimarci inutili; di avere cara questa inutilità. Che 
non è passiva, perché sarebbe orgoglio ferito, è amore che accetta e fa 
quanto può, quanto sta a lui fare, perché è Dio che ci ha amato per 
primo e non solo ci ha dato la possibilità di ricevere il suo Amore, ma 
ci ha fatto il grande dono di potere donare qualche cosa anche noi, 
secondo lo stile della povertà». 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

509 

Omelia nella Messa per la commemorazione 
di tutti i fedeli defunti 

Chiesa di S. Girolamo della Certosa 
Mercoledì 2 novembre 2022 

 

gni volta che passiamo questo confine, tra la città presente 
dei vivi e questa città dei morti, città del nostro passato ma 
anche del futuro, misuriamo il nostro limite. È il limite del 

tempo, dei giorni che dobbiamo imparare a calcolare, della fragilità 
che segna la nostra vita. Lo tendiamo sempre a rimuovere, purtroppo 
anche fisicamente, in quel nichilismo distruttivo e onnipotente che 
disperde la vita anche nella sua presenza fisica. Lo rimuoviamo per 
presunzione ma anche per un peso troppo grande, perché non 
troviamo risposte facili e la nostra condizione è oggettivamente 
disperata. Un poeta russo lo esprimeva così: «Vieni, Signore, immenso 
il dolore ma ancora non siamo stanchi di sperare» (Osip E. 
Mandelstam). Un grande latinista di Bologna, Traina, morto 
recentemente, lasciò queste due poesie, da pubblicare solo dopo la sua 
scomparsa: «Dio di mia madre, Dio della mia infanzia, la tua luce si è 
spenta alle mie spalle e non rischiara più la via che scendo verso la 
Notte». E in un’altra, con una professione di fede al contrario (ma Dio 
legge e capisce sempre), scrisse: «Ti chiedo una sola grazia, Signore: 
esisti». «Quando sarò davanti a te, Signore, se non perdonerai chi non 
si è unito al coro degli osanna, forse perdonerai chi ha confessato, 
Signore, di soffrire la tua assenza». Pasolini si descriveva così: «Sono 
“bloccato”, caro Don Giovanni, in un modo che solo la Grazia potrebbe 
sciogliere. La mia volontà e l’altrui sono impotenti. Forse perché io 
sono da sempre caduto da cavallo: non sono mai stato spavaldamente 
in sella (come molti potenti della vita o molti miseri peccatori): sono 
caduto da sempre, e un mio piede è rimasto impigliato nella staffa, 
così che la mia corsa non è una cavalcata, ma un essere trascinato via, 
con il capo che sbatte sulla polvere e sulle pietre. Non posso né risalire 
sul cavallo degli Ebrei e dei Gentili, né cascare per sempre sulla terra 
di Dio». 

Ecco, l’uomo si misura sempre con il suo limite, invece di fare finta 
che non esista, di rimandare la consapevolezza. Rimuoverlo o fare 
finta che non esista è proprio il peccato originale: farsi Dio. Invece 
sono i piccoli, quelli che sentono il suo amore e a questo si affidano, 
che comprendono la sua alleanza. Tutti siamo sfidati dall’assenza, dal 
dover credere all’amore quando sembra venirci tolto o alla luce 

O



Atti del Card. Arcivescovo 

510 

quando siamo nel buio. È il grido che Gesù stesso fa suo: «Perché mi 
hai abbandonato?». Non basta dire “Signore Signore”, ma bisogna 
essere giusti, perché sono loro che saranno chiamati benedetti, non 
per chissà quale grande decisione ma perché hanno dato da mangiare 
e da bere, sono andati a visitarlo ricordando che era malato, amandolo 
più delle proprie paure e impegni. Pensiamo, un po’ come il fratello 
maggiore della parabola, che se c’è salvezza per tutti che senso ha 
allora lavorare sempre nella casa del padre? La misericordia è sempre 
tanto più grande ed è per tutti senza merito. Confrontarci con essa – 
perché il nostro è un Dio innamorato e pieno di misericordia per tutti 
– ci cambia e se non la capiamo, piangendo come abbiamo sempre 
fatto tutti troppo tardi, se ne facciamo motivo di orgoglio e non di 
umiltà, semplicemente non la capiremo. Ma Dio non smetterà mai di 
avere misericordia per questo, perché non è mai retributiva. È pieno 
di amore. Il vero problema è che possiamo corrisponderlo soltanto 
amando, come possiamo. Ma proprio perché amore non smettiamo di 
cercare di farlo, il meglio che possiamo! Quando questo avviene si 
aprono le porte della casa del Signore. Altrimenti la porta sarà sempre 
troppo stretta, o ci sentiremo in diritto di passare, mentre Lui dirà 
semplicemente “non vi conosco”. Ecco, attraversare questa frontiera 
tra l’oggi e il domani ci aiuta a perdere i tanti affanni di Marta. 

Ricordiamo tutti i defunti, che sentiamo nostri. Questo luogo ci 
insegna finalmente a liberarci da tante distinzioni, distanze, paure. 
Tra gli altri ricordiamo i tanti che non abbiamo potuto accompagnare 
a causa del virus, quelli che stanno morendo nelle guerre insensate. E 
fare memoria dei defunti ci insegna sempre ad amare i vivi. Qualche 
volta uno rischia di occuparsi di chi non c’è più e di dimenticare chi 
c’è ancora, mentre è chi non c’è più che ci ha insegnato ad allargare il 
nostro cuore e ad amare chi incontriamo oggi. Stare con Gesù, sepolto 
anche Lui come i nostri cari, ci aiuta a trovare quello che non ci sarà 
mai tolto. E non è qualcosa che troveremo. Lo viviamo già oggi. Ecco 
la bellezza dell’essere cristiani. Non crediamo perché abbiamo tutto o 
abbiamo tutte le prove. Crediamo nel suo amore, perché Gesù 
ricostruisce quel legame di amore pieno tra Dio e ognuno di noi. Solo 
amore. E la nostra fede è abbandonarci a questo amore più forte del 
male, che abbiamo incontrato e che se seguiamo i nostri affanni 
continua a manifestarsi oggi. 

Ecco come il Cardinale Martini rispondeva alla domanda sul 
perché della morte, evidentemente inaccettabile, impietosa, ingiusta 
soprattutto quando colpisce i piccoli: «Ho detto qualche volta che per 
molti anni mi sono lamentato così col Signore: tu hai creato il mondo, 
ci hai fatto doni bellissimi, sei morto per noi ma non hai abolito la 



Atti del Card. Arcivescovo 

511 

morte. Che cosa ti costava eliminarla? Bastava che tu dicessi: muoio io 
per tutti; e tutti sarebbero entrati nell’aldilà su una passerella d’oro. 
La morte, in realtà, è molto necessaria, proprio perché ci permette di 
realizzare quell’abbandono di fede che è veramente assoluto, totale, 
senza rete, senza nessuna uscita di sicurezza. Se non ci fosse la morte 
non saremmo mai costretti a compiere un atto di completa consegna 
di noi stessi a Dio; con la morte siamo obbligati a fidarci 
incondizionalmente di Lui». Come nell’amore. Per questo ricordiamo 
che Gesù non è venuto a darci una regola, un codice da rispettare, ma 
a farci sentire il suo amore e ad insegnarci a non avere paura di amare. 
E Lui è il più grande maestro perché l’Amore senza fine e il Vangelo 
sono una proposta per amare e vengono dall’amore. Non ci dice, come 
tanti maestri della nostra stagione, “Sii te stesso, ad ogni costo”. Gesù 
dice: “Seguimi, rimani con me”. E chi rimane con Gesù trova se stesso, 
come Maria, che mettendosi ai piedi di Gesù rinuncia agli affanni che 
riempiono la vita ma svuotano il cuore, trova per chi vivere e la parte 
che non ci sarà tolta. 

Dopo la morte non troviamo noi stessi, ma Dio e quindi la pienezza 
della nostra vita, tutta. Non troviamo solo l’anima, ma il corpo, cioè 
tutto quello che noi siamo e siamo stati, tutto amato da Dio. Viviamo 
questo nella comunione tra noi e con tutti. La solidarietà reciproca è 
essenziale in questo mondo e sarà piena in cielo dove capiremo senza 
diaframmi che amore è solo dono. Non è possibile celebrare una festa 
da soli! Il cielo è la pienezza della nostra vita ma nella comunione, 
quella che viviamo con Gesù e tra di noi. Oggi e in cielo la comunità 
non celebra se stessa ma l’amore di Dio che ci rende una cosa sola. «E 
così per sempre saremo con il Signore» (1Ts 4,17). Io sono l’Alfa e 
l’Omèga, il Principio e la Fine. La parte che non ci sarà tolta è la gioia, 
la beatitudine. Non servono il dovere, i meriti, la perfezione che non 
raggiungiamo mai e che nessuno ci chiede. Dio cerca solo la gioia di 
essere per noi e noi suoi, senza possesso, solo per amore. E basta. È 
questa la parte che nessuno ci potrà mai togliere perché non finisce. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

512 

Omelia nella Messa 
in occasione della Giornata dei poveri 

Metropolitana di S. Pietro 
Domenica 13 novembre 2022 

 

elebriamo la Giornata mondiale dei poveri, istituita da Papa 
Francesco al termine del Giubileo della Misericordia. Gesù 
non indica una condizione astratta di povertà, una 

categoria, ma una condizione molto concreta di sofferenza, 
indipendente da qualsiasi altro giudizio (provenienza, moralità, età, 
lingua, colore). E non c’è neanche alcun requisito previo per essere 
misericordiosi, tanto che il peccatore o il samaritano sono indicati 
come modelli. Gesù, infatti, non indica una quantità necessaria di 
misericordia: anche solo un bicchiere di acqua fresca. La misericordia 
si rivela sempre nei gesti piccoli. Mi hai dato qualcosa da mangiare! 
Gesù identifica se stesso con i piccoli e i poveri: «Lo fate a me». 
Desidera invogliarci a farlo, a non avere paura. Anzi, a desiderare di 
essere misericordiosi! Poter fare qualcosa a Gesù è motivo per farlo, 
con sentimento, restituendo il tanto amore che ci regala. Ci giudica e 
ci giudicherà solo sull’amore, non sulle teorie, le intenzioni, e non in 
astratto: sulle opere, sui gesti, quelli che rivelano se vogliamo davvero 
bene o no. 

I poveri sono suoi e nostri fratelli, non assistiti. Li abbiamo sempre 
con noi perché scopriamo il bisogno dell’altro, che più amiamo e più 
capiamo perché farlo. La materia del giudizio è molto chiara ed è 
richiesta a tutti, non riguarda qualche operatore specializzato. E a 
ognuno di noi è proposto di diventare operatore di misericordia. Basta 
davvero poco e, come direbbe uno dei tanti santi della misericordia 
quotidiana, «non costa niente» e «ti fa vivere meglio». Sì: i 
misericordiosi troveranno misericordia. Perdiamo qualcosa con la 
misericordia? No, anzi, la troveremo, anche se nessuno poi dice grazie! 
Siamo liberi dal contraccambio che, invece, qualche volta giustifica il 
fatto di smettere di operare qualcosa per gli altri. Chi è misericordioso 
trova misericordia perché questa basta a se stessa, ci fa stare bene, ci 
fa sentire utili in quanto regaliamo qualcosa non perché possediamo, 
altrimenti è gioia che finisce presto e resta individuale. 

La Giornata dei poveri appare a qualcuno eccessiva, tanto che 
troppo poco viene celebrata. Forse rivela che pensiamo riguardi solo 
i “volontari”. E noi tutti cosa siamo? Disoccupati? Un amico di Gesù è 

C



Atti del Card. Arcivescovo 

513 

amico dei suoi fratelli più piccoli, altrimenti non è amico di Gesù. In 
realtà, i poveri li conosciamo troppo poco, non sappiamo chi sono 
perché non coltiviamo una relazione affettiva, fraterna, con loro. A 
volte, poi, celebriamo più noi stessi, le nostre capacità, che loro! E la 
giornata è dei poveri, e ci aiuta a metterli al centro tutti i giorni. Ci 
aiuta a conoscere il povero Lazzaro che giace alla porta della nostra 
casa, a capirne la sofferenza, la storia, a sentirla nostra e quindi a fare 
qualcosa per lui. La misericordia è l’identità profonda di Dio e della 
sua Chiesa, madre di misericordia, e che come ogni madre non può 
darsi pace finché non trova la risposta necessaria. A volte non c’è 
risposta, ma resta sempre il balsamo della misericordia che dà dignità, 
fa sentire amati, non oggetto, ma soggetto, perché il cuore si unisce e 
diventa amore, e così pensarsi insieme. Quando non c’è condivisione 
pensiamo che i poveri si imbarazzino, ma forse siamo noi ad esserlo! 
Altrimenti è la giornata che celebra la forza della misericordia. 

Solo la misericordia permette di trovare il nostro prossimo, colui 
che ci è caro, il più vicino, e quindi anche colui che si occuperà di me, 
che mi verrà a trovare e mi sarà di aiuto. Chi si fa prossimo deve 
iniziare ad amare e a farlo quando l’altro è ancora un estraneo. La 
misericordia lo trasforma in prossimo, non si accontenta delle 
intenzioni ma deve manifestarsi nelle opere. Avevo fame. Ero nudo. 
Che male sento quando leggo di un neonato morto di freddo a 
Lampedusa (sono cinque i bambini morti, in poche settimane, arrivati 
nell’isola). Era «vestito a strati, con un body, il pannolino e una tutina 
azzurra con i bordi marroncini, i calzini bianchi. Stava in un barchino 
in cui aveva viaggiato insieme ad altre trentacinque persone, era in 
braccio alla sua mamma, una ragazza di diciannove anni che aveva 
prima attraversato l’inferno della Libia per raggiungere l’Europa. La 
mamma era infatti partita per farlo curare, mentre il padre era 
rimasto in Tunisia». «Una donna arrivata la notte prima in fin di vita 
in un altro sbarco da un barchino di ottantaquattro persone è morta 
al poliambulatorio di Lampedusa, per ipotermia». Freddo. Ero io, dice 
Gesù. Ecco perché la misericordia. È condivisione. In questa non c’è 
povertà, perché ci si pensa insieme. 

Nella prima comunità non c’erano poveri, perché avevano tutto in 
comune. Tutti. La Chiesa di Bologna è fondata sui Santi Vitale e 
Agricola, uno ricco e uno schiavo, i quali poiché amavano Gesù si 
pensavano come fratelli. Non è questo il sogno di Dio? E se crescono 
la povertà e l’ingiustizia non è responsabilità nostra? La misericordia 
libera dagli inevitabili dubbi su “cosa mi accadrà se mi fermo?” perché 
ci aiuta a capire che la vera domanda da porsi è, come ricordava 
Martin Luther King, «Cosa accadrà a lui se io non mi fermo ad 



Atti del Card. Arcivescovo 

514 

aiutarlo?». E poi dobbiamo pensare: “Quando io sarò lasciato in mezzo 
alla strada dai banditi che colpiscono chiunque, chi si fermerà ad 
aiutarmi?”. Non servono ragioni ulteriori: l’unico motivo della 
misericordia è che lui ha freddo, è forestiero, affamato, assetato, nudo, 
malato, carcerato. E le carceri non sono solo quelle penitenziarie, ma 
anche quelle della tortura della solitudine, celle che a volte diventano, 
inspiegabilmente, i cuori di chi si chiude nei pensieri e nelle ossessioni 
che non sanno più comunicare, e che richiedono poi tanta pazienza e 
tante visite per aprirli. La solitudine è una prigione. La misericordia, 
invece, consola ma diventa un sistema, vuole durare, non si esaurisce 
certo in una buona azione, sia pur importante. Il samaritano è buono 
non una volta sola, per giustificarsi e così tirare dritto perché ha fatto 
abbastanza! La sua compassione diventa misericordia e fedeltà: il 
samaritano ritorna nell’albergo perché quello che serve all’uomo 
mezzo morto è ritrovare tutta la vita. Per lui quell’uomo era il suo 
prossimo. Lo faceva per amore. La misericordia è esercizio di cuore e 
fa trovare il cuore di chi ha bisogno e di chi aiuta. E fare questo a Gesù 
vuol dire che Lui lo farà a noi, perché diventa il nostro prossimo. Ecco, 
questa Giornata dei poveri ci aiuta a non accettare tanta sofferenza, 
vecchia e nuova, o addirittura che la povertà diventi ereditaria. 

Che cosa ci facciamo con il nostro cuore se non diventa cuore per 
chi è nella miseria? La misericordia ci aiuta a trovare il nostro cuore, 
in un mondo che lo scambia con passione o calcolo. È il titolo della 
Giornata di quest’anno: “Gesù Cristo si è fatto povero per voi” (cfr. 
2Col 8,9). Dio è stato solidale con noi, e noi non lo siamo tra di noi e 
con Lui? Non dobbiamo farci poveri per diventare ricchi di cuore? Non 
ci fa trovare così quello che conta per davvero? La povertà non è 
privazione, ma condivisione che dona senso a quello che abbiamo e 
rende tutti più ricchi, sazi, completi. Si è fatto povero perché noi 
diventassimo ricchi. «Davanti ai poveri non si fa retorica, ma ci si 
rimbocca le maniche e si mette in pratica la fede attraverso il 
coinvolgimento diretto, che non può essere delegato a nessuno». 

I poveri, se li sappiamo ascoltare e capire, ci ricordano che si è già 
sollevata «nazione contro nazione e regno contro regno». Sono loro le 
vittime. La guerra l’hanno nel profondo e nel corpo. Loro, spesso, 
hanno visto «terremoti, carestie e pestilenze», come chi scappa dalla 
fame e dalla malattia, come quella mamma, diciannove anni, di quel 
bambino di ventuno giorni, morto di freddo. I poveri hanno visto tanti 
«fatti terrificanti e segni grandiosi dal cielo». «Nemmeno un capello 
del vostro capo andrà perduto». Solo l’amore fa capire che nulla è 
perduto! Gesù ci affida la sua cura e ci ricorda che «con la vostra 
perseveranza salverete la vostra vita». Non arrendetevi, non 



Atti del Card. Arcivescovo 

515 

accontentatevi: la misericordia addomestica, cura, fa pensare insieme, 
inizio del fratelli tutti. La misericordia non va mai perduta. 

Signore, tu sei la nostra forza. Sei misericordioso e non fai perire 
nulla della nostra vita. La tua misericordia è la nostra vera forza. 
Ascoltaci, salvaci, insegnaci ad amare, ad avere misericordia nelle 
parole e nei gesti. Perché sei un Dio di cuore che ci insegna a non 
perderlo e ce lo fai trovare sentendo il tuo amore e donandolo a chi è 
povero e piccolo. Dio di amore infinito ed eterno, ti sei fatto povero 
per noi rendendo ricco il prossimo perché pieno del tuo amore. E non 
smettiamo di stupirci perché scopriamo che Tu sei e sarai sempre, fino 
alla fine, il nostro prossimo. Amen. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

516 

Omelia nella Messa 
per la Festa di Maria Virgo Fidelis, 
Patrona dei Carabinieri 

Basilica di S. Sabina all’Aventino – Roma 
Lunedì 21 novembre 2022 

 

i sono degli appuntamenti che aiutano a capire la bellezza 
della nostra casa comune e, quindi, a comprendere con 
chiarezza e passione le sfide da affrontare per proteggerla. 

Le ricorrenze esprimono la sostanza di quello che si vive, non per 
coprire la realtà con la retorica ma per essere consapevoli del 
significato. Abbiamo bisogno di forme per registrare il nostro servizio, 
per celebrare l’importanza di questo, per rinnovare la responsabilità 
che ci è richiesta. Il contrario della retorica non è il cinismo o 
l’individualismo ma l’umanesimo, che mette sempre al centro la 
persona, non tanti individui-oggetto, ma la persona-soggetto, che è 
sempre in relazione, membro di una comunità. Quando si difende 
l’individuo dimenticando la comunità di cui è parte si rischia di 
condannare la persona ad essere una monade e la comunità dei fratelli 
ad essere una folla informe, piena solo di collegamenti virtuali. 

Il vostro servizio rappresenta proprio l’interesse di tutta la 
comunità verso ognuno, la protezione necessaria per tutti gli aspetti 
della vita, la sua sicurezza ordinaria che vi porta ad occuparvi di cose 
molto diverse e a volte imprevedibili, come rispondere a un anziano 
che amaramente affronta il Natale da solo, o dover trovare le parole 
giuste per convincere qualcuno che vuole togliersi la vita a non farlo. 
Le vostre competenze vanno dal combattere tutti gli interessi delle 
sofisticazioni contro la salute pubblica (che poi vuol dire contro la 
persona, ad iniziare dagli anziani ridotti a schiavitù e privati di tanti 
diritti), al patrimonio culturale, a quello ambientale e forestale, e alle 
missioni di pace nei tanti pezzi della guerra mondiale. Potremmo 
continuare… Ecco perché è una grazia grande avere come Patrona la 
Virgo Fidelis! Non si affrontano questi pericoli senza fedeltà, che 
significa professionalità, conoscenza del nemico e delle reali minacce, 
rigore e umanità, prevenzione, capacità di lavorare insieme e di unire 
eccellenza e ricerca ma senza dimenticare mai il tratto di vicinanza 
umana che è richiesto a tutti. La fedeltà fa sentire l’altro protetto, 
come, al contrario, un interesse condizionato da convenienze, casuale, 
approssimativo, discontinuo, accresce il già acuto senso di 

C



Atti del Card. Arcivescovo 

517 

insicurezza, di precarietà, con la tentazione conseguente di cavarsela 
da solo e di non fidarsi delle cose comuni. Ecco il senso della nostra 
festa di oggi: ringraziamento per un servizio così importante e 
intercessione per tutta l’Arma, la compagnia – che termine bello e 
caro, da onorare sempre, e che invita alla prossimità con tutti! – che 
include le persone in attività ma anche i tanti in congedo, che però 
non si congedano certo dalla divisa, i loro familiari che condividono 
spesso i tanti spostamenti, volte dolorosamente lontani. 

Scriveva l’autore del Principe forse più famoso, anche se era 
piccolo (grande proprio per questo, colui che ha aiutato a 
comprendere come l’essenziale resta sempre invisibile agli occhi, 
liberando dalla tentazione di identificarlo nelle cose o nell’apparenza, 
incluse le varianti digitali) che «se tu vieni, per esempio, tutti i 
pomeriggi alle quattro, dalle tre io comincerò ad essere felice… Col 
passare dell’ora aumenterà la mia felicità. […] Ma se tu vieni non si sa 
quando, io non saprò mai a che ora prepararmi il cuore… Ci vogliono 
i riti». Ci servono e sono necessari anche per ridurre quella 
percentuale di protagonismo individuale che, se è importante per il 
decisivo contributo di ognuno, se non diventa rito, sistema, 
organizzazione, rischia di legare tutto al soggettivo e quindi di 
disperdersi. È proprio la fedeltà che permette di sentirsi sicuri e di 
garantire sicurezza, anche oltre la presenza effettiva. Sapere che 
qualcuno è attento alla difesa della mia e della nostra vita, che difende 
la persona e farà di tutto – davvero di tutto – per proteggere 
quell’unica persona che è la nostra casa comune, permette di guardare 
con speranza al futuro. E di questa speranza abbiamo proprio bisogno 
oggi, specialmente i giovani, ma in realtà tutti perché senza speranza 
non si vive. Difficilmente c’è speranza senza poter contare su questa 
fedeltà. 

È un momento di grande difficoltà, di scelte che richiedono 
proprio fedeltà ed efficacia, prudenza, spirito di sacrificio e senso del 
dovere, non lusinghe ma impegni, non promesse ma progetti, non 
rassicurazioni estemporanee ma protezione, non paura ma certezze, 
non lamenti ma impegni, non egoismo ma amore per ciò che è comune 
e che aiuta me solamente se aiuta gli altri. Il vero combattimento è 
sempre contro il male, subdolo, instancabile, mai sconfitto, che sa 
approfittare delle debolezze e che isola in destini individuali, che 
divide la comunità di destino cancellando la consapevolezza di essere 
tutti sulla stessa barca, su questa piccola e sperduta astronave che è 
la terra. 



Atti del Card. Arcivescovo 

518 

Gesù, nel Vangelo che abbiamo ascoltato, afferma che suoi 
familiari – non è poco ed è un’anagrafe sempre aperta e possibile, una 
famiglia che non aspetta altro che di abbracciare e pensa fratelli tutti 
– sono coloro che «fanno la volontà» del Padre. Fanno, quindi non 
parlano o discutono, ma la rendono concreta, vicina, umana. E la 
volontà del Padre è quella che nemmeno un capello del nostro capo 
vada perduto, cioè essere antagonisti in maniera irriducibile del male, 
dei suoi progetti, di interessi che si organizzano nelle mafie che 
piegano le cose di tutti a interessi di pochi, con la complicità di tanti. 

Le conseguenze della pandemia, l’incendio inaccettabile, 
disumano e pericoloso della guerra, gettano la loro ombra di morte 
sulla nostra vita e polarizzano gli animi. Qualche volta può sembrare 
inutile, uno sforzo grande che ci vede spesso ricominciare come 
all’inizio, soprattutto quando le persone sembrano essere così 
resistenti e inconsapevoli da diventare complici del male, quando ne 
vedete e dovete così scoprire il lupo nascosto nella persona e 
contrastarlo perché fa male a lei e alle persone. E anche quando non 
appare lo sforzo nascosto di preparazione dei piccoli, ma significativi, 
gesti del vostro servizio quotidiano. È il servizio che facciamo davanti 
a Dio, che Dio non dimentica, come la nostra Patrona Fedele. E questo 
conta, non solo in cielo ma anche già sulla terra, al di là di ogni 
riconoscimento. La dedizione al prossimo è la volontà di Dio, che vi 
dona quello che conta, comprese la fiducia e la stima che la gente 
ripone in voi. 

Ecco, la Virgo Fidelis seguirà sempre la scelta di amore fino alla 
fine di Gesù, perché l’amore non ha fine e solo l’amore illumina di 
senso la nostra vita. La fedeltà diventa servizio responsabile e 
consapevole alla cittadinanza, incoraggia scelte finalmente 
lungimiranti, libere dal ricatto dell’immediato perché guarda e 
prepara il futuro, ad iniziare dall’Europa, come anche le tante missioni 
di pace che vi vedono coinvolti. È un impegno bellissimo, grande, che 
chiede il meglio di ciascuno, che aiuta a compiere la volontà di Dio, 
che vuole la gioia di ogni uomo. 

Dio vi benedica e la Virgo Fidelis ci custodisce nel grande servizio 
di custodire il prossimo. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

519 

Omelia nella Messa 
della I Domenica di Avvento 
al termine dell’iniziativa “Monastero wifi” 

Cappella del Seminario Arcivescovile 
Domenica 27 novembre 2022 

 

spetto la resurrezione dei morti e la vita del mondo che 
verrà», professiamo nel credo. Ecco il senso 
dell’Avvento: guardare il futuro non come un niente 

che ci aspetta, ma come la vita che spiega la nostra. E chi aspetta la 
resurrezione dei morti e la vita del mondo che verrà inizia a vederlo 
e a cercarlo in questo mondo, anche perché quello che verrà sarà la 
pienezza di questo e il compimento di ciò che viviamo e abbiamo 
vissuto. Cosa abbiamo davanti? La paura non ci fa vedere nulla, ci 
agita e ci fa cercare solo di stare bene, spesso a qualunque prezzo, 
anche quello di rovinarci la vita stessa, come ad esempio con le 
dipendenze, vere e proprie schiavitù. E l’attesa sembra riduca le 
esperienze che invece moltiplichiamo per verificare il nostro stare 
bene, per possedere l’oggi. Ma tante esperienze – spesso davvero 
digitali – non danno il senso della nostra vita, anzi, tante volte lo 
confondono. Perché attendere, quando il futuro è così pieno di 
minacce? Potrà esserci qualcosa di buono? Cosa ci può essere di nuovo 
quando abbiamo misurato già tante delusioni, speranze rivelatesi 
vane? Quante volte dopo abbiamo detto: “Tutto qui?”. Anche perché 
il benessere non basta mai e le esperienze senza cuore, alla superficie 
della vita, “usa e getta”, solo “contatti”, non ci fanno trovare né noi 
stessi né l’altro! Le pandemie, poi, hanno rivelato la nostra 
vulnerabilità, che nascondevamo a noi stessi, che rimuoviamo come 
la morte, con un misto di paura ma anche di presunzione e 
onnipotenza, convinti che siamo noi a decidere per poi accorgerci, 
invece, che non decidiamo quello che serve per davvero e che, in 
realtà, sono le onde della vita a decidere per noi. Ci scontriamo così 
con la realtà, dura e impietosa com’è, con il limite della fine. 

Ecco perché questo tempo di attesa è pieno di luce nelle tenebre e 
ci aiuta a riconoscere quello che abbiamo e a guardare quello che 
avremo. Non il nulla, ma l’amore, la parte che non ci sarà tolta. Maria 
è la donna dell’Avvento. È attesa tutt’altro che passiva! Anzi, è 
svegliarci dal sonno, costruire un’arca per affrontare il diluvio, non 
farci cogliere all’improvviso ma cogliere noi il tempo. Cosa ci chiede? 

«A



Atti del Card. Arcivescovo 

520 

La speranza non è illusione, un narcotico per stare meglio e andare 
avanti. Non è nemmeno una magia che viene per suo conto, 
indipendentemente da noi. La speranza viene, ma noi non ce ne 
accorgiamo, perché accende la nostra vita solo se apriamo il nostro 
cuore, e inizia da una goccia, da quella che forma un oceano di amore, 
perché quella singola goccia ci mostra tutto l’oceano di amore nel 
quale saremo immersi. La speranza sveglia e tiene svegli, ma deve 
combattere il sonno dalla rassegnazione per la quale nulla vale la 
pena. Speriamo perché non possiamo accettare un dolore così grande 
che colpisce tanti, che segna la vita delle vittime e rivela i disegni 
oscuri e terribili del male, che spegne la vita e, quel che è peggio, la 
speranza. Che mondo vogliamo costruire o in quale vogliamo vivere? 
Ecco, il diluvio della pandemia ci chiede di costruire una barca, di 
farlo quando non piove e può apparire inutile e che non ci fa vivere 
bene “come tutti”. 

Il diluvio arriva. Questa barca è la comunità, che protegge e 
permette ad ognuno di pensarsi assieme, di essere fratelli tutti e di 
amare la nostra casa. Fratelli tutti: ecco il sogno che Dio ci mette nel 
cuore e che realizza il suo sogno! Ma inizia da noi, dalla nostra goccia, 
dal poco (tanto) che ognuno può fare. «Affluiranno tutte le genti. 
Verranno molti popoli. Spezzeranno le loro spade e ne faranno aratri, 
delle loro lance faranno falci; una nazione non alzerà più la spada 
contro un’altra nazione, non impareranno più l’arte della guerra». 
Ascoltiamo queste parole in un momento drammatico, dove tanti 
pensano che l’unica arte da imparare nel pericolo è il riarmo, «delle 
armi e dei cuori»! Non possiamo abituarci alla guerra, alle notizie di 
morte, alla violenza che uccide innocenti, all’arte di creare il nemico, 
quella che uccide la pietà e rende irrilevante la vita umana. Scriviamo 
tutti, come Papa Francesco, una lettera ai nostri fratelli ucraini, che 
sono al freddo e senz’acqua a causa dell’assurda follia della guerra. 
Uniamo anche noi le nostre lacrime alle loro! Il loro dolore sia il nostro 
dolore e questo ci aiuta a capire l’urgenza dell’Avvento, l’attesa della 
pace che ci spinge a pregare e a essere solidali. 

La domanda “Come possono degli uomini trattare così altri 
uomini?” ci chiede di iniziare noi ad essere umani e artigiani di pace, 
a trattare tutti con attenzione, a realizzare l’Avvento con la nostra vita, 
affinché l’altro possa vedere la speranza in noi. Svegliamoci dal sonno 
della rassegnazione, che ci conquista e paralizza perché ci permette 
di sfuggire ad un problema che appare troppo grande, insostenibile, 
e che da soli non riusciamo ad affrontare. L’Avvento accende la 
speranza e ci sveglia perché vediamo e non facciamo nulla; ci 
commuoviamo per il dolore delle vittime e poi crediamo che le vittime 



Atti del Card. Arcivescovo 

521 

siamo noi; capiamo che siamo sulla stessa barca e poi ci pensiamo 
come isole; vediamo gli altri che si fanno del male e non gli diciamo 
niente per un falso rispetto e tanto poco amore; stiamo male e 
cerchiamo medicine per stare meglio e non scegliamo di far stare 
meglio gli altri. 

L’Avvento è credere che tutto sarà risolto, che c’è un mondo nuovo 
che viene e verso il quale siamo diretti, ma che ci chiede di scegliere 
oggi, nel piccolo, nella goccia di amore che fa vedere quello che sarà 
pieno. Noi non risolveremo tutto, ma faremo il nostro piccolo. La notte 
è tanto avanzata. Notte di guerra, dove non si distinguono la verità e 
il prossimo, notte di cuori senza umanità. Ma sappiamo che è proprio 
quando la notte è più scura che le stelle si vedono con più chiarezza. 
La speranza è sapere che Dio viene e non ci lascia soli. Ma inizia da 
noi. «Gettiamo via le opere delle tenebre e indossiamo le armi della 
luce», cioè non viviamo per noi stessi. Abbiamo tanto da fare perché 
il tempo è breve e non possiamo perderlo, sciupare le occasioni, 
perché la sofferenza mette fretta, l’amore ha fretta di costruire un 
mondo migliore, di arrivare a chi ci attende. Abbandoniamo i litigi e 
le gelosie. Che senso ha dividerci quando è minacciata la nostra stessa 
vita, quando abbiamo dolorosamente capito che se ne esce solo 
insieme? Perché non aiutarci? Perché non aiutare? 

Al tempo di Noè non si accorsero di nulla. Ecco da cosa dobbiamo 
svegliarci, non per angosciarci, ma perché ci accorgiamo di chi ha 
bisogno e vogliamo dare il pane a chi ha fame, acqua a chi ha sete, 
fare visita a chi è malato e carcerato, offrire accoglienza a chi è 
forestiero (e non siamo anche tutti noi forestieri e non lo diventiamo 
facilmente?). La speranza non risolve tutte le domande ma ci mostra 
«la vita del mondo che verrà» e che inizia oggi nelle tante realtà belle 
e durature per cui vale la pena di mettersi in gioco. Costruiamo la sua 
arca, proteggiamo anche con la sola visita gli anziani soli. Aiutiamo i 
bambini, con intelligenza e tanto cuore. Così capiamo che la terra è 
fatta di cielo e questo inizia da noi, aprendoci al suo Vangelo e 
rendendolo carne con la nostra vita. Perché aspettiamo la vita del 
mondo che verrà e che inizia nella mia debole e contraddittoria vita. 
La parte migliore, che non ci sarà tolta. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

522 

Omelia nella Messa 
della II Domenica di Avvento 

Centro sportivo Barca – Bologna 
Domenica 4 dicembre 2022 

 

 giovani ieri sera mi hanno chiesto – in un intenso incontro, 
pieno di domande vere – se ho paura del futuro. Sì, spesso il 
futuro incute paura, perché appare incerto. È incerto. 

Vorremmo sapere e capire tutto prima, perché non ci fidiamo degli 
altri e di noi stessi, perché tutto sembra troppo difficile e la pandemia 
ha ricordato brutalmente quanto siamo vulnerabili, esposti a rischi 
che non possiamo prevedere e così indipendenti dalle nostre scelte. 
Per di più da mesi – non possiamo mai abituarci alla morte! – 
assistiamo ad una guerra terribile, che ci sfiora e le cui conseguenze 
ci coinvolgono già. È una guerra che come tutte le guerre è una 
fabbrica di morte, causa tanto dolore perché è una forza terribile, 
distrugge tutto, a cominciare dalla singola persona. Chi uccide un 
uomo uccide il mondo intero! Capiamo la guerra pensando a ogni 
singola persona. 

Il Papa chiede a tutti di unire le lacrime alle loro, di non far passare 
giorno in cui non siamo vicini almeno nella preghiera e non li 
portiamo nel cuore, perché il loro dolore è il nostro dolore. Cercare 
tante sicurezze, poi, in realtà ci rende insicuri, perché non bastano 
mai e non troviamo risposte sufficienti! Allora, come possiamo 
scrutare con fiducia il nostro futuro? Spesso ci accontentiamo del 
presente, tiriamo a campare, prendiamo quello che possiamo oggi, 
perché se abbiamo paura del futuro finiamo per vivere come viene. E 
così ci arrendiamo alle prime difficoltà. Non è andato tutto bene, non 
so come andrà e allora ho paura. Cerchiamo qualcuno che risolva 
tutto, che garantisca il benessere personale, a qualsiasi prezzo. Tante 
persone isole vogliono stare bene da sole, pensano che tutto giri 
intorno a sé, e così non stanno bene. Infatti chi ama solo se stesso non 
sta bene, perché sta bene chi ama il prossimo, non chi lo usa, perché 
amore è dono, non possesso. Possiede chi regala. Trova il proprio io, 
e capisce chi è, chi trova e capisce il fratello, chi scopre il “tu”. Chi 
scopre Gesù come il suo amico trova tanti “tu”, tanti amici, fratelli e 
sorelle. Ed è beato, perché tutti cerchiamo amore, amore vero, non 
un’avventura. 

I



Atti del Card. Arcivescovo 

523 

Gesù è venuto per aprire il nostro cuore al futuro. La nostra 
promessa è Gesù. Su di Lui si poserà lo spirito del Signore, non 
giudicherà secondo le apparenze e non prenderà decisioni per sentito 
dire, ma giudicherà con giustizia i miseri e prenderà decisioni eque 
per gli umili della terra. Aspettiamo il giorno in cui il lupo dimorerà 
insieme con l’agnello, il leopardo si sdraierà accanto al capretto, il 
vitello e il leoncello pascoleranno insieme e un piccolo fanciullo li 
guiderà. Il cinico vede sempre tutto nero, vuole dimostrare il contrario 
e fa crescere l’inimicizia, quella per cui solo il più forte conta e dove 
bisogna esercitarsi nell’arte della guerra perché così va il mondo. E 
così il mondo diventa un inferno per tutti. 

Aspettare può significare due cose: rimandare i problemi o 
prepararsi perché aspetto qualcuno che so che deve arrivare e non 
vedo l’ora che venga. Noi non vogliamo rimandare, chiedere a Dio di 
fare tutto e poi, invece, cercare di salvare solo noi stessi, di stare bene, 
di non avere problemi! Noi vogliamo aspettare e per questo ci 
prepariamo! Giovanni il Battista è avvento che chiede a tutti 
«Convertitevi, perché il Regno dei cieli è vicino!». Ascoltando la sua 
voce siamo aiutati a guardare Gesù. Il suo è un annuncio bellissimo: 
significa che non è lontano, impossibile, distante, e che il mondo dove 
il lupo dimora assieme all’agnello inizia e lo puoi vivere oggi. 
Convertirci è andare verso la luce mentre siamo nel buio. Prepariamo 
la via del Signore! Raddrizziamo i suoi sentieri! C’è tanto deserto, c’è 
poco amore, poca vita. Quanto inaridisce il cuore il deserto di 
solitudine che ci rende isole. Prepariamo la strada andando incontro 
agli altri, fermandoci ad aiutare, cercando di fare crescere l’amore per 
chi non è amato. Non ci arrendiamo al deserto! Combattiamo il male 
con la stessa forza di Gesù, onnipotente perché amore. E il suo amore 
ci rende migliori, ci aiuta a imparare ad amare e a non avere paura di 
farlo bensì di non farlo! Raddrizziamo la via per incontrare Gesù, cioè 
apriamogli il cuore e cerchiamo noi il cuore di Gesù e del prossimo. 
Rimuoviamo dalla strada del nostro cuore tanta paura e diffidenza, i 
perenni lavori in corso per cui non passa nessuno, l’egoismo che è 
come un senso unico che impedisce all’altro di passare e a me di 
andargli incontro. Io, piccolo o grande, bambino o vecchio, posso 
essere amico suo e fare cose grandi, perché con l’amore si può fare 
tanto anche se si è piccoli. E così capiamo che piccoli lo siamo tutti e 
che essere grandi nell’amore non dipende dall’età, ma dal cuore. I 
farisei dicevano dentro di sé: «Abbiamo Abramo per padre!», cioè sono 
gli altri che debbono cambiare, noi siamo già a posto! Si sentivano 
sicuri senza fare niente e giudicavano tutti. Pensavano: sono gli altri 
che devono fare il primo passo; oppure, Giovanni Battista è esagerato! 



Atti del Card. Arcivescovo 

524 

Il problema è suo, non nostro. I farisei si sentono il centro del mondo 
e rendono i doni (essere figli di Abramo) un possesso; sanno solo 
criticare. 

Viene il Signore nella grande notte del mondo e nel buio del cuore, 
dei nostri pensieri tristi, della solitudine o della paura. Non vogliamo 
un Natale finto, che si compra al supermercato. Abbiamo bisogno di 
un Natale vero, di una speranza concreta. Il cambiamento inizia nel 
nostro cuore! Giovanni Battista ci chiede di cambiare noi! L’invito è di 
dare frutti, non promesse vuote. Prepariamo la strada al Signore. 
Frutto di amore è prenderci un po’ di tempo per la preghiera e per 
l’amore al prossimo, fosse solo una visita, un gesto di solidarietà. Chi 
ama i poveri accoglie Gesù, perché sono i suoi fratelli più piccoli. 
Nessuno è tanto povero da non poter fare qualcosa per gli altri! 
Abbiamo molto e donare, anche solo quello che sappiamo fare e 
l’amore che abbiamo, vuol dire cambiare il deserto e, per noi, trovare 
il Natale. Ecco, questo è l’Avvento che vogliamo e questo prepara la 
vita nuova che nasce, il mondo di pace che Dio vuole per gli uomini. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

525 

Omelia nella Messa per gli universitari 
in preparazione al Natale 

Chiesa parrocchiale dei Santi Bartolomeo e Gaetano 
Lunedì 5 dicembre 2022 

 

hi sono questi uomini che si mettono d’accordo tra loro per 
portare uno che era paralizzato davanti a Gesù? Non lo 
sappiamo. Oggi pensiamo che siano universitari che non 

dimenticano l’umanità, diventandone portatori: se ne fanno carico, 
rendono umano quello che altrimenti sarebbe atroce, come il non 
poter camminare. Diventano loro le gambe di quell’uomo. Portano 
umanità a Gesù, l’uomo più vero, che insegna agli uomini ad esserlo. 
Quanto c’è bisogno di portare umanità, materia che non ha un corso 
di laurea, ma è quella che dà senso al nostro studio, che lo rende 
davvero utile. Forse quel paralitico era un loro amico, uno che aveva 
avuto un incidente o che improvvisamente era stato travolto da quella 
tempesta sempre impietosa e incredibile della malattia, tanto più 
quando si è giovani e facilmente ci pensiamo onnipotenti ed eterni 
perché la fine appare lontana. Quanto è importante mettersi 
d’accordo per aiutare qualcuno, invece di nutrire il proprio 
individualismo alla ricerca di tante felicità individuali. Forse quel 
paralitico era uno sconosciuto che era diventato conosciuto perché, 
invece di passare ad altre immagini, uno di loro si era fermato, lo 
aveva visto negli occhi, si era chiesto cosa avrebbe desiderato se fosse 
stato lui al posto suo, si era interrogato su cosa sarebbe successo se 
non si fosse fermato. Forse lo avevano incontrato per strada, o in 
quella strada che sono le scale delle case, nascosto in un appartamento 
come tanti anziani soli o malati, che non possono camminare. 

Le storie che il Signore incontra sono nella vita di tutti i giorni, 
non in quelli straordinari, sono nella storia e non fuori da essa! Lo 
portano da Gesù, è come uno di loro, non un oggetto di volontariato. 
Senza unire le nostre lacrime a quelle di chi piange, senza fermarci 
per portare nel cuore e nella preghiera il loro dolore, che è diventato 
il nostro dolore, senza sentire lo scandalo per come gli uomini trattano 
così altri uomini e maturare la scelta di non essere tali e di portare 
umanità, sarebbe rimasto un estraneo, una minaccia o semplicemente 
un oggetto, magari per scattare un selfie. Quanti non possono 
camminare e hanno bisogno di qualcuno che sia portatore di umanità! 
Sono le tante vittime di quel bandito che è la guerra, che capiamo 
quanto è terribile guardando non le cifre ma le persone. Allora si 

C



Atti del Card. Arcivescovo 

526 

capisce la guerra che ruba tutto, a chiunque, bandito che ha nomi, 
responsabili, complici, interessi terribili. E non è così anche il bandito 
della droga, che ruba la vita e rende schiavi? 

Aiutare quel paralitico aiuta anche loro a stare insieme e ad essere 
davvero amici, a fare qualcosa di bello e importante assieme, cose che 
da soli sarebbero state impossibili. Portare umanità ci fa essere umani. 
Essi non si rassegnano, non dicono “non si può fare nulla, è troppo 
complicato”. Non hanno paura di passare per esagerati davanti agli 
occhi della gente: hanno bisogno di incontrare Gesù, sperano che Lui 
guarisca e comunque li accolga. Cercano speranza per il loro amico. 
Forse non sanno bene del tutto perché vanno proprio da Gesù. Forse 
qualcuno si era ricordato di quel maestro che aveva conosciuto 
quando era giovane, uno accogliente e pieno di misericordia, che non 
giudicava e condannava, che toccava le persone e si lasciava 
avvicinare invece di scappare e proteggersi. Uno che si ferma e fa 
fermare davanti a chi chiede, che entra nelle case dei peccatori invece 
di giudicarle da lontano. Anche noi siamo così: non ci vogliamo 
rassegnare quando facciamo nostro il dolore del mondo, che non è 
una categoria o un’idea, ma quella persona che prendo con me e 
sollevo. Cercare Gesù e portare l’umanità ferita ci aiuta a non 
rassegnarci di fronte alle difficoltà, a superare il limite, a non restare 
bloccati. 

La fede non è una dottrina imparata a memoria o un sentimento 
definitivo ma il desiderio di cercare guarigione, futuro e di affidarlo a 
Gesù. Fede è cercare Gesù perché abbiamo bisogno della sua forza. 
Fede è la nostra volontà di bene che cerca e incontra la volontà di Dio 
che vuole proprio il nostro bene, la gioia, una vita restituita a se stessa. 
Se apriamo il tetto dello studio e attraversiamo il solo pensare a sé, 
troveremo un motivo in più per capire quello che facciamo e che 
siamo. Hanno fede che la vita cambia e che l’amore di Gesù la rende 
piena e bella. Hanno fede che gli occhi dei ciechi si possono aprire, 
non si accontentano di certificare che sono ciechi, ma aiutano a 
vedere. Ecco il Natale, ed ecco come si realizza: aprendoci alla volontà 
di Gesù, incontrandolo. La loro fede permette a Gesù di sciogliere il 
cuore e il corpo di quell’uomo che non poteva camminare. Gli scribi e 
i farisei, invece, subito cominciano a discutere, mormorando tra sé, 
attenti alle proprie idee e non alla vicenda di quell’uomo. Essi sono 
quelli che capiscono tutto ma non fanno nulla, giudicano ma non 
amano, hanno ragione ma non ascoltano mai il prossimo. Ecco, anche 
per questo dobbiamo essere portatori di umanità! Gesù guarisce il 
cuore e il corpo, scioglie e riconcilia con se stessi e fa camminare. La 



Atti del Card. Arcivescovo 

527 

persona non è mai il suo peccato e Lui la restituisce a se stessa nella 
sua anima e nel suo corpo. 

Facciamo nostra l’ansia di guarigione, di poter camminare, di tanti 
studenti che cercano la pace perché travolti dalla guerra, che cercano 
la giustizia perché paralizzati e perseguitati in tanti regimi, come Zaki, 
le studentesse in Iran o come molti che non possono camminare, come 
i poveri, condannati a restare tali. 

La fede fa sognare la guarigione, un mondo di giustizia, libertà e 
uguaglianza. Il Natale è Gesù che ci chiede di andare oltre l’anonimato 
della folla, oltre la paura, oltre la rassegnazione che ci fa cercare di 
stare bene da soli. Quando questo avviene tutto cambia e capiamo il 
Natale, quello vero, che dura tutto l’anno con la sua luce che illumina 
i cuori e dona la forza per camminare e far camminare. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

528 

Omelia nella Messa per la commemorazione 
di S. Barbara, Patrona dei Vigili del fuoco 

Metropolitana di S. Pietro 
Martedì 6 dicembre 2022 

 

a Patrona insegna a pensarci come un solo corpo e unisce i 
corpi, diversi, tra loro. Non siamo isole. Quanto poco 
sappiamo pensarci insieme! Insieme, infatti, vuol dire in 

funzione degli altri e non viceversa. Solo così troviamo la nostra 
funzione sia come persone sia come corpo, parte di un organismo più 
grande. Tutti i corpi sono importanti, tutti hanno la loro funzione che 
comprendono riconoscendosi parte di un insieme più grande. Spesso 
siamo ossessionati dal prendere, dal consumare, e così poco dal 
donare, pensando così di stare bene. Lo siamo, invece, quando il corpo 
sta bene, quando tutto funziona, non solo quello che mi riguarda, o 
che possiedo, o che mi conviene! Quando tutti stiamo bene è la pace, 
che purtroppo vediamo tragicamente messa in discussione dal seme 
della violenza, dai frutti del male che diventano guerra, una macchina 
di morte così difficile da sconfiggere e che rende tutti nemici, assassini 
e vittime allo stesso tempo. Come l’amore ci aiuta a cercare di essere 
migliori, così il male fa esattamente il contrario e ci fa diventare tutti 
lupi. Per questo cerchiamo di sconfiggere il male con l’amore, come 
insegna Gesù, il Figlio di Dio, che possiamo capire solo nell’amore. 

Vorrei con voi ricordare un uomo grande, Francesco Pirini, 
sopravvissuto alla strage di Marzabotto. Un uomo che era riuscito a 
fare pace con il trauma della violenza. Aveva diciassette anni quando 
aveva già perso il papà in un bombardamento degli Alleati. Era 
rifugiato a Cerpiano. Il 29 settembre 1944, di primo mattino, la madre 
lo mandò a raccogliere l’erba per i conigli, prima dell’arrivo della 
pioggia; al ritorno, vedendo le case bruciare in fondo alla valle rimase 
nascosto nel bosco e dovette assistere alla strage. Radunate dentro alla 
chiesetta tutte le persone, i soldati tedeschi lanciarono bombe a mano 
all’interno. Inizialmente Francesco diceva di non poter perdonare i 
tedeschi per quanto vissuto dalla sua famiglia. Walter Reder venne 
preso e consegnato alle autorità italiane. Dopo aver fatto trent’anni si 
disse pentito e chiese di essere liberato. Il Comune di Marzabotto 
decise di fare un referendum fra i superstiti e in quell’occasione 
Francesco disse che, se fosse stato veramente pentito, avrebbe dovuto 
stare in silenzio a scontare la pena che gli avevano inflitto. Antonietta 
Benni, la suora che era stata anche violentata, e lo zio Filippo, a cui 

L



Atti del Card. Arcivescovo 

529 

avevano ucciso anche la moglie e sei figli, lo perdonarono. Qualche 
giorno dopo, quando incontrò Antonietta lei gli disse: «Vergognati 
Francesco, un cristiano che non perdona». Quella frase l’ha sempre 
sentita come un peso. Raccontò poi: «Ecco il perdono non è facile ma 
arriva e guarisce il cuore». Indipendentemente dalla scelta 
dell’assassino. Questa è la sua grandezza: il perdono non è retributivo, 
come l’amore. «Mi dicono che hanno fatto delle ricerche e hanno 
scoperto chi comandava il gruppo di SS che ha ucciso la mia famiglia 
e gli altri a Cerpiano. È un sottoufficiale delle SS, il suo nome è Albert 
Meyer. Ha ottant’anni e vive in carrozzella in seguito ad una ferita di 
guerra. Fu lui a buttare la bomba a mano dentro la chiesina. Con i sui 
commilitoni si vantò dicendo che lanciava una bomba per fare soffrire 
di più coloro che erano rinchiusi. Quando lo intervistano i giornalisti, 
molti anni dopo, dice che non aveva rimorsi e che, gli venisse 
comandato, rifarebbe tutto quanto. Al tempo dell’intervista Meyer 
viveva in Germania. Quando mi intervistarono i giornalisti era a 
Cerpiano e indicai a loro i nomi di tutti i tredici miei familiari uccisi. 
Al termine, mi chiedono: “Francesco, se ti trovassi di fronte ad Albert 
Meyer che cosa gli diresti?”. Io volevo riparare a quello che avevo 
detto l’altra volta, durante l’assemblea pubblica, e risposi loro: “Penso 
che lo perdonerei”. I giornalisti sono rimasti di sasso perché non si 
aspettavano questa risposta. E insistono: “Ti ripeto la domanda: se tu 
ti trovassi di fronte a Meyer che cosa faresti?”. “Ti ripeto che lo 
perdonerei. Fino alla fine della vita non dimenticherò ciò che è 
accaduto ma ora sono pronto a perdonare”. Sono felice di averlo fatto. 
Questo mi ha portato ad un rapporto di amicizia con molti tedeschi 
che salgono a Montesole e chiedono spesso che sia io ad 
accompagnarli. Nell’immediato dopoguerra non l’avrei fatto. Sono 
passati molti e molti anni. Poi, piano piano, un po’ di saggezza in testa 
ti viene. Nel frattempo, avevo iniziato a fare l’accompagnatore 
volontari guidando centinaia di scolaresche sui luoghi della strage. 
Cosa vado a fare con loro? Ad instillare l’odio? Andiamo! No, no, se 
così fosse stato potevo stare a casa. Anche ai tedeschi racconto le 
stesse cose. Però alla fine mi dico: “Abbiamo fatto l’Europa, cerchiamo 
anche di fare il popolo europeo”. E poi per quanto mi riguarda voglio 
dare un contributo per costruire un mondo migliore. Bisogna pure che 
qualcuno inizi e io ho capito che dovevo fare la mia parte». 

Ecco, tutto è proprio qui: fare la nostra parte per costruire un 
mondo migliore. Solo il perdono rende diversi dagli uccisori perché 
libera da quell’odio che ci tiene incatenati al passato. Adesso che non 
c’è più, sento queste sue parole una grande motivazione per il nostro 
servizio, per costruire l’Europa senza frontiere, un popolo e non tante 



Atti del Card. Arcivescovo 

530 

nazioni che si combattono. Dobbiamo contrastare il male con 
l’impegno, il servizio al corpo che è il nostro Paese e anche tutta la 
casa comune, quell’unico popolo di Dio che il Signore Gesù è venuto 
a mostrarci indicando nell’altro, chiunque egli sia e finanche il 
nemico, il nostro prossimo. Dobbiamo pensarci in funzione degli altri. 
Questo è il relativismo cristiano, esattamente il contrario di quello del 
mondo che relativizza tutto a sé, tanto che è importante solo quello 
che conta per se stessi e per il proprio ruolo. Ma a che serve il ruolo 
se poi non conosciamo e non amiamo il corpo? A che serve un pezzo 
senza il resto? Il ruolo di ogni pezzo è importante proprio solo 
pensandosi assieme, in relazione con il resto. Lo capiamo quando 
siamo costretti a misurarci con le necessità del corpo, nell’emergenza, 
quando scopriamo come siamo fragili. Ma non lo siamo sempre, in 
realtà? 

Voi sapete bene nei vostri diversi servizi e compiti, tutti 
importanti, che per affrontare le emergenze bisogna essere attenti, 
cercare di anticipare i problemi. La preparazione è una dei segreti 
della vostra appartenenza al corpo e alla difesa delle persone. 
Significa conoscere ciò che dobbiamo combattere, imprevedibile, 
disumano. Ma quando si tratta di salvare qualcuno, di aiutare il 
funzionamento sulla terra, di garantire sicurezza dal cielo, e dai 
pericoli che possono arrivare da lì, lo fate per tutti, non sapete chi 
sarà difeso dal vostro servizio. È chiunque, perché ogni persona è il 
nostro prossimo, senza etichette e senza esclusioni. «Poteva essere mia 
figlia», disse un vigile del fuoco quando riuscì a stringere a sé una 
piccola bambina sepolta sotto il terremoto. Non sapeva nulla su chi 
fosse, ma era come sua figlia. Ecco il servizio, il perdere la propria vita 
che chiede Gesù. 

Ritrovarci insieme oggi è anche un’occasione per ripensare ai tanti 
che non ci sono più, di cui sentiamo a livello personale la mancanza. 
Con i colleghi spesso passiamo tanto tempo, con loro sentiamo un 
legame anche se qualche volta non sappiamo esprimerlo. Facciamolo, 
aiutiamoci, portiamo tanta umanità intorno a noi. Dove sono oggi? Le 
anime dei giusti sono nelle mani di Dio, nessun tormento le toccherà. 
La loro speranza è piena di immortalità. Ricordati che Gesù Cristo, 
della stirpe di Davide, è risuscitato dai morti! Gesù nasce per 
sconfiggere il male, il male più grande, l’ultimo, quello che toglie il 
respiro e condiziona in realtà tutta la vita. La Resurrezione ci aiuta a 
sopportare ogni cosa. Se moriamo con Lui, vivremo anche con Lui; se 
con Lui perseveriamo, con Lui anche regneremo. Il segreto è solo un 
segreto di amore, quello di Gesù che prese la sua croce per primo, non 
perché amava la sofferenza, anzi. Il vero benessere non è scappare 



Atti del Card. Arcivescovo 

531 

dalla croce ma sconfiggerla, prenderla, aiutare a prenderla e a 
portarla per amore. Salvare la propria vita significa tenerla per sé. 
Natale è nascere affrontando fin da subito il male. Non lo evita, anzi 
lo affronta. In Oriente lo raffigurano deposto nel sepolcro: vuol dire 
che c’è vita, la bellezza straordinaria, unica, delicatissima della nostra 
vita, fiore del campo che dobbiamo proteggere, difendere, aiutare. 
Ecco il senso e la bellezza del vostro servizio. Per questo non vogliamo 
perdere o rovinare noi stessi, il nostro cuore, la nostra capacità di 
amare. In questo Natale di guerra, consapevoli del dono della pace, 
aiutiamo Dio e suo Figlio Gesù ad amare e ad essere forti, con l’unica 
forza vera, davvero umana e che ci rende umani, che sconfigge il male 
e ci redime, che è l’amore. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

532 

Omelia nella Messa per la Solennità 
dell’Immacolata Concezione della B.V. Maria 

Basilica di S. Petronio 
Giovedì 8 dicembre 2022 

 

a festa di oggi ci aiuta a comprendere la bellezza e il mistero 
della nostra vita. Abbiamo proprio bisogno di meditare il 
mistero dell’incarnazione e, quindi, della nostra vita e del 

nascere al cielo. Gesù, il Verbo, si è fatto carne e venne ad abitare in 
mezzo a noi. Si incarna perché il suo amore non rimane virtuale, 
distante, impersonale, un’idea inafferrabile che ognuno adatta a 
quello che pensa. Dio per amore nasce, per farci sentire amati, per 
insegnare ad amarci e ad amare così come siamo. È la luce che viene 
nelle tenebre per illuminare l’oscurità insostenibile che fa smarrire e 
sprofondare nella rassegnazione e nella paura. “Io sono” ci fa “essere”. 
La voce di Dio si fa carne per insegnarci a combattere il male che 
continua a dividerci e a offuscare la bellezza della vita, tanto che non 
sappiamo riconoscerla. Maria è Immacolata dal suo concepimento per 
generare Dio e l’uomo nuovo che dona speranza a quello vecchio 
segnato com’è dal peccato e dalla morte. Non siamo più quelli di 
sempre: siamo nuovi, anche se dobbiamo combattere contro il male. 
Non abbiamo più paura di Dio. Conosciamo perché amati, non perché 
cerchiamo di essere da soli. L’origine di tutti i peccati è l’egoismo, 
l’affermazione di sé che esclude l’Altro, che pensa di dover fare a 
meno di Dio per essere se stessi. Il male persuade Adamo ed Eva a 
tradire l’amore e la comunione piena con Dio e così Adamo ha paura 
e si nasconde. Ha paura anche di se stesso, scoprendosi nudo. Non si 
conosce più perché perde l’amore pieno con Dio. 

Ecco, Maria ricostruisce il legame pieno che ci unisce a Dio, puro, 
amore senza macchia, nonostante i nostri limiti, le fragilità, le 
contraddizioni. Gesù, verità, ama e cerca anche il più piccolo segno di 
amore per restituire alla persona la sua bellezza. Il suo perdono salva, 
rende immacolato il nostro cuore, restituisce l’innocenza al peccatore, 
come canta la Pasqua. La salvezza, il giardino che ci accoglie di nuovo 
e la terra che anticipa il giardino del paradiso, è essere amati da Lui, 
senza paura, anzi con la gioia di un bambino che si affida interamente 
al Padre così com’è. Questo avviene non perché abbiamo capito tutto, 
ma perché pieni di amore e per questo non scappiamo più da Lui che 
ci viene a cercare. Ecco la grandezza di Maria, donna grande perché 
umile: si abbandona alla volontà di Dio. «Non temere», dice l’angelo. 

L



Atti del Card. Arcivescovo 

533 

Non avere paura, ripeterà Gesù a uomini e donne di poca fede perché 
pieni di sé, alla ricerca di una forza che eviti l’amore, tanto che 
pensano di vincere la paura con la spada, con il potere o con 
l’apparenza. 

Gesù senza peccato libera da questo, tanto da insegnarci ad amare 
anche i nemici, perché con un cuore più forte del male. Desidero 
ricordare con molta riconoscenza Francesco Pirini, sopravvissuto alle 
stragi di Marzabotto e scomparso di recente, che perdonò chi aveva 
ucciso la sua famiglia. Lo fece perché cristiano e perché capì che solo 
così si liberava dall’odio. Era diverso da chi odiava e continuava a farlo 
(il militare tedesco che aveva lanciato la bomba contro gli innocenti 
non si pentì mai di quello che aveva fatto). Francesco Pirini perdonò 
per rendere il mondo migliore, perché solo se ciascuno fa la sua parte, 
come lui diceva, la terra torna ad essere quel giardino che Dio ci ha 
affidato. E la sua serena gioia, dopo tanta sofferenza, anticipava quella 
del cielo. Essere suoi non significa essere perfetti, ma amati e amanti. 
Davvero, come canta l’apostolo, è Benedetto Dio, Padre del Signore 
nostro Gesù Cristo, che ci ha benedetti con ogni benedizione spirituale 
nei cieli in Cristo. Il suo canto ci ricorda che siamo scelti prima della 
creazione del mondo proprio per essere santi e immacolati di fronte a 
lui nella carità. Siamo perdonati solo per amore, mai per merito, e 
siamo noi con la nostra umanità piena di peccati lo «splendore della 
sua grazia». Maria dice: «Avvenga di me secondo la tua parola». La sua 
volontà e quella di Dio si uniscono di nuovo pienamente. Gesù 
spiegherà che la sua beatitudine è di tutti coloro che ascoltano e 
mettono in pratica la parola. Come Maria e come Lei apriamo il nostro 
cuore allo Spirito, liberandoci dalla paura che fa pensare che niente 
può cambiare. Nulla è impossibile a Dio e tutto può cambiare!   

Viviamo questa festa in un momento cupo, tragico per tutta 
l’umanità consapevole. La guerra con la sua logica terribile, nutrita di 
complicità, di enormi interessi e di troppo disinteresse, di incoscienza 
e sconsiderata presunzione, è una macchina di morte che non 
risparmia nessuno. Certamente l’ammonimento di Gesù «chi di spada 
ferisce, di spada perisce» dovrebbe consigliare di fermare subito la 
spada che già troppo ha ucciso. È possibile qualcosa di immacolato in 
un mondo così? Siamo confusi e intossicati da notizie orribili, tanto 
che lo sconforto diventa abitudine alla morte che si deposita nel 
nostro cuore e lo intristisce. Maria ci ricorda la vittoria della Grazia 
sul peccato e ci induce a sperare anche nelle situazioni umanamente 
più difficili. A noi peccatori è affidato l’amore immacolato di Maria: 
uniamo le nostre lacrime a quelle di chi soffre nella guerra, cerchiamo 
di essere vicini a loro ogni giorno portandoli nel cuore e nella 



Atti del Card. Arcivescovo 

534 

preghiera. Il loro dolore sia il nostro dolore, crediamo alla forza 
dell’amore e soprattutto questo diventi intercessione e solidarietà. In 
questa tempesta vogliamo essere come Maria, puri perché amati da 
Dio e santi non perché perfetti ma pieni di Lui. 

Con Papa Francesco ripetiamo le parole della supplica a Maria. 
«Accogli dunque, o Madre, questa nostra supplica. Tu, stella del mare, 
non lasciarci naufragare nella tempesta della guerra. Tu, arca della 
nuova alleanza, ispira progetti e vie di riconciliazione. Tu, “terra del 
Cielo”, riporta la concordia di Dio nel mondo. Estingui l’odio, placa la 
vendetta, insegnaci il perdono. Liberaci dalla guerra, preserva il 
mondo dalla minaccia nucleare. Regina del Rosario, ridesta in noi il 
bisogno di pregare e di amare. Regina della famiglia umana, mostra ai 
popoli la via della fraternità. Regina della pace, ottieni al mondo la 
pace. Il tuo pianto, o Madre, smuova i nostri cuori induriti. Le lacrime 
che per noi hai versato facciano rifiorire questa valle che il nostro odio 
ha prosciugato. E mentre il rumore delle armi non tace, la tua 
preghiera ci disponga alla pace. Le tue mani materne accarezzino 
quanti soffrono e fuggono sotto il peso delle bombe. Il tuo abbraccio 
materno consoli quanti sono costretti a lasciare le loro case e il loro 
Paese. Il tuo Cuore addolorato ci muova a compassione e ci sospinga 
ad aprire le porte e a prenderci cura dell’umanità ferita e scartata. 
Attraverso di te si riversi sulla Terra la divina Misericordia e il dolce 
battito della pace torni a scandire le nostre giornate. Donna del sì, su 
cui è disceso lo Spirito Santo, riporta tra noi l’armonia di Dio. Disseta 
l’aridità del nostro cuore, tu che sei di speranza fontana vivace. Hai 
tessuto l’umanità a Gesù, fa’ di noi degli artigiani di comunione. Hai 
camminato sulle nostre strade, guidaci sui sentieri della pace. Amen». 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

535 

Preghiera alla Beata Vergine Immacolata 
Piazza Malpighi – Bologna 
Giovedì 8 dicembre 2022 

 

aria, tutta Santa, oggi portiamo nei nostri cuori il grido di 
dolore e di pace che sale da tante parti del mondo, dal 
giardino della terra profanato da Caino che alza le mani 

contro suo fratello. Madre di amore infinito, siamo fatti per amarci: 
insegnaci ad essere figli tuoi e fratelli tutti, per realizzare il desiderio 
riposto nel cuore di ogni persona. 

Maria, senza peccato, «Tu sei la nostra natura innocente». Alziamo 
gli occhi verso di Te per cercare luce nel buio di umanità, speranza 
nello sconforto, orientamento nell’incertezza, consolazione nel 
pianto, gioia nella tristezza che avvolge i nostri cuori. 

Maria, piena di grazia, cioè bellissima, insegnaci a fare la nostra 
parte su questa terra per conoscere oggi la gioia del cielo. Non è mai 
vano ogni piccolo gesto di amore. Insieme a te vogliamo dire che 
avvenga anche di noi secondo la parola di Dio, che è di amore, perché 
il suo amore libera dal male. 

Maria, donna del paradiso dove «non ci saranno sguardi 
indifferenti», insegnaci a guardare ogni persona con amore per 
riconoscere che non è un estraneo o un nemico ma il nostro prossimo, 
che lo sarà per noi e lo ritroveremo in cielo. Se il male uccide la vita e 
fa morire anche la pietà, Tu, madre nostra, ci insegni a unire le nostre 
lacrime con chi piange per il dolore, a portare nel cuore il dolore e il 
desiderio di pace di chi è investito dalla follia della guerra. 

Maria, Immacolata, tu fai nascere Gesù, amore pieno, che ci dona 
di conoscere il mistero della vita. Gesù non offre lezioni da lontano, 
non ci interpreta senza amarci, ma con il suo amore cambia la nostra 
vita e la realizza. Maria, concepita senza peccato, Tu ci ricordi che 
anche noi siamo pieni di grazia perché amati e perdonati da Dio. 

Ti affidiamo il mondo intero, l’innocenza dei bambini, il futuro dei 
giovani, la guarigione degli ammalati, la protezione degli 
abbandonati, la liberazione di chi non è padrone di sé, la salvezza dei 
condannati a morte, la consolazione di chi è nel pianto, la speranza 
dei prigionieri, la fragilità dei vecchi, la bellezza di tutti. Ferma la 
violenza e dona la pace. Ti chiediamo che a Natale ci sia la tregua in 
Ucraina e ovunque, per accogliere il Figlio tuo che nasce, nostra pace. 

Grazie Maria, madre mia e nostra.  

M



Atti del Card. Arcivescovo 

536 

Omelia nella Messa 
della III Domenica di Avvento 
nel centenario della nascita del S.d.D. 
Mons. Luigi Giussani 

Metropolitana di S. Pietro 
Domenica 11 dicembre 2022 

 

audete! «Rallegratevi sempre nel Signore: ve lo ripeto, 
rallegratevi, il Signore è vicino». Chiedere di rallegrarci 
sembrerebbe voler dire non prendere sul serio le nostre 

difficoltà. Siamo alla ricerca di benessere (spesso a saldi o in sostanze) 
e non di gioia, che pensiamo di trovare prendendo e non donando, 
possedendo e non regalando, avendo e non essendo. Morsi tutti dal 
serpente sempre ingannevole dell’egoismo, con il veleno delle paure 
e della diffidenza, finiamo attratti da una felicità che deve affermare 
il proprio io e ha come idolatria il proprio star bene, tanto da ignorare 
la sofferenza del nostro prossimo. E non faranno così con noi? La gioia 
vera, invece, attraversa la croce, non la evita, perché non c’è gioia nel 
salvare se stessi; non c’è gioia in tanti rapporti e nessun legame, in 
una vita pornografica che rovina quella vera che è sempre segnata 
dalla fragilità, dalle contraddizioni, dalle miserie, dai limiti, eppure 
bellissima e piena di vita. La gioia è nell’amare e sentirsi amati così 
come si è, ed è l’amore che ci cambia e ci fa trovare quello che 
desideriamo. Il benessere si perde, la gioia si trasforma, si adatta e 
«sempre rimane almeno come uno spiraglio di luce che nasce dalla 
certezza personale di essere infinitamente amato, al di là di tutto» (EG 
6). E questo spiraglio non è mai anonimo, ma arriva con un nome, un 
incontro, un fatto. 

Ecco, oggi è proprio la domenica del gaudete: siamo nella gioia, 
che è il desiderio di ogni persona, il «presentimento del mistero 
divino» diceva Papa Paolo VI. Questa celebrazione per Don Giussani 
illumina la nostra memoria, così umana e cristiana, e ci dona di 
rivivere, di sentire insieme a noi il popolo di persone che hanno 
camminato con noi e sono entrate nella festa che «sta per cominciare» 
sulle rive del mare di Dio. Esse camminano con noi nella comunione 
dei Santi! Ci rallegriamo perché nella memoria ritroviamo oggi la 
nostra Galilea, l’amore dell’inizio, lo spiraglio che si è fatto strada nel 
nostro cuore e lo ha illuminato di amore. Farlo non è orgoglio, 
malinconia o nostalgia, così facili quando la speranza si perde e si vive 

G



Atti del Card. Arcivescovo 

537 

di passato perché non si cerca il futuro. Sento, allora, una prima 
indicazione importante per me, per il mondo, per la Chiesa, talvolta 
spaventata (può esserlo?) per il Movimento: essere gioiosi e 
trasmetterlo con la nostra vita. 

Non vogliamo una Chiesa respingente e triste, altera nei suoi 
giudizi, che si accontenta di avere ragione, distaccata invece di essere 
madre attraente, esigente e appassionata, luminosa di verità e di 
amore personale, che con tenerezza dimostra quanto non può fare a 
meno dei suoi figli. La gioia è la premessa di tutto questo. In una 
lettera di fine agosto 1945, tre mesi dopo essere stato ordinato 
sacerdote, Giussani scriveva: «Io non voglio vivere inutilmente: è la 
mia ossessione. L’aspirazione dell’amicizia è l’unione, è quella di 
immedesimarsi, impastarsi, diventare la stessa persona, la stessa 
fisionomia dell’Amico: … ma Gesù è in Croce… la gioia più grande 
della nostra vita è quella che ad ogni piccola o grande sofferenza ci fa 
scoprire: “ecco, ora sei più simile”, più “impastato con Lui”. La vita 
per la felicità degli uomini, per l’amicizia di Gesù è l’unico assillo nella 
vita: l’amicizia di Gesù Cristo, la felicità degli uomini. Ed il resto… 
vanitas vanitatum». 

La grazia che celebriamo è proprio questa: non ha vissuto 
inutilmente e sentiamo la gratitudine della sua e nostra vita “bella” 
(non perfetta: bella!), piena delle nostre contraddizioni e miserie. 
Ringraziamo Dio per Don Luigi Giussani, padre appassionato e 
rispettoso, comprensivo e radicale, che parlava a tutti e sembrava 
parlasse a te, che non si esibiva ma comunicava quello che viveva, si 
comprometteva, non solitario ma dentro una compagnia che era sua 
e nostra. Il Vangelo non è una regola ma un incontro. A che serve 
essere attenti alle regole se poi non ci lasciamo incontrare e non 
incontriamo l’altro, non per colpa sua, come facilmente pensiamo, ma 
nostra? Nell’ultima lettera a Giovanni Paolo II, del 26 gennaio 2004, 
scrisse: «Non solo non ho mai inteso “fondare” niente, ma ritengo che 
il genio del movimento che ho visto nascere sia di avere sentito 
l’urgenza di proclamare la necessità di ritornare agli aspetti 
elementari del cristianesimo, vale a dire la passione del fatto cristiano 
come tale nei suoi elementi originali, e basta». 

Il secondo invito che rivolgo a me e a voi tutti è: siate personali 
nel vivere l’incontro. Che incontro sarebbe se anonimo, meccanico, 
paternalista, senza relazione? Essere personali non significa affatto 
fare da soli! Questo lo crede, tristemente, il mondo, pieno di 
protagonisti che non sanno pensarsi insieme. L’io e la compagnia, la 
coscienza e l’appartenenza non sono affatto divergenti, anzi, hanno 



Atti del Card. Arcivescovo 

538 

bisogno l’uno dell’altro per esistere. Gesù non è venuto a chiamare 
tanti liberi professionisti del suo Vangelo! Essere adulti non significa 
affatto diventare individualisti, ma essere interiori, restando inquieti 
sognatori che entrano nella complessità della vita e non ci perdono. 

Allora vorrei rivolgere a me e a voi un terzo invito: tornare alla 
Galilea, che vuol dire scoprire e riscoprire l’amore della prima volta, 
lo stupore dell’inizio e donare una Galilea a tanti, come è accaduto 
per noi. Si può fare solo quando non ci si sente proprietari, quando 
non disperdiamo il dono, il carisma con lo scetticismo, non pieghiamo 
tutto alla convenienza. L’incontro dell’inizio non diventa una lontana 
e impersonale ispirazione, ma un oggi che ci chiede di stupirci ora di 
tanto amore. Negli Esercizi della Fraternità di CL del 1993 Giussani 
disse: «Cristo si voltò ed ebbe pietà di loro, perché era come gregge 
senza pastore». «Il mondo è un gregge di violenti senza pastori. Il 
mondo è un gregge di violentati senza pastore, senza guida e difesa. 
Noi dobbiamo diventare il suggerimento buono, la guida discreta, la 
difesa, dobbiamo diventare padri e madri di tutti gli uomini che 
accostiamo». «[…] Questa pietà di Cristo per il mondo è l’ultimo 
brandello di lagrima che nel nostro cuore penetra, come una cosa 
infocata, come l’inizio della crocifissione, della croce e della morte: la 
vita, tutta la nostra vita, dovremmo mettere nelle mani di Dio, 
disponibile per il bene degli altri, per il bene del mondo». Ma 
ricordiamo che «è attraverso la responsabilità quotidiana dei nostri 
rapporti “obbligatori” e del nostro lavoro che la sincerità di questa 
pietà divina, di questa pietà cristiana, realmente influisce su tutto ciò 
che ci circonda». Attraverso di noi. Per questo Papa Francesco vi ha 
chiesto di trovare i modi e i linguaggi adatti perché il carisma che Don 
Giussani vi ha consegnato raggiunga nuove persone e nuovi ambienti. 

Infine: Giovanni Battista è prigioniero, ma non è prigioniero della 
delusione e della diffidenza, non si lascia coinvolgere dalle 
opportunità e classifiche degli idolatri di Erode, dalla mentalità 
opportunistica o predominante. La sua attesa diviene quasi 
angosciosa: «Sei tu che devi venire?». Forse vuole solo sentirselo ridire, 
visto che lo aveva indicato, lui presente, e aveva detto a tutti: «Ecco è 
Lui! Ecco, l’Agnello di Dio». Forse, inaspettati e conturbanti, si erano 
riaffacciati in lui dubbi, incertezza, confusione. In prigione sente con 
angoscia l’attesa della liberazione vera da quella “scatola nera” nella 
quale siamo tutti prigionieri. Gesù rassicura Giovanni Battista. Lo 
libera dai dubbi e non si scandalizza che questi vengano. Non lo lascia 
però nell’incertezza, come se questa significhi maggiore ricerca, e 
come se conosciamo di più quando tutto è aperto. Nella foresta della 
vita trovare un’indicazione e smettere di seguire tutte le strade perché 



Atti del Card. Arcivescovo 

539 

si è smarriti, credendo di poter fare tutto – ho letto nella vostra mostra 
– è libertà vera! Nella certezza e nella fedeltà a questa possiamo essere 
anche pieni di vera inquietudine, perché noi abbiamo incontrato 
amore, non un’ideologia. E l’amore non si accontenta! Giussani non ha 
smesso di interrogarsi, di scoprire e riscoprire. E se c’è questo, cioè la 
preoccupazione per l’uomo, non avrete paura delle diverse sensibilità 
e del confronto tra di voi e vi risulteranno fastidiose e inaccettabili le 
forze dispersive o il trascinarsi di vecchie contrapposizioni. 
Comunione è unità. 

Gesù a Giovanni prigioniero fa vedere segni concreti, non 
imponenti, tutti molto umani, legati a persone che ritrovano gioia, se 
stesse: una persona che riprende a camminare, un cieco i cui occhi si 
aprono alla luce, un malato che sperimenta la guarigione di essere se 
stesso. Giussani ci ha insegnato a vedere i segni nei tanti miracoli 
dell’amore di Dio e a diventarlo noi stessi nella caritativa ufficiale e in 
quella informale. Senza misure e orari, quotidianamente, con un 
atteggiamento di attenzione verso tutti. Amandoci tra noi senza limiti 
e con tanta pazienza, incontrando tutti, e liberamente parlare e legarsi 
a tutti i Pavese, i Leopardi, i Pasolini di oggi, magari con meno 
letteratura ma con la stessa ricerca umana. 

Giussani non ha edulcorato il cristianesimo, rendendolo 
zuccheroso, borghese, ma lo ha vissuto forte, appassionato, radicale, 
personale nell’incontro perché dove c’è la verità dell’uomo 
incontriamo Gesù. È allora il tempo di un nuovo slancio, di aiutare il 
Papa nella profezia della pace e tanti a sconfiggere la logica della 
violenza. Capiamo il dono che siamo, la bellezza di questa nostra vita 
così ricca di segni, bellissima non perché non ha problemi ma perché 
piena di amore! Anche di una compagnia “affidabile”, umana, non 
virtuale o funzionale all’individualismo, con la quale camminiamo da 
tanto tempo. Nell’ultimo intervento agli Esercizi della Fraternità di CL 
disse: «Perché la vita è bella: la vita è bella, è una promessa fatta da 
Dio con la vittoria di Cristo. Perciò ogni giorno che noi ci alzeremo dal 
letto – qualunque sia la nostra situazione immediatamente 
percepibile, documentabile, anche la più sofferente, inimmaginabile – 
è un bene che sta per nascere ai confini del nostro orizzonte di uomini. 
Auguri a tutti, perché ognuno sulla strada della sua vita trovi 
emergenza del bene che è Cristo risorto, trovi l’aiuto di ciò che desta 
per gli uomini la positività che rende ragionevole il continuare a 
vivere». È come la sua benedizione. 

«Domine Deus, in simplicitate cordis mei laetus obtuli universa». 
«Signore Dio, nella semplicità del mio cuore lietamente Ti ho dato 



Atti del Card. Arcivescovo 

540 

tutto». Nel suo intervento agli Esercizi dei Novizi dei Memores Domini 
nel 2003 aveva detto, e faccio mie queste sue parole: «O Gesù, mio 
dolcissimo Signore, compagno! Ma in qualsiasi posizione siamo, 
qualsiasi sia la posizione da cui partiamo, il sentimento che ci invade, 
non c’è niente che possiamo dire più veramente, in qualunque 
condizione ci troviamo, se non questa: Oh Jesu mi dulcissime, 
speranza di un animo che sospira. […] O Gesù mio dolcissimo, amico, 
fratello, compagno, è con te che io cercherò di trascinarmi tutti gli 
uomini che incontrerò, di trascinarmeli con te Signore, perché il nulla 
non abbia nessun possesso a nostro carico». 

E così è e così sia. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

541 

Discorso di ringraziamento in occasione del 
conferimento della cittadinanza onoraria 

Sala del Consiglio, Palazzo d’Accursio – Bologna 
Giovedì 15 dicembre 2022 

 

entili e cari Sindaco, Presidente del Consiglio Comunale, 
Consiglieri tutti, all’unanimità avete voluto tutti 
concedermi questo che è un onore e un legame che ci unisce 

ancora di più, in quella comunità civica che è la nostra città di 
Bologna. Grazie è la parola che mi sorge dal cuore e che vi porgo con 
riconoscenza. Grazie per una decisione che sento destinata alla mia 
persona, e siccome sono convinto che tutto sia grazia, cioè dono senza 
calcoli e meriti, di solo amore, e consapevole dei miei limiti, penso sia 
un riconoscimento a quel “noi” che è la Chiesa, alla quale appartengo, 
cui ho legato la mia vita e che mi ha portato qui a Bologna. Penso a 
chi mi ha preceduto, ai tanti sacerdoti e santi della porta accanto che 
la vivono e la rappresentano. La grazia significa l’amore di Dio che si 
manifesta nella nostra vita concreta, umana, contraddittoria e misera 
com’è. E non faccio certo eccezione! Proprio nell’umiltà della nostra 
condizione si rivela l’amore spirituale di Dio che illumina e anima 
l’umano. L’umano, a sua volta, dona forma alla dimensione personale 
e invisibile che è essenziale, com’è noto, ed è l’unica capace di rendere 
tutte le cose preziose e belle perché amate. 

Il “noi” della Chiesa è molto più articolato e largo di quello che noi 
stessi vogliamo definire e misurare. La Chiesa è una famiglia che cerca 
nell’umanità di mettere tutto in comune (quando la Chiesa ha pensato 
che per essere tale dovesse ammettere solo gli angeli è stata pericolosa 
per gli altri e per se stessa!). La Chiesa è sempre chiamata da quel 
padre misericordioso che accoglie il figlio che si era perduto, 
ridonandogli tutto quello che aveva dilapidato, e che insegna a quello 
che era rimasto pieno di rivendicazioni che tutto è in comune, perché 
nella sua casa la regola è che quel che è mio è tuo. La Chiesa di Bologna 
ha alla sua origine un padrone e uno schiavo che morirono assieme 
per amore di Colui che aveva insegnato loro a riconoscersi e amarsi 
come fratelli, Vitale e Agricola, annullando le classi e vincendo tutti i 
pregiudizi. Solo l’amore permette di trovare il proprio io, perché ci fa 
entrare in relazione con l’altro, senza renderci uguali ma 
complementari. 

G



Atti del Card. Arcivescovo 

542 

La nostra è una comunità che vive e soffre insieme alla città degli 
uomini perché «le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce degli 
uomini d’oggi, dei poveri soprattutto e di tutti coloro che soffrono, 
sono pure le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce dei discepoli 
di Cristo, e nulla vi è di genuinamente umano che non trovi eco nel 
loro cuore». Bologna è il mio e nostro noi. S. Petronio lo ricorda: 
stringe tutta la città tra le sue mani, ce la presenta perché nessuno si 
pensi come un’isola e ci ammonisce di servirla e non di usarla. 
Petronio la stringe a sé ma non la possiede, perché la ama. L’amore 
non possiede, dona. S. Petronio protegge tutti, senza distinzioni, e 
perché sia per tutti deve essere dei più poveri, di chi ha più difficoltà 
e sofferenza. La forza di Bologna è sempre stata l’umanità, la cultura 
che diventa lavoro e intelligenza, accoglienza, così come ha ricordato 
prima anche il Sindaco. La città non è una rotonda ma un luogo 
d’incontro, un vero crocevia, originale, creativo, e che proprio per 
questo si rigenera continuamente. Non è mai la stessa. Non possiamo 
essere sempre quelli di una volta, perché il mondo non resta quello di 
una volta. Ha cambiato nei secoli tante mura! Adesso le ha buttate giù 
perché voleva crescere. Quando si ha paura si alzano barriere, mentre 
quando si guarda al futuro si abbattono. Adesso non ci sono più, 
eppure il perimetro è rimasto proprio quello, come se ci fossero. 
Questa è la sfida: non avere barriere, pensarsi in maniera larga, essere 
accoglienti verso tutti, senza paura di confrontarsi con il grande 
orizzonte del mondo, tanto da liberarsi dalle mura, ma allo stesso 
tempo conservando l’identità, non smarrendosi nell’universale che 
diventerebbe spersonalizzante e omologante. Una città aperta, ma 
città. Bologna conserva la sua storia e tradizione, il suo umanesimo 
che include la difesa dei diritti individuali, ma li colloca con coraggio 
e responsabilità sempre nella costruzione del noi, nella solidarietà, nel 
pensarsi insieme. Senza il noi rischiamo di andare contro lo stesso 
individuo! I portici, poi, sono i corridoi di questa nostra casa comune, 
luogo d’incontro, spazio di protezione materna che favoriscono, 
appunto, l’incontro. Bologna che guarda al futuro si pensa con l’area 
metropolitana e tesse una rete di collegamento e prossimità. Pensarsi 
sempre più una cosa sola, insieme alla pianura e alla montagna, offre 
tante nuove prospettive e dà possibilità nuove a ciascuno. Questo 
chiede di pensarsi sempre più in relazione, con le virtù che ciò 
richiede. 

La città non è mai un dato anagrafico o una menzione sul 
certificato di residenza. La città è la nostra casa comune, la prima, che 
ci aiuta a collocarci in quella più grande. La città ci costituisce come 
persone relazionali, come parte di una comunità. Eppure il cristiano 



Atti del Card. Arcivescovo 

543 

vive questa dimensione identitaria da cittadino della terra ma anche 
del cielo. Guardare alla nuova Gerusalemme che ci aspetta, alla città 
del cielo che deve venire, ci aiuta a costruire e a rendere umana la 
Gerusalemme della terra perché vogliamo farla diventare come la città 
in cui vivremo per sempre, là dove i rapporti tra le persone saranno 
improntati alla verità, alla comunione e all’amore, al rispetto di tutti, 
specialmente dei più poveri. Le dodici porte ricordano proprio 
quest’unione tra la città del mondo e quella del cielo. Fare le cose per 
amore del Signore libera dal farle per noi stessi, per convenienza di 
singolo o di gruppo, per l’io senza il noi. Chi ama Dio ama il prossimo 
e deve farlo gratuitamente, come avviene tra fratelli e sorelle. La 
Chiesa è una madre che difende la vita e la ama, dall’inizio alla fine e 
per tutti. Per questo stasera ricordo volentieri il Cardinale Lercaro che 
nella stessa occasione, ricevendo la cittadinanza onoraria, disse che al 
di là della stessa Chiesa come compagine sociale voleva si vedesse 
soltanto l’Evangelo perché l’onore reso a lui lo intendeva solo come 
onore reso al Vangelo. E disse di sentirsi debitore vostro e, anche 
attraverso di noi, di tutta la città e, quindi, per mezzo vostro volle 
rendere alla città e al popolo di Bologna tutto quello che aveva e che 
era. 

I capitoli del Liber Paradisus non sono finiti. Anzi! Quanto abbiamo 
da liberare, perché ci sono altre schiavitù e condizioni di fragilità da 
affrancare, anche con investimenti adeguati, che vanno dal lavoro 
nero all’abbandono scolastico, all’integrazione di chi altrimenti resta 
sempre straniero. Ma anche quelle di chi è prigioniero di catene 
invisibili, resistentissime come tutte le povertà, della solitudine che 
spoglia di valore la persona, del disagio psichiatrico, del dramma della 
casa, della mancanza di posti per gli studenti, delle dipendenze che 
sono vere e priorie schiavitù dalle quali non ci si libera se non aiutati. 
E poi la perdita dell’autosufficienza, o semplicemente la vecchiaia, 
non può significare perdita della casa e del contesto affettivo! Non 
basta la crescita individuale se non c’è quella nella relazione con gli 
altri. Chi cresce ha bisogno di basi sicure che oggi non possono essere 
solo la famiglia ma sempre di più la comunità. La tradizione di 
solidarietà della nostra città offre tante indicazioni per affrontare le 
nuove sfide e per aiutare a entrare nell’ascensore sociale. Sentiamo 
nostre tutte le vittime della mostruosità della guerra causata da 
aggressori che, contro gli interessi del loro stesso popolo, distruggono 
e si distruggono. Come non sentire nostra l’Ucraina e i suoi tanti figli 
e figlie che qui lavorano, vivono e sono stati accolti, tutto il popolo il 
cui dolore diventa il nostro dolore! Non dimentichiamo certo tutti i 
pezzi della guerra mondiale. Con loro sentiamo nostre le persone delle 



Atti del Card. Arcivescovo 

544 

quali vengono calpestati i diritti, e con Papa Francesco chiediamo per 
il Natale clemenza verso tutti i prigionieri e la grazia per i condannati 
a morte. 

A Bologna matura il diritto alla pace. Bologna, una delle prime città 
di cultura europea, deve continuare a costruire il sogno dell’Europa 
dopo due guerre mondiali e violenze atroci di popoli contro popoli. 
L’Unione è nata per tutelare il diritto alla pace. Cent’anni fa si levò il 
grido di Benedetto XV, che era stato Vescovo di Bologna, il quale definì 
la guerra «inutile strage». Dissociarsi in tutto dalle cosiddette “ragioni 
della guerra” parve a molti quasi un affronto. Ma la storia insegna che 
la guerra è sempre e solo un’inutile strage. Purtroppo lo capiamo solo 
dopo e troppo tardi e lo dimentichiamo presto! Aiutiamoci, come 
afferma la Costituzione italiana che ricordiamo nel 
settantacinquesimo anniversario, a «ripudiare la guerra» (art. 11), a 
intraprendere vie di nonviolenza e percorsi di giustizia, che 
favoriscono la pace. Uno degli estensori di questo articolo visse a 
Bologna, Don Giuseppe Dossetti, del quale proprio oggi ricorre 
l’anniversario della morte. Di fronte alla pace non possiamo essere 
indifferenti o neutrali. Non neutrali, ma schierati per la pace! È una 
sfida attuale: affermare i diritti delle persone e dei popoli, dei più 
deboli, di chi è scartato, e del creato, nostra casa comune. La città 
siamo tutti noi e ciascuno contribuisce alla sua vita e al suo clima 
morale, nel bene o nel male. Disse Papa Benedetto che «nel cuore di 
ognuno di noi passa il confine tra il bene e il male e nessuno di noi 
deve sentirsi in diritto di giudicare gli altri, ma piuttosto ciascuno 
deve sentire il dovere di migliorare se stesso!». Ecco, è quello che sento 
ricevendo questo vostro riconoscimento. Non “spettatori”, come se il 
male riguardasse solamente gli altri, e certe cose a noi non potessero 
mai accadere. Invece siamo tutti “attori” e, nel male come nel bene, il 
nostro comportamento ha un influsso sugli altri. Ognuno ha la sua 
parte, decisiva perché sua, e unicamente sua. Scrisse Martin Buber che 
il Rabbi Sussja in punto di morte, esclamò: «Nel mondo futuro non mi 
si chiederà: “Perché non sei stato Mosè?”; mi si chiederà invece: 
“Perché non sei stato Sussja?”». Ecco perché sono orgoglioso di essere 
bolognese. Ricevere la cittadinanza onoraria non è un traguardo: è per 
me un compito, quello di continuare a impegnarmi con i miei fratelli 
per far somigliare sempre più Bologna alla città che Dio ha progettato 
per ciascuno di noi. 

La Vergine di S. Luca ci protegga e ci insegni a capire il legame tra 
la terra e il cielo. 

Dio benedica Bologna.  



Atti del Card. Arcivescovo 

545 

Omelia nella Messa 
per le esequie di Siniša Mihajlović 

Basilica di S. Maria degli Angeli e dei Martiri – Roma 
Lunedì 19 dicembre 2022 

 

i stringiamo tutti intorno a Siniša, alla sua famiglia 
bellissima, alla moglie, Arianna, a Viktorija, Virginia, 
Miroslav, Dusan e Nicholas, a Marko, alla mamma, al 

fratello, ai tantissimi che in tanti modi sono legati a Siniša. Ci 
stringiamo tra noi. Vorrei che sentiate tutti l’affetto di questa madre 
che è la Chiesa – nell’amore una come Gesù vuole, e saluto il Vescovo 
Andry della Chiesa serba ortodossa, e nell’amore Siniša è nostro e 
vostro – che non accetta il dolore, l’ingiustizia della morte, perché è 
una madre e non si abituerà mai alla sofferenza. Oggi per il calendario 
serbo è S. Nicola che è il Santo proprio della famiglia Mihajlović. 
Questo saluto doloroso ci lascia quasi increduli e ci fa provare 
l’ingiustizia e la forza del male che spegne la vita di un uomo nella 
pienezza della sua vita e con tanti programmi per il futuro (si 
immaginava diventare vecchio con tanti nipoti perché Siniša ha 
sempre volute una famiglia piena di vita). Nei nostri pensieri e ferite 
ci aiuta proprio il Natale. Oggi lo capiamo di più nel suo mistero di 
luce che illumina le tenebre. Colui che ascese era disceso quaggiù sulla 
terra. Ecco, Gesù viene non per consolarci un poco, dispensando buoni 
sentimenti che quando sono banali e si ha il cuore ferito irritano. 
Natale non è una festa di buoni sentimenti a poco prezzo, quando la 
vita lo fa pagare. Gesù nasce nel mondo, discende dal cielo perché la 
vita degli uomini sia portata in cielo. E lo fa a caro prezzo, perdendo 
l’onnipotenza, la grandezza, la pienezza. Natale è Dio che si umilia 
diventando uomo. Se ci fermiamo a pensare restiamo solo stupiti per 
un mistero di amore così grande. Una cosa così si fa solo per amore: 
amore vero, non surrogato! Non è “una storia” tra tante, ma amore 
vero, pieno, che prende tutto, che toglie il respiro, che non risparmia 
niente, vita. Dio non si accontenta di dichiarazioni ma sceglie, per 
vincere la paura perché l’amore rende fortissimi. 

Dio nasce nel mondo, ne accetta gli imprevisti per farci nascere al 
cielo. Quando un bambino viene alla luce si apre a lui un mondo finora 
sconosciuto, che sentiva da dentro il grembo della mamma ma non 
poteva vedere. Deve nascere per capire. E c’è bisogno di tagliare il 
cordone per vivere in quell’altra dimensione. Ecco, Dio vuole che la 
morte, ingiusta, faticosa, dolorosa non sia la fine ma la nascita e dal 

C



Atti del Card. Arcivescovo 

546 

grembo di questo mondo ci aiuta a nascere alla vita che non finisce. E 
il legame, il cordone che sembra spezzato in realtà diventa invisibile, 
spirituale, solo amore, ma lo sappiamo che sono proprio le cose 
invisibili quelle essenziali. Gesù è questo legame ed è solo un legame 
di amore che dà senso a tutto e a tutti, che non si perde, non finisce. 
Gesù diventa piccolo, per insegnarci le cose grandi, quelle che servono 
per davvero e ci fanno capire cosa saremo. I discepoli discutono tra 
loro su chi fosse il più grande. E così iniziano a litigare, a dividersi, a 
fare classifiche, confronti, recriminazioni, punteggi. Essi pensano 
grande chi comanda, chi si impone, chi usa gli altri se gli conviene, 
chi possiede e poi magari si deprimono quando non lo diventano. 
Grande per loro è chi sta bene e scappa dai problemi degli altri, cerca 
il suo benessere, la prestanza fisica, il successo, il potere tanto che 
diventano un impedimento, un inganno perché ci fanno sentire 
grandi quando non lo siamo. La malattia, come tante circostanze in 
cui diveniamo improvvisamente piccoli, ci apre un’altra strada e ci fa 
pellegrini alla scoperta di sé. La piccolezza è via per conoscere sé 
stessi, gli altri e Dio. 

Siniša fece questa esperienza già negli anni terribili della guerra 
nei Balcani, quella che, come diceva lui, aveva un unico colore, il rosso 
del sangue delle vittime perché la guerra rende tutti cattivi ed è 
ingiusta per tutti. Gesù prende un bambino e dice che lui è il più 
grande. Grande è chi si fa piccolo. Gesù stesso diventa Lui bambino 
perché chi è grande per davvero è chi ama gli altri, li aiuta, non perché 
contano ma perché è lui. Grande è chi si ferma ad aiutare, chi è 
generoso, chi non pensa di essere “lei non sa chi sono io!” o passa il 
tempo a dire “guardami quanto sono bravo”. Grande è chi ama e aiuta 
la sua squadra e si pensa con gli altri, valorizza il talento degli altri, 
crede in qualcuno quando non è nessuno (cioè unisce la sua vita, 
rischia anche lui di perdere). Grande è chi accoglie l’altro, come fanno 
i piccoli, come amico e fratello oppure, chi fa giocare bene tutti, e ce 
la mette tutta per i suoi. Oggi siete tanti di tante squadre (dalla Roma 
alla Sampdoria, dalla Lazio all’Inter, dal Catania alla Fiorentina, dal 
Milan fino al Torino e ben due volte al Bologna, senza dimenticare gli 
inizi alla Stella Rossa di Belgrado, la guida della nazionale serba e lo 
Sporting Lisbona) ma oggi capiamo che poi alla fine il vero 
combattimento è con l’unica squadra che conta, che è quella dei 
fratelli tutti, dell’unica umanità, che deve combattere la difficile 
partita della vita perché contro il vero e grande nemico, insidioso, 
furbo, disonesto, ingiusto che è il male e i suoi tanti alleati. Ecco Siniša 
dava tutta la sua forza alla squadra. 



Atti del Card. Arcivescovo 

547 

La famiglia di Siniša era la sua squadra del cuore, da cui ha avuto 
il gioco più bello, e dalla quale e stato amato e protetto fino alla fine 
da loro che non hanno mai mollato, proprio come era e ha fatto lui. 
Guai a scappare da chi sta male! Quando succede umilia chi è malato 
e fa sentire la malattia una colpa! Fino alla fine, con la presenza 
instancabile di Arianna e di tutti. Poche ore prima di andare in 
ospedale giocava con Violante, la nipotina, che è stata luce e senso 
della vita che va oltre di sé e per questo gioia infinita e diceva: «Mi 
sento felice». E per la sua squadra dava tutto, non si tirava indietro, 
pagava di persona. 

Siniša è stato un uomo di sport, da sempre, sin da quando correva 
senza stancarsi o da bambino, calciando contro la serranda del vicino 
di casa, si allenava a battere le punizioni. Ha imparato bene! È rimasto 
lo stesso uomo ruvido, schietto, audace, diretto, generoso e allo stesso 
tempo dolce, tenero. Le sue parole erano i fatti e gli occhi. I difetti e i 
pregi si abbracciano sempre, per lui senza nessuna ipocrisia, anzi con 
fastidio verso le falsità, scegliendo l’autenticità che spesso lo ha 
portato ad essere al limite, come quando entrava duro su un 
avversario di gioco. A Medjugorje ci andò da solo nel 2008, quando 
allenava per la prima volta il Bologna e disse: «Ho cominciato a 
piangere come un bambino, non riuscivo a trattenermi. E mi sono 
sentito più forte e più uomo quel giorno che in tutto il resto della mia 
vita». Ecco chi è davvero grande. «Su quella panchina è come se mi 
fossi ripulito, come se avessi tolto una pietra dal cuore. Da lì ho 
iniziato a pregare. Sono andato un po’ in conflitto, a volte Dio mi 
aiutava, a volte no. Poi ho capito che bisogna pregare sempre, da 
prima della malattia prego due volte al giorno. Ma non bisogna dire 
“voglio, voglio…”, ma “grazie, grazie”». «Mi sono sentito totalmente 
appagato, pulito, libero, come se mi fossi tolto di dosso tutti i pesi 
dell’esistenza. Puro, come un bambino appena nato». «Con Dio le 
fragilità non sono ostacoli, ma opportunità». 

Non scappava Siniša, come non è scappato davanti alla malattia. 
L’ha affrontata con coraggio, ma questa volta diverso: parlandone, 
piangendo davanti a tutti, condividendo la commozione, la speranza, 
le difficoltà, quel passaggio da invulnerabile a fragile che è sempre 
una scoperta amara e difficile per tutti. E qui ha dimostrato di essere 
un uomo vero. “Il guerriero”, l’orso, ha vinto con la dolcezza della 
fragilità, insegnando che la vera forza non sta nel sentirsi invincibili, 
ma nel provare sempre a rialzarsi e nel rialzare chi è caduto. La 
fragilità infatti è una porta, non un muro davanti a cui sbattere. Ecco, 
proprio così ci insegna Dio che diventa fragile perché quando 
scopriamo di esserlo lo sentiamo vicino a noi. 



Atti del Card. Arcivescovo 

548 

Ricordo l’incontro con Siniša nei primi giorni del suo 
combattimento nel reparto dell’ematologia del S. Orsola di Bologna; e 
permettetemi di ringraziare questa squadra che anche lo ha 
accompagnato con competenza e passione, protetto e difeso con 
fermezza e dolcezza. E in diverse occasioni aveva ammesso che la 
malattia gli aveva fatto comprendere meglio la vita. «La malattia non 
è una colpa, succede, e basta. Ti cade il mondo addosso. Cerchi di 
reagire. Ognuno lo fa a suo modo. La verità è che non sono un eroe, e 
neppure Superman. Sono uno che quando parlava così, si faceva 
coraggio. Perché aveva paura, e piangeva, e si chiedeva perché, e 
implorava aiuto a Dio, come tutti. Pensavo solo a darmi forza 
nell’unico modo che conosco. Combatti, non mollare mai». Piccolo era 
diventato grande tanto che «Mi godo ogni momento. Prima non lo 
facevo, davo tutto per scontato. La malattia mi ha reso un uomo 
migliore». «Sono un uomo controverso e divisivo, si dice così? E ci ho 
messo anche io del mio. Facevo il macho, dicevo cose che potevo 
tenere per me. Mi prendo le mie responsabilità. Altrimenti sarei un 
ipocrita». «Volevo dire a tutte le persone nel mio stato, ai malati che 
ho conosciuto in ospedale di non abbattersi, di provare a vivere una 
vita normale, fossero anche i nostri ultimi momenti». 

Come sosteneva un poeta bolognese morto prematuramente: con 
la morte si apre il secondo tempo della partita della vita. Lo diciamo 
anche noi con i suoi figli: «Spero tu stia bene ora amore mio, ovunque 
tu sia io so amare fino a lì». E Dio fa esattamente questo con noi: ci 
viene a cercare dovunque noi siamo perché incontriamo l’amore e 
diventiamo forti di questo. Grazie Dio che nasci nel mondo per farci 
nascere in cielo. Oggi Siniša vive con te e con te, amore pieno, è in 
mezzo a noi, dentro di noi, perché Tu nasci per farci vivere per sempre 
nella tua casa del cielo. Amen. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

549 

Saluto in apertura della Veglia di preghiera 
per la pace in Ucraina 

Basilica di S. Nicola – Bari 
Mercoledì 21 dicembre 2022 

 

aluto il caro fratello Giuseppe, che ha fortemente voluto 
questa iniziativa promossa con la Conferenza Episcopale 
Italiana, i confratelli Vescovi, i delegati della Conferenza 

Episcopale della Chiesa romano-cattolica in Ucraina, della Chiesa 
greco-cattolica in Ucraina e dell’Esarcato apostolico per i fedeli 
cattolici ucraini di rito bizantino residenti in Italia, i fratelli delle 
Chiese ortodosse. 

Saluto le autorità presenti: la Senatrice Isabella Rauti, 
Sottosegretario di Stato per la Difesa, che è qui in rappresentanza del 
Governo, il Presidente della Regione Puglia Michele Emiliano, il 
Sindaco di Bari Antonio Decaro. 

Saluto i Padri Domenicani, che ci accolgono in questa bellissima 
Basilica, e tutti coloro che sono qui a pregare, uniti a tutti i cristiani 
di Ucraina e Russia. 

Torniamo oggi a Bari, città ponte di dialogo e porta di accoglienza, 
che in diverse occasioni è stata teatro di iniziative per la pace, nel 
Mediterraneo e in Medio Oriente. Ricordiamo l’incontro di riflessione 
e spiritualità che si è svolto dal 23 al 27 febbraio 2020, e l’incontro 
con i Patriarchi nel luglio 2018. In entrambi gli eventi, Papa Francesco 
ha voluto lanciare da questa città un forte appello perché tutti 
«possano superare la logica dello scontro, dell’odio e della vendetta 
per riscoprirsi fratelli, figli di un solo Padre, che fa sorgere il sole sui 
buoni e sui cattivi». Con Papa Francesco, ribadiamo il nostro impegno 
a «camminare, pregare e lavorare» affinché «all’ostentazione di 
minacciosi segni di potere subentri il potere di segni speranzosi». 

Il Bambino Gesù, che tra qualche giorno accoglieremo, è il segno 
della speranza, la luce che rischiara le tenebre dell’egoismo, della 
violenza e della guerra. Di tutte le guerre. Nella tenerezza e della 
debolezza di quel Bambino, cerchiamo la forza per spezzare le catene 
del male, per non voltarci dall’altra parte, per smettere di pensare che 
la pace non sia affare nostro. La pace comincia nel cuore di ciascuno; 
comincia da me, da te, da noi, fino ad arrivare alle sfere della politica 
e della diplomazia. Don Primo Mazzolari diceva: «Se la colpa di un 
mondo senza pace è di tutti, e dei cristiani in modo particolare, l’opera 

S



Atti del Card. Arcivescovo 

550 

della pace non può essere che un’opera comune, nella quale i cristiani 
devono avere un compito precipuo, come precipua è la loro 
responsabilità». 

S. Nicola non può giustificare e benedire il fratello che alza le mani 
contro suo fratello e con lui imploriamo il dono della pace. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

551 

Omelia nella Veglia di preghiera 
per la pace in Ucraina 

Basilica di S. Nicola – Bari 
Mercoledì 21 dicembre 2022 

 

he gioia trovarsi assieme a Bari, città porta di accoglienza e 
dialogo, che dimostra come il mare può essere davvero 
nostro, dove “nostro e vostro” si uniscono e il fatto di 

attingere alle medesime risorse può significare unione, non 
competizione, conoscenza, non violenza. L’amore di Dio non rimane 
un’entità senza forma ma presenza, un bambino figlio di Dio, perché 
l’amore non sia un’indicazione generica e facile per maestri che 
dispensano verità prive di amore. Lo capiamo in questo luogo 
privilegiato insieme a S. Nicola, che tanta devozione raccoglie in 
Ucraina e Russia. Il nostro Dio è «molto geloso di Sion», perché è 
amore, amore vero, non elisir di benessere per individualisti che 
riducono tutto alla propria personale convenienza. Gesù piange 
guardando Gerusalemme della quale vede la distruzione. Gesù non 
condanna, non si compiace di avere ragione: piange e affronta il male 
perché il male non sia l’ultima parola e perché in ogni croce gli uomini 
vedano il suo amore. 

Il sogno di Dio è che «diventiamo vecchi e vecchie» in piazze che 
«formicoleranno di fanciulli e di fanciulle». Vecchi e giovani, la vita 
protetta dall’inizio alla fine. Per realizzare questo sogno che è suo e 
nostro, Dio ci dona e ci affida «il seme della pace». Gesù è questo seme, 
pagato a caro prezzo, tutt’altro che un richiamo senza volto e senza 
corpo, entità generica e falsamente rassicurante, ridotta a cura del 
nostro benessere individuale. Dio è felicità, ma ci chiede di amare, 
cioè di donare non di possedere. Si può forse essere felici e amare da 
soli? Amarsi senza amare rovina la nostra vita! La pace è un seme di 
amore, irriducibile, perché non c’è vita senza pace. È affidato a noi. 
Dipende da noi: non prediamocela con Dio! Lui la pace l’ha pagata a 
caro prezzo. Adesso dipende solo da noi. È un seme: contiene già tutta 
la pace, ma deve crescere. Cristo, principe della pace, vieni! Vieni ad 
illuminare chi vive nelle tenebre. Siamo qui per consegnare al Signore, 
che è il Principe della pace, il desiderio di pace che riempie i nostri 
cuori e che alimenta la speranza di tante sorelle e di tanti fratelli. 
Siamo qui per affidare all’intercessione di S. Nicola le lacrime di tanti 
il cui dolore è il nostro dolore, le cui lacrime sono le nostre. 

C



Atti del Card. Arcivescovo 

552 

L’ansia della pace è il nostro grido che diventa preghiera: vieni 
Gesù, porta il Natale della pace in Ucraina! Il seme della pace possa 
crescere nelle crepe di cuori induriti e che il Signore possa toccarli 
con la forza della sua grazia. Che possano vedere presto i piedi «del 
messaggero che annuncia la pace» (Is 52,7). È un sogno? No. Una 
guerra tra cristiani umilia e scandalizza, offende il nostro unico e 
comune maestro che la spada ordina di rimetterla nel fodero, 
ricordando che chi di spada ferisce di spada perisce e che la violenza 
segna la vita della vittima e dell’assassino, sempre. Cosa può pensare 
S. Nicola se non rattristarsi e chiedere nel nome di Dio di fermarsi? S. 
Nicola non vuole la violenza e ordina la pace! Non si dica che non ci 
sono le condizioni! Quelle si trovano! Smettiamo combattimenti che 
portano solo alla distruzione! La pace non è un sogno, è l’unica via per 
vivere! È la scelta, non una scelta. E la pace diventa preghiera, sofferta, 
per certi versi drammatica invocazione. Ma la pace è solidarietà, scelta 
concreta di aiutare chi è colpito, perché la guerra vergognosamente e 
senza nessuna pietà distrugge tutto, perfino gli ospedali, le scuole e la 
guerra uccide di freddo, di malattie non curate, di disperazione. Non 
smettiamo di aiutare, accogliere, sognare che le spade si trasformino 
in vomeri. 

Un profeta di questa terra di Puglia, un instancabile operatore di 
pace, Don Tonino Bello, trentasei anni fa, in giorni in cui si assisteva 
a una crescente militarizzazione di questa regione, scriveva: «Incombe 
su di noi la dissolvenza in negativo del testo di Isaia che dice: 
“Forgeranno le loro spade in vomeri, le loro lance in falci, e non si 
eserciteranno più nell’arte della guerra. Ci sovrasta l’ombra di un 
minaccioso anti-Isaia, dove sono i vomeri a trasformarsi in spade e le 
falci in lance» (Scritti di Don Tonino – vol. 4: Scritti di pace, Mezzina, 
Molfetta 1997, p. 38). Cosa porta il possesso del nucleare? Facciamo 
nostra la sua preoccupazione, che supera il tempo e ci aiuta a vivere 
nel nostro, perché ciascuno di noi non si stanchi mai di coltivare, 
come può, ma sempre con la forza dell’amore, sogni di speranza e di 
pace. Senza visione di pace non la si cerca e non la troviamo. Certo, 
un seme sembra piccolo, inutile. In esso è nascosta, però, tutta la pace. 
Ed è affidato a noi. Se lo teniamo per noi non serve a nulla. Possa 
ciascuno di noi, artigiano com’è di pace, gettare il seme della pace con 
il perdono, con la conoscenza, praticando la solidarietà e l’attenzione 
a ciascuno. Tutti possiamo fare tanto. È la famosa goccia che riempie 
l’oceano. E noi vogliamo esserci e non fare mancare la nostra. Anche 
perché, non dimentichiamolo, in una goccia qualcuno vedrà tutto 
l’oceano! C’è tanto bisogno di pace. Vogliamo che tanti vedano la luce 
del Natale riflessa dalla nostra umanità e solidarietà. 



Atti del Card. Arcivescovo 

553 

Maria corre verso Elisabetta. Noi vogliamo sollecitare, nella nostra 
umiltà ma anche con la ferma risoluzione, chi può e deve fare qualcosa 
per la pace perché, anche in maniera esplorativa, sia avviato un 
cammino che conduca al dialogo. Non ci saranno mai le condizioni, se 
non la sconfitta! Quanta distruzione di persone e cose dobbiamo 
aspettare? 

S. Nicola, uomo di pace, volge le spalle a chi non ascolta l’invito di 
pace. Spingiamo perché sia preparata una conferenza che, come 
saggiamente avvenne a Helsinki ormai troppi anni fa, possa risolvere 
tanti conflitti e creare le basi di una convivenza pacifica. Rinnoviamo 
l’appello perché nei giorni di Natale non si compiano azioni militari 
attive, sia permesso ai cristiani di onorare il Dio della pace, non si 
profani quel giorno distruggendo le tante Betlemme dove vuole 
nascere il Signore. S. Nicola ispiri la saggezza e il coraggio di questa 
scelta. Non ci abituiamo alla guerra e facciamo nostra la stessa trepida 
attesa del Papa per commuoverci, anche perché speriamo che ogni 
giorno sia l’ultimo di guerra e attendiamo con ansia, con la fretta di 
Maria, che venga il Natale della pace. Che tutti noi, come Maria, senza 
chiederci se tocca o meno a lui, senza indugi, faccia crescere il seme 
della pace! La pace non è un ideale astratto o un dono che cade dal 
cielo: richiede fatica, tenacia, creatività. Lo facciamo perché non 
abbiamo pace senza la loro pace. 

Desidero far risuonare ora quanto il Santo Padre disse quattro anni 
fa, sul sagrato di questa Basilica, senza aggiungere, al termine, 
alcun’altra mia parola, perché ritengo che le sue parole restino oggi 
purtroppo di drammatica attualità: «La pace va coltivata anche nei 
terreni aridi delle contrapposizioni, perché oggi, malgrado tutto, non 
c’è alternativa possibile alla pace. Noi ci impegniamo a camminare, 
pregare e lavorare, e imploriamo che l’arte dell’incontro prevalga 
sulle strategie dello scontro, che all’ostentazione di minacciosi segni 
di potere subentri il potere di segni speranzosi. […] Per fare questo è 
essenziale che chi detiene il potere si ponga finalmente e decisamente 
al vero servizio della pace e non dei propri interessi. Basta ai 
tornaconti di pochi sulla pelle di molti! Basta alle occupazioni di terre 
che lacerano i popoli! Basta al prevalere delle verità di parte sulle 
speranze della gente! […] L’anelito di pace si levi più alto di ogni nube 
scura. I nostri cuori si mantengano uniti e rivolti al Cielo, in attesa 
che, come ai tempi del diluvio, torni il tenero ramoscello della 
speranza (cfr. Gen 8,11). […] “Su te sia pace” (Sal 122,8) – insieme: 
“Su te sia pace” [ripetono] – in te giustizia, sopra di te si posi la 
benedizione di Dio. Amen». 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

554 

Omelia nella Messa della Notte di Natale 
Metropolitana di S. Pietro 
Sabato 24 dicembre 2022 

 

a fede descrive il Natale come una notte splendida di luce e 
di chiaror. Il Vangelo racconta la storia drammatica di due 
forestieri costretti da un editto che arriva da lontano a 

mettersi in cammino. E a diventare così forestieri. Essi trovano solo un 
rifugio di fortuna perché non c’era posto. Come pensare il Natale notte 
di amore, di sentimenti buoni quando c’è tanta sofferenza, quando si 
è perduti in un mondo ostile o indifferente? «Non c’è posto». 
Semplicemente: senza spiegazioni, come un cartello esposto a chi 
cerca casa, a volte disperatamente, in cui c’è scritto che “Non si affitta 
a forestieri”. Non c’è posto in una fila senza fine e senza diritto davanti 
ad un ufficio che decide il tuo futuro. Non c’è posto davanti un porto 
chiuso o in una pratica che resta inevasa troppo a lungo. “Non c’è 
posto” è l’affermazione minacciosa che ammonisce da lontano ma che 
non convince chi è disperato per la fame o per l’Erode della guerra. 
Cosa faccio anche se so che lì non c’è posto? Lo cerco lo stesso, a tutti 
i costi, ma con tanti rischi. E sono migliaia quelli che l’unico posto che 
trovano è in fondo al mare. 

Perché non c’è posto? Spesso perché non si vuole avere problemi 
e il nostro io occupa sempre tutto lo spazio, ha paura delle difficoltà 
da affrontare, tanto che si inizia ad avere paura di tutti. E poi non c’è 
posto perché “abbiamo fatto il possibile”. Certo, se a cercare il posto 
fossimo noi, o dovessimo farlo per qualche nostro familiare, lo 
troveremmo e scopriremmo che ce n’è tanto e che poi, in realtà, 
staremmo meglio tutti. C’è posto nelle tante case mezze vuote, nei 
paesi disabitati, nei cuori sfaccendati che finiscono, quindi, per 
appassionarsi di quello che non crea problemi, che non vale, ma anche 
che non può dare amore. Diceva un saggio Vescovo siriano che anche 
Caino voleva bene ad Abele ma amava di più se stesso. «Non è 
importante che tu ami molto». Importa che tu «ami di più». Di più 
delle paure, delle convenienze, delle misure. L’amore ama sempre di 
più. L’amore preferisce l’altro a se stesso perché lo ama e non può 
perderlo. «Il fatto di amare veramente qualcuno non significa che lo 
amiamo molto, ma che lo amiamo, anche poco, ma più di noi stessi». 
Quando si ama, l’amore per sé trova senso nell’amore per l’amato e 
questo è sempre di più delle proprie paure, tanto che ci spinge a fare 
cose che non faremmo. Ecco la bellezza di Natale: l’amore di più di 

L



Atti del Card. Arcivescovo 

555 

Dio che ci ama e ci insegna a non avere paura di amare. Dio non 
manda altre spiegazioni da applicare, delle istruzioni intelligenti come 
tanti maestri che porgono interpretazioni, ma senz’amore. Pieni di 
paure come siamo, cerchiamo una sicurezza che ci protegga, tanto che 
alla fine non siamo mai sicuri. L’unica sicurezza di Gesù è l’amore. Dio 
si affida totalmente perché ama. 

Il Vangelo di Giovanni in maniera laconica afferma: «Era nel 
mondo e il mondo è stato fatto per mezzo di lui eppure il mondo non 
lo ha riconosciuto. Venne tra la sua gente e i suoi non lo hanno 
accolto». Come è possibile che l’atteso non sia riconosciuto? Perché la 
paura rende il prossimo un rischio, un peso e non si riconosce, quello 
che pure aspettiamo e di cui abbiamo bisogno. Quando non c’è posto 
si condanna l’altro ad andare in “non posti”, dove non sei nessuno. 
Oggi Dio ci porta tutti lì, a Betlemme, e lì non avremo più paura di 
accogliere chi è come Maria e Giuseppe. Sono dei forestieri che ci 
portano Gesù! I non posti li vediamo oggi in quelle prigioni dove si 
viene anche torturati e condannati a morte solo per le proprie idee o 
semplicemente perché forestieri, senza valore. I non posti sono dove 
la persona non è riconosciuta, dove la fragilità la rende oggetto 
indifeso e a disposizione dell’arbitrio. Betlemme sono le città e i 
villaggi bombardati dalla follia della guerra ma anche i luoghi di 
sofferenza, di solitudine, di abbandono dei vecchi. Dio non trova 
posto e Lui si lascia deporre in questi non luoghi, privi di umanità, 
perché, d’ora in poi, sappiamo cercare e riconoscere in essi la sua 
presenza. 

Dove c’è Gesù quel luogo diventa il nostro e il Natale, allora, nel 
dramma della vita minacciata e vulnerabile, un inno di pace, pieno di 
luce, popolato da angeli che cantano la riconciliazione tra la terra e il 
cielo: «Pace agli uomini che Egli ama». È la pace che vogliamo arrivi 
nelle trincee di una guerra folle e criminale, nelle case dell’Ucraina 
bombardate vigliaccamente, negli ospedali distrutti per far soffrire 
maggiormente il nemico (la pietà davvero è morta), nelle case senza 
luce e riscaldamento. Diamogli posto, accogliendoli nel nostro cuore 
e nelle nostre case! 

Natale ci aiuta a comprendere che la via di Dio, e quindi verso Dio, 
non ci conduce verso l’alto bensì, in maniera molto reale, verso il 
basso, verso i piccoli. Partiamo proprio dalle fragilità per riconoscerci 
umili, vulnerabili come siamo, come in questo Natale di guerra. 
Pieghiamoci a gesti piccoli verso i fragili per disarmare tanta rabbia, 
per stemperare l’odio, per incoraggiare le cose belle, perché, come ha 
detto una persona cui la vita ha strappato le persone più care, 



Atti del Card. Arcivescovo 

556 

«bisogna solo far venire fuori il bello e il buono che è in ognuno di 
noi». Dipende da noi se facciamo tutti i giorni quello che ci viene fatto 
da Dio a Natale e ci vuole fare nell’ultimo avvento! 

A Betlemme si forma un’altra famiglia: intorno alla debolezza, non 
alla forza, amica dei piccoli, generosa, attenta, non si risparmia, 
povera per rendere ricchi gli altri di cuore. Ecco la vera bellezza del 
Natale che illumina tutta la vita e che nessuno può spegnere. Nasciamo 
anche noi con Gesù. Abbiamo trovato Dio che ci viene a cercare. 

Apriamo il cuore e sentiamo la grandezza del suo amore! Dio ha 
speranza nel mondo, in ognuno di noi, e noi siamo grandi perché 
amati e lo diventiamo quando amiamo. Andiamo a Betlemme! 
Andiamo con la preghiera e con la solidarietà in Ucraina o nei tanti 
luoghi di violenza e di morte, di solitudine e di paura. La preghiera 
nutre la solidarietà e viceversa. Forse non potremo fare molto, ma nei 
nostri semplici gesti di attenzione ai piccoli si vede la luce del Natale 
e inizia ad essere sconfitta la notte drammatica del mondo. 

Vieni, Tu che ci prepari un posto nella tua casa del cielo. Vieni, Tu 
che hai fiducia anche se trovi le porte chiuse. Insegnaci a vincere le 
paure e a stringere relazioni di amore con tutti e di ogni età. Vieni a 
ricordarci la sofferenza di chi non trova posto come Te. Vieni perché 
non ci abituiamo mai alla violenza e alla guerra, non ci rassegniamo 
al conflitto e con insistenza chiediamo il dono della pace. Vieni perché 
possiamo rinascere con Te. E anche nella durezza della vita possiamo 
rinascere con Te come persone ricche di misericordia e di speranza. 
Vieni, semplicemente vieni, perché abbiamo bisogno di Te e sentiamo 
la forza del tuo amore. Gloria a Dio nel più alto dei cieli e sulla terra 
pace agli uomini, che egli ama. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

557 

Omelia nella Messa del Giorno di Natale 
Metropolitana di S. Pietro 

Domenica 25 dicembre 2022 

 

ingrazio di cuore Dio per la bellezza così umana e divina del 
Natale. Contempliamo il senso della nostra piccola e 
sperduta storia, importante e preziosa perché amata dal 

Signore. Noi contiamo i nostri giorni a partire da Cristo. Ricordiamoci 
che anche l’ultimo dei nostri giorni sarà suo, vedremo il suo Avvento. 

Il Natale è sempre sorprendente e non smettiamo di contemplare 
questo mistero di amore. In questo senso siamo sempre dei bambini. 
E questo ci fa bene, perché ci libera dalla tentazione della sapienza dei 
grandi ai quali resta nascosto il segreto del Regno. Possiamo restare 
gli stessi dopo il Natale? Se lo usiamo come uno dei tanti prodotti per 
nutrire il nostro io non resta nulla, perché l’io senza l’amore è sterile, 
conserva la vita, non la cambia! Il suo amore chiede amore, lo 
comprendiamo per davvero solo aprendoci all’amore e mettendolo in 
pratica, facendolo diventare carne, come Lui si è fatto presenza in 
mezzo a noi. 

Natale non è una dichiarazione ma corpo. Il segreto del Natale è il 
dono: anche lo stesso autore della vita non può fare a meno di donarla. 
Dio non vuole restare solo e ci cerca perché ci ama e impariamo ad 
amare Lui e il prossimo per davvero. La nostra generazione è indotta 
compulsivamente a pensare a sé, ad esaltare il proprio io mettendolo 
al centro, a possedere, ad avere e così poco ad essere (perché sono 
alternativi in realtà!), chiamando amore quello che non lo è, tanto che 
non diventa legame. «L’uomo può accettare se stesso solo se è 
accettato da qualcun altro. Ha bisogno dell’esserci dell’altro che gli 
dice, non soltanto a parole: è bene che tu ci sia. Solo a partire da un 
“tu”, l’”io” può trovare se stesso. Solo se è accettato, l’“io” può 
accettare se stesso. Chi non è amato non può neppure amare se 
stesso», disse Papa Benedetto XVI. 

Ecco il senso del Natale: Dio facendosi carne (che amore è quello 
che resta virtuale, da remoto, e non diventa concreto?) ci dice che 
siamo un bene, che ci ama, che la nostra vita è importante per Lui. 
Questo ci cambia! Come facciamo a restare uguali? Lui si apre a noi e 
noi apriamogli il cuore! Gli uomini che non sanno amare cercano 
quello che pensano sia il loro interesse o lasciano che sia solo 
un’esperienza. Dio cerca il nostro cuore per abitarci: non fa lezione di 
amore, ci ama! Ecco la bellezza del Natale. Ieri sera l’ho capito con 

R



Atti del Card. Arcivescovo 

558 

tanta intensità celebrando due funzioni che sono molto collegate tra 
loro, potremmo dire come fossero i due lati dello stesso altare 
dell’Eucaristia. Qui in Cattedrale abbiamo condiviso il pane del cielo 
con tanti fratelli e sorelle, in comunione con tutte le nostre comunità 
unite nel vincolo di amore. Il Signore che nasce senza un posto 
prepara proprio Lui un posto per noi in cielo, e la santa Liturgia ci 
aiuta a contemplarlo. L’altro lato dell’altare è stata la celebrazione alla 
stazione, insieme a tanti fratelli che come Gesù non trovano posto, 
restano all’aperto, per strada, deposti nelle tante mangiatoie della 
povertà, della fragilità umana, che Dio non solo non condanna, ma 
riveste del suo amore. Eravamo con i fratelli più piccoli di Gesù, senza 
dimora, profughi che cercano casa, vecchi lasciati fuori dalla vita e 
sradicati dal loro contesto, i tanti feriti nelle pieghe del loro cuore, 
quelli che bussano alle nostre porte e ci ricordano che siamo tutti 
fratelli. Se non siamo “tutti” non siamo nemmeno “noi”. Ecco, è lo 
stesso Natale di Dio che contempliamo qui nella casa del cielo e negli 
incroci della città degli uomini. Chi si apre a Dio, lo ospita nel suo 
cuore e ospita i forestieri. 

Allora in cosa ci cambia il Natale? Ci fa sentire amati, tornare 
bambini per davvero, non per un po’ di nostalgia o un buon 
sentimento che finisce presto, confrontati con la vita vera. È amore 
che cambia la vita perché è di Dio e perché è amore fortissimo. Non 
solo l’uomo non è un’isola ma il mondo intero non è un’isola, perché 
tutto pieno dell’amore di Dio! Per questo siamo fratelli tutti e 
possiamo noi aiutare Dio già con la nostra gentilezza verso tutti, con 
la solidarietà verso i poveri, donando luce con la nostra fede. Questo 
è un Natale che si confronta come non mai con le tenebre. Lo abbiamo 
capito con la pandemia quanto è forte il male! E forse capiamo anche 
quanto l’amore è vero e diventa carne in noi. 

Il Vangelo che è stato proclamato è l’inizio di una nuova creazione. 
Ci viene dato il potere di diventare anche noi figli di Dio non per il 
sangue né per volere di carne, ma solo per la grazia, cioè l’amore 
gratuito, da Dio generati. A noi viene data la stessa madre di Gesù. 
Dalla mangiatoia sulla quale viene deposto alla croce dalla quale verrà 
deposto nella tomba per farci nascere alla vita eterna. Dalla croce, la 
fine della sua vita, Gesù ci affida sua madre per essere anche noi suoi 
e perché lei diventi nostra madre. Attraverso di lei siamo come Gesù, 
apparteniamo al suo regno, alla nuova creazione. Certo, viviamo 
ancora immersi nella vecchia creazione e ci dobbiamo confrontare 
drammaticamente con le tenebre che cercano di spegnere la luce della 
vita. La creazione soffre, geme, misurandosi continuamente con il suo 
limite che vuole superare, alla ricerca di futuro, di speranza. La vita 



Atti del Card. Arcivescovo 

559 

di ogni persona è sempre e tutta un’attesa! Il presente non basta a 
nessuno ed è disumano pensarlo: cerchiamo tutti e sempre il futuro, 
anche se a volte in modo davvero complicato. La vita cerca quella che 
non finisce. Quando pensiamo di vivere solo nell’oggi, e quindi siamo 
preoccupati solo di noi, restiamo insoddisfatti, dobbiamo consumare 
molto ma alla fine non risolviamo affatto il problema della vita. «In 
un primo momento pare che ci manchi solo qualcosa: più tardi ci si 
accorge che ci manca Qualcuno», commentava Don Primo Mazzolari. 

Cristo è questo Qualcuno. Ma noi che restiamo sempre nella 
vecchia creazione viviamo già la nuova. Ecco la grandezza del Natale. 
Oggi vediamo il Signore che consola il suo popolo. Oggi siamo suoi 
non per il sangue, né per volere di carne, ma solo per la sua grazia. E 
se siamo suoi amiamo Lui e come Lui. Chi fa le cose per amore suo le 
fa solo per amore, libero da convenienze, calcoli, furbizie. Facciamo le 
cose per amore di Gesù, nel suo nome, e le faremo per amore vero, 
santo, cioè non perfetto, ma di Dio. E questo non finisce. 

In questo primo Natale di guerra in Europa dopo la Seconda 
Guerra Mondiale, apriamogli il cuore liberandolo dalle abitudini, dalle 
presunzioni, dalle paure, dagli orgogli, per non essere tra i suoi che 
non lo hanno accolto. Perché a quanti lo hanno accolto, cioè gli hanno 
aperto il cuore, Dio continua a dare il potere di diventare figli di Dio 
e con il suo perdono ci restituisce il vestito più bello: essere figli, 
essere suoi. Siamo figli e quindi fratelli. Il Verbo si fece carne e venne 
ad abitare in mezzo a noi. Trova Lui un posto per noi! La sua gloria 
diventa la nostra forza e adesso non abbiamo paura di amare per 
essere figli di un Dio che nasce per noi e ci dona la sua forza. La luce 
della nostra vita rifletterà quella del Natale, inizio del suo regno di 
amore senza fine. 
  



Atti del Card. Arcivescovo 

560 

Omelia al Te Deum di fine anno 
Basilica di S. Petronio 

Sabato 31 dicembre 2022 

 

 venuta la pienezza del tempo, afferma l’apostolo Paolo. È 
Gesù che inizia il suo regno oggi nel mondo. Non dobbiamo 
«aspettarne un altro», come chiese nel dubbio Giovanni 

Battista: i ciechi già vedono e gli storpi camminano. Certo, dobbiamo 
anche riconoscere la pienezza nelle difficoltà della nostra vita, la luce 
nelle tenebre, la gloria nella parzialità. 

Dio non si manifesta onnipotente, vittorioso: i segni del suo amore 
pieno si rivelano nella nostra umanità, debole com’è. Noi cerchiamo 
la pienezza piuttosto in una vita pornografica, che cancella la 
debolezza, a volte ne fa una colpa da nascondere, cercando sicurezze 
per avere le risposte per tutto. Noi pensiamo la pienezza sia nel 
possesso delle cose, nel potere, nel lusso, nella forza della spada, nella 
prestazione. Al contrario la pienezza di Gesù si rivela nella sua e 
nostra debolezza: nel suo amore mite e umile fino alla fine e per 
discepoli traditori e paurosi; in un morente cui apre la porta del 
paradiso; in un cieco importuno che urla pietà e inizia a vedere. Ecco, 
la pienezza la contempliamo nel pane spezzato sulla mensa che 
diventa amore per fratelli più piccoli che ci rendono grandi. La 
pienezza è l’amore, solo amore, gratuito. Riconosciamo oggi quello che 
non ci sarà tolto e non finisce nel nostro incerto e sempre minaccioso 
presente, nello scorrere confuso dei nostri giorni. Marta non trova la 
pienezza perché la cerca nei suoi affanni. Maria la sperimenta 
nell’amore di Gesù che lei accoglie e dal quale viene accolta. Il tempo, 
così, non è un casuale susseguirsi di eventi, perché se abbiamo 
incontrato la pienezza di Gesù, che conta perfino i capelli del nostro 
capo, sappiamo che sarà con noi tutti i giorni fino a quando l’amore 
sarà tutto in tutti, tutto sarà chiaro e finalmente capiremo e vedremo. 

Contiamo i nostri giorni, per cambiare, per non pensare che 
succede solo agli altri, per entrare nella storia e in questa capire la sua 
pienezza, e non uscirne per immaginarne un’altra. Contiamo i nostri 
giorni come facciamo questa sera, misurando l’inesorabile scorrere 
del tempo e vincendo la malinconia, perché la sapienza del cuore che 
nasce a chi conta i suoi giorni è essere piccoli e capire i segreti del 
regno nascosti ai dotti e agli intelligenti, che pensano di esserlo perché 
fanno a meno degli altri e dell’Altro. La sapienza dei bambini non è 
certo infantilismo ma sentirsi amati e conoscere chi ama, immersi in 

È



Atti del Card. Arcivescovo 

561 

questo tempo di tanta oscurità, pieno di violenza e guerra. Al termine 
di questo anno ci uniamo per ringraziare e affidarci al Signore, Dio 
che entra nel tempo e nello spazio perché «siamo rapiti alle realtà 
invisibili», quelle essenziali, per capire le visibili. E contare i nostri 
giorni ci aiuta a non sprecare il tempo, lusso di chi pensa di averne 
sempre molto tanto da permettersi di farlo. 

Il salmo ci invita a lodare. Lo canteremo: «Te Deum laudamus». 
Questa sera con tanta commozione lodiamo Dio per il dono della vita 
del Papa Emerito Benedetto XVI, della sua testimonianza di cristiano e 
di credente fino alla fine, della sua fede e della ragione, del servizio 
alla Chiesa universale fin dal Concilio Vaticano II, del ministero 
episcopale e della grazia con cui ha presieduto alla comunione come 
Vescovo di Roma. Nella scelta del suo nome c’è qualcosa che lo univa 
alla nostra Chiesa di Bologna, perché, disse: «Ho voluto chiamarmi 
Benedetto XVI per riallacciarmi idealmente al venerato Pontefice 
Benedetto XV (Della Chiesa, vescovo di Bologna), che ha guidato la 
Chiesa in un periodo travagliato a causa del primo conflitto mondiale. 
Fu coraggioso e autentico profeta di pace e si adoperò con strenuo 
coraggio dapprima per evitare il dramma della guerra e poi per 
limitarne le conseguenze nefaste. Sulle sue orme desidero porre il mio 
ministero a servizio della riconciliazione e dell’armonia tra gli uomini 
e i popoli, profondamente convinto che il grande bene della pace è 
innanzitutto dono di Dio, dono purtroppo fragile e prezioso da 
invocare, tutelare e costruire giorno dopo giorno con l’apporto di 
tutti». Papa Benedetto XVI ha amato e servito sempre con rispetto e 
gratuità la Chiesa, da umile lavoratore nella vigna, difendendola dalla 
sporcizia ma sempre cercando il suo contrario che è la giustizia della 
misericordia. Questa sera lodiamo, perché Dio è sempre la prima e 
ultima lettera della nostra vita, che non è, come disse sempre Papa 
Benedetto, un cerchio che tristemente e in maniera irreversibile si 
chiude, ma una linea che procede verso la casa del Padre. Lodiamo 
perché la vita prevale sulla morte, il bene sul male, la speranza sulla 
rassegnazione, l’amore sulla divisione e sulla perdita del sapore. 

Il Salmo 112 che abbiamo cantato ci descrive Dio che si china sulla 
umanità. Si china per sollevarci. Gesù è Dio che si china sul mondo e 
su ogni persona. Dio è interessato a noi. L’amore avvicina, non può 
restare lontano dall’amato. Per questo Gesù ci insegna a chinarci 
anche noi sull’umanità che incontriamo, così com’è, sulla sofferenza 
che possiamo vedere e capire solo chinandoci, non restando dritti o 
passando alla larga, magari lamentandoci o teorizzando interventi che 
non facciamo. Chiniamoci per comprendere la vita vera, la storia. E, 
come il samaritano, per farci coinvolgere da tanta sofferenza e 



Atti del Card. Arcivescovo 

562 

cambiare la storia, perché chi salva un uomo salva il mondo intero. Il 
samaritano cambia la storia. Chiniamoci sulle tante, troppe sofferenze 
che segnano i cuori delle persone e facciamocene carico. Non 
accontentiamoci del meno peggio, come spesso avviene. Che tristezza 
quando ci accontentiamo di non avere problemi, perché poi la logica 
del meno peggio finisce facilmente per dichiarare che non è possibile 
fare qualcosa, che la responsabilità è sempre di qualcun altro, che non 
si sono verificate le condizioni. Non possiamo accontentarci di fare il 
meno peggio e nemmeno di fare solo il possibile, finendo così per 
giustificare il poco amore o un modo burocratico. L’amore fa 
l’impossibile, non si rassegna, diventa progetto, sistema che protegge 
e aiuta e permette ad altri di farlo. Gesù ci dona il potere di cambiare 
la vita, la storia. Chiniamoci sulla sofferenza degli anziani lasciati 
prigionieri della loro solitudine perché nessuno apre la porta del loro 
cuore e bussa per ascoltare la loro vita. Chiniamoci sui giovani che 
non escono di casa, prigionieri delle loro fragilità, incerti sul futuro, 
che forse hanno troppe medicine e poco amore vero, tante 
interpretazioni ma pochi motivi per cui stare bene, per cercare di 
essere migliori e costruire un mondo più bello. Chiniamoci sul mondo 
delle carceri, in condizioni di tanto affollamento, dove troppi si 
tolgono la vita. Chiniamoci su quelle minorili e sulla necessità di 
investire tante risorse per liberare dalle dipendenze e per inserire i 
ragazzi in un tessuto positivo, capace di affrancarli da quello negativo 
che altrimenti diventa un destino se non ci sono alternative attraenti, 
possibili, forti. Chiniamoci sulle tante ferite della psiche, nascoste nel 
profondo, spesso frutto delle schiavitù che sono le dipendenze, ferite 
che chiedono strumenti adatti ma anche tanta comunità attenta, 
sensibile, affidabile, fedele, non competitiva e non a pagamento. E la 
comunità siamo ognuno di noi. Chiniamoci sugli stranieri che sono 
persone, doni, possibilità. Chiniamoci sul prossimo e vediamolo con 
speranza, non come un nemico, cercandone la bellezza, non la 
pagliuzza, interessati e non indifferenti. Tutti possiamo farlo e 
scopriremo, chinandoci, il nostro vero volto riflesso nell’altro, e 
questo ci farà trovare chi siamo e ci libererà dalla condanna dell’io 
rovinato dall’egoismo. 

Dio si china e solleva il debole dalla polvere. Dio si china su di noi 
e ci innalza, ci rende migliori con la verità del suo amore. A tutti viene 
riconosciuta la dignità di esistere e il diritto ad essere felici. “Insieme”, 
perché non c’è gioia da soli. È insieme, nella fraternità e nella 
solidarietà, che costruiamo la pace, garantiamo la giustizia, superiamo 
gli eventi più dolorosi. 



Atti del Card. Arcivescovo 

563 

Nel Messaggio per la Giornata mondiale della pace che si terrà 
domani, Papa Francesco, prendendo spunto dall’esperienza 
drammatica della pandemia, scrive: «Da tale esperienza è derivata più 
forte la consapevolezza che invita tutti, popoli e nazioni, a rimettere 
al centro la parola insieme». Insieme. Nessuno può salvarsi da solo. 

Per l’anno che viene scegliamo di essere artigiani di pace, 
pacificatori: abbiamo l’arma del perdono, l’unica che estingue l’odio 
ed evita la vendetta; la conoscenza che libera dal pregiudizio, il 
dialogo che costruisce ponti, abbatte muri, stringe legami di unità; 
l’accoglienza che mi fa scoprire il prossimo di cui ho bisogno, vince la 
divisione e ci fa godere della diversità. 

Dio benedica la nostra città e tutta la città degli uomini, benedica 
i nostri giorni e ci renda operatori di pace per vincere la violenza e la 
guerra, per lodare Dio con gioia e dare gloria al suo nome che è amore. 
Insieme e per sempre. 

 



Vita Diocesana 

564 

VITA DIOCESANA 

Pellegrinaggio diocesano a Lourdes 
 

S. Em. l’Arcivescovo Card. Matteo Maria Zuppi ha guidato un 
pellegrinaggio diocesano a Lourdes, che si è tenuto dal 31 agosto al 2 
settembre. 

I più di seicento fedeli che hanno preso parte all’esperienza 
spirituale di Lourdes provenivano da diverse parti della Regione 
Emilia-Romagna e fra questi molti erano bolognesi. Era inoltre 
presente S. E. Mons. Gian Carlo Perego, Arcivescovo di Ferrara-
Comacchio. Il pellegrinaggio è stato proposto dall’U.N.I.T.A.L.S.I. 
dell’Emilia-Romagna e dalla sua Sottosezione bolognese, che ha 
accompagnato gli ammalati e quanti necessitavano di cure e 
attenzioni speciali, nel rispetto delle norme di sicurezza anti-Covid. 
L’organizzazione e l’assistenza tecnica sono state curate dall’agenzia 
“Petroniana Viaggi”, che ha organizzato il trasferimento dei pellegrini 
in parte in pullman e in parte in aereo, in collaborazione con l’Ufficio 
diocesano per la Pastorale dello Sport, Turismo e Tempo libero. 

Il pellegrinaggio ha visto momenti di preghiera comunitaria e 
personale, processioni e un percorso fra i luoghi della vita di S. 
Bernadette Soubirous. 

Giovedì 1 e venerdì 2 settembre alle ore 8.30 l’Arcivescovo ha 
celebrato la S. Messa alla Grotta delle Apparizioni; giovedì alle ore 
10.00 ha guidato la recita del Rosario davanti alla statua della 
Madonna, mentre alle ore 21.00 ha partecipato alla tradizionale 
fiaccolata “Flambeaux”. 

Si riporta di seguito un articolo, pubblicato domenica 4 settembre 
2022 su Bologna Sette, inserto di Avvenire. 
 

Si è concluso venerdì il pellegrinaggio diocesano a Lourdes che ha 
visto, nel Santuario mariano sui Pirenei, la presenza di oltre seicento 
persone provenienti dall’Emilia-Romagna, fra le quali anche tanti 
bolognesi guidati dal cardinale Matteo Zuppi. Il viaggio, iniziato il 30 
agosto, è stato promosso dall’ U.N.I.T.A.L.S.I. emiliano-romagnola con 



Vita Diocesana 

565 

la Sottosezione bolognese e organizzato dall’agenzia “Petroniana 
viaggi” in collaborazione con l’Ufficio diocesano per la Pastorale dello 
sport, turismo e tempo libero. Si è trattato di un vero e proprio ritorno 
presso la grotta di Massabielle per tanti, ammalati ed accompagnatori, 
per oltre due anni impediti a raggiungere il Santuario a causa della 
pandemia. «Qui sentiamo il cuore che si allarga – ha detto 
l’Arcivescovo nell’incontro coi pellegrini bolognesi nella Basilica 
sotterranea di S. Pio X –. Dunque, quello che auguro è di tornare con 
un cuore aperto, forte, perché quello che vediamo e capiamo qui 
possiamo portarlo nella vita di tutti giorni». 

Giunto a Lourdes al termine del Concistoro voluto dal Papa in 
Vaticano, il Cardinale ha celebrato la Messa alla Grotta delle 
Apparizioni e guidato la recita del Rosario ai piedi della statua della 
Vergine, alla quale ha affidato ciascuno dei presenti. «Che Maria ci 
aiuti, lei che ha creduto nell’adempimento della parola – ha detto – a 
gettare di nuovo le reti e ad andare al largo sulla sua parola, per 
aiutare questo mondo che è attraversato da tanta solitudine, da tanta 
violenza, da tanto odio, perché il Vangelo possa raggiungere il cuore 
di tanti, illuminare le tante grotte tenebrose del peccato, della 
solitudine, dell’abbandono e perché tanti possano trovare anche 
attraverso di noi la bellezza della loro vita». 

Tanti i momenti di preghiera, personale e comunitaria, che hanno 
accompagnato il passare dei giorni presso il Santuario. Fra essi la 
Messa internazionale nella Basilica sotterranea, ma anche il 
raccoglimento alla Grotta dove la «bella Signora» apparve alla giovane 
Bernadette, oggi Santa, i cui luoghi sono stati oggetti di visita da parte 
dei pellegrini. Per i malati, dopo le restrizioni dettate dal Covid, è stato 
nuovamente possibile anche immergersi nelle acque che sgorgano 
dalla Grotta, mentre l’ultima sera di permanenza al Santuario è stata 
illuminata dalla tradizionale fiaccolata “Flambeaux” presieduta 
dall’Arcivescovo Zuppi. «Siamo riusciti, dopo la pandemia, a riportare 
a Lourdes gli ammalati in sicurezza – ha commentato la presidente 
della Sottosezione bolognese di U.N.I.T.A.L.S.I., Anna Morena Mesini. –
. Tanti di loro hanno voluto esserci per dire il loro “grazie” per essere 
riusciti a tornare qui e, speriamo, per essere riusciti a lasciarsi alle 
spalle la paura della pandemia». Il Covid non ha lasciato indenne 
nemmeno l’Associazione, per due anni costretta a vedere ampiamente 
limitate le proprie attività. «Speriamo che questo pellegrinaggio – ha 
osservato Mesini – ci serva per trasmettere alle nuove generazioni il 
nostro carisma, anche in collaborazione con l’Ufficio di Pastorale 
scolastica dell’Arcidiocesi di Bologna col quale abbiamo iniziato un 
percorso di alternanza scuola-lavoro. Il nostro obiettivo è quello di 



Vita Diocesana 

566 

sensibilizzare ciascuno all’importanza della vicinanza agli anziani e 
agli ammalati, perché dare amore si rivela una ricchezza per tutti». 

Soddisfazione per la sinergia creata con U.N.I.T.A.L.S.I. e per 
l’ampia partecipazione è stata espressa anche da “Petroniana viaggi”: 
«Abbiamo unito le forze e le rispettive esperienze per organizzare un 
pellegrinaggio straordinario – ha affermato il presidente dell’agenzia, 
Andrea Babbi –. Nonostante il recente passato sia stato turbolento e il 
futuro appaia incerto, la speranza vince. La voglia di viaggiare, che sia 
in un Santuario o in Terra Santa oppure in qualsiasi altra parte del 
mondo è tantissima e, per questo, “Petroniana” sta offrendo tante 
proposte per raggiungere altrettante mete in giro per il mondo». 

Discreta, sorridente e attenta, infine, la presenza del personale 
sanitario a disposizione dei pellegrini. «Sono ormai tanti anni che 
vengo in questo Santuario come medico “unitalsiano” – sottolinea il 
medico bolognese Anna Romualdi –. Come ripeto spesso, a Lourdes si 
realizza una vera utopia della medicina, del modo di aiutare gli 
ammalati e affrontare il servizio sanitario. Anche quest’anno l’utopia 
si è realizzata, con una presenza discreta del gruppo sanitario che 
opera senza protagonismi, con professionalità e affetto». 

  



Vita Diocesana 

567 

L’annuale “Tre giorni” di aggiornamento del 
clero diocesano 

 

INVITO DELL’ARCIVESCOVO 

 

Ai Presbiteri e ai Diaconi diocesani e Religiosi 
dell’Arcidiocesi di Bologna 

 

Carissimi, 

iniziamo questo anno pastorale con l’Assemblea diocesana, che si 
svolgerà nella mattinata di sabato 10 settembre prossimo e la Tre 
Giorni del Clero, dal 12 al 14 settembre. La connessione dei due 
appuntamenti, diventata una consuetudine per la nostra Diocesi, 
vuole esplicitamente indicare la comune missione affidata a tutto il 
Popolo di Dio, di cui anche noi facciamo parte, per camminare 
insieme. 

Abbiamo bisogno di pregare insieme, ascoltare il Signore ed 
ascoltarci tra di noi per confrontarci sulle priorità e le indicazioni 
operative dei Cantieri di Betania, per raccordarci tra di noi e sostenere 
l’impegno di tutti. 

Con la Chiesa universale, che prepara il Sinodo sulla sinodalità 
previsto l’anno prossimo e con la Chiesa italiana in particolare 
vogliamo fermarci a riflettere sulla necessità, sulle opportunità e sulle 
conseguenze per noi e per le nostre comunità del Cammino Sinodale. 

Inizieremo con un momento biblico-spirituale, offerto dal 
Cardinale Giuseppe Betori e un approfondimento teologico-pastorale, 
di Don Paolo Asolan, per poi confrontarci nella realtà concreta dei 
Vicariati, unendo la riflessione alla gioia della fraternità. L’ultima 
mattina raccoglieremo le proposte per animare la vita pastorale delle 
nostre comunità. La scelta è che questo secondo anno di ascolto sia 
davvero un cantiere per camminare insieme, tra di noi per 
comprendere cosa chiede questo al nostro servizio ministeriale, come 
favorire l’edificazione di comunità ministeriali sempre nella 
preoccupazione di vivere e comunicare il Vangelo del Signore al 
nostro mondo. 

Il Consiglio delle Conferenze Episcopali Europee ha avanzato una 
proposta, accolta e rilanciata dalla CEI, di organizzare un’Adorazione 
Eucaristica per chiedere il dono della pace in terra d’Ucraina, nel 



Vita Diocesana 

568 

pomeriggio di mercoledì 14 settembre, festa della Esaltazione della 
Croce, eventualmente utilizzando lo schema che allego. Per il Vicariato 
di Bologna-Centro l’adorazione si svolgerà nella chiesa del SS. 
Salvatore, alle ore 19.00; altrove nei luoghi e negli orari più 
opportuni. 

Le difficoltà di questi mesi, le tante sofferenze che segnano la vita 
di tutti in particolare dei più fragili, ci chiedono una rinnovata 
responsabilità e consapevolezza per comunicare la speranza che è in 
noi, luce attesa da tanti avvolti nell’oscurità e per edificare comunità 
di vivere la maternità della Chiesa. 

Vi benedico di cuore. 

 

Bologna, 5 settembre 2022 
 Matteo Maria Card. Zuppi 

     Arcivescovo 
  



Vita Diocesana 

569 

PROGRAMMA 

 

LUNEDÌ 12 SETTEMBRE 

Seminario Arcivescovile 

Ore 9.30 Ritrovo e Ora Media 

Ore 10.00 Meditazione di S. Em. Card. Giuseppe Betori, 
Arcivescovo di Firenze, “La sinodalità negli Atti degli 
Apostoli” 

Ore 11.00 Tempo di preghiera e riflessione personale 

Ore 11.45 Concelebrazione eucaristica 

Ore 13.00 Pranzo 

Ore 14.30 Relazione di Don Paolo Asolan, Preside e docente del 
Pontificio Istituto Pastorale “Redemptor Hominis”, 
“Ripensare il volto ministeriale delle comunità cristiane” 

Ore 15.45 Confronto e dibattito (Mons. Stefano Ottani, 
moderatore) 

Ore 16.20 Indicazioni per il lavoro nei Vicariati (Don Luciano 
Luppi) 

Ore 16.30 Canto del Vespro 

 

MARTEDÌ 13 SETTEMBRE 

Nei Vicariati 

Ore 9.30 Ritrovo e Ora Media 

Ore 10.00 Condivisione per rispondere alle seguenti domande: 

- Cosa ho trovato più significativo e illuminante nelle 
riflessioni proposte ieri in Seminario? 

- Quali ricadute vedo nel ripensare il volto ministeriale 
delle comunità in cui vivo il mio servizio? 

Ore 12.30 Pranzo insieme 

 

MERCOLEDÌ 14 SETTEMBRE 

Seminario Arcivescovile 

Ore 9.30 Ritrovo e Ora Media 

Ore 10.00 Relazione sulla riflessione nei Vicariati, raccolte per 
macro area (Segretari per la Sinodalità) 



Vita Diocesana 

570 

Spazio per interventi e domande per rilanciare alcuni 
punti convergenti (Don Luciano Luppi, moderatore) 

Ore 11.30 Comunicazioni: 

- Case del discernimento (Don Ruggero Nuvoli, video 5’) 

- Il cammino sinodale (Mons. Marco Bonfiglioli) 

- Il Diaconato (Don Angelo Baldassarri) 

- L’attenzione ai preti anziani (Don Marco Cippone) 

- I gruppi sinodali dei preti (Don Pietro Giuseppe Scotti) 

Ore 12.30 Conclusioni dell’Arcivescovo 

Ore 13.00 Pranzo 
  



Vita Diocesana 

571 

MEDITAZIONE DI S. EM. CARD. GIUSEPPE BETORI, 
ARCIVESCOVO DI FIRENZE, 

“LA SINODALITÀ NEGLI ATTI DEGLI APOSTOLI” 

 

Seminario Arcivescovile 
Lunedì 12 settembre 2022 

 

Mi è stato chiesto un contributo sul tema della sinodalità in 
prospettiva biblica e, raccattando quel che resta in me delle radici 
dell’esegeta, spogliate di un approccio scientifico che ormai mi è 
estraneo, per la lunga lontananza dagli studi, e piegate a un orizzonte 
pastorale con cui da almeno tre decenni mi è stato chiesto di 
misurarmi, proverò a condividere con voi alcune indicazioni che, a 
proposito della sinodalità, è possibile rintracciare negli Atti degli 
Apostoli. 

0. Al tema intendo avvicinarmi a partire dalla convinzione che, 
prima ancora di configurarsi in un evento, un sinodo, la dimensione 
sinodale rappresenti un elemento costitutivo dell’essere della Chiesa, 
e pertanto ne dovrebbe accompagnare costantemente il cammino. 
Seguo in questo l’invito della Commissione Teologica Internazionale a 
guardare alla sinodalità come allo «specifico modus vivendi et 
operandi della Chiesa Popolo di Dio che manifesta e realizza in 
concreto il suo essere comunione nel camminare insieme, nel 
radunarsi in assemblea e nel partecipare attivamente di tutti i suoi 
membri alla sua missione evangelizzatrice» (La sinodalità nella vita e 
nella missione della Chiesa, 2 marzo 2018, n. 6). 

È in forza di questa comprensione della sinodalità che Papa 
Francesco, nel commemorare i cinquant’anni dell’istituzione del 
Sinodo dei Vescovi, si è espresso così: «La sinodalità, come dimensione 
costitutiva della Chiesa, ci offre la cornice interpretativa più adeguata 
per comprendere lo stesso ministero gerarchico. Se capiamo che, come 
dice S. Giovanni Crisostomo, “Chiesa e Sinodo sono sinonimi” 
[Explicatio in Ps. 149: PG 55, 493] – perché la Chiesa non è altro che 
il “camminare insieme” del Gregge di Dio sui sentieri della storia 
incontro a Cristo Signore – capiamo pure che al suo interno nessuno 
può essere “elevato” al di sopra degli altri. Al contrario, nella Chiesa 
è necessario che qualcuno “si abbassi” per mettersi al servizio dei 
fratelli lungo il cammino» (Discorso conclusivo della 
Commemorazione del 50° anniversario dell’istituzione del Sinodo dei 
Vescovi, 17 ottobre 2015). Una prospettiva particolarmente 
importante per noi in quanto pastori del popolo di Dio, perché non ci 



Vita Diocesana 

572 

sentiamo messi in discussione dai processi sinodali, ma ricollocati da 
questi nel giusto rapporto con i fedeli. 

Non a caso nello stesso discorso il Papa richiama con forza la 
centralità della nozione di popolo di Dio per una piena comprensione 
della natura della Chiesa: «Dopo aver ribadito che il Popolo di Dio è 
costituito da tutti i battezzati chiamati a “formare una dimora 
spirituale e un sacerdozio santo” [Lumen gentium, 10], il Concilio 
Vaticano II proclama che “la totalità dei fedeli, avendo l’unzione che 
viene dal Santo (cfr 1.Gv 2,20.27), non può sbagliarsi nel credere, e 
manifesta questa sua proprietà mediante il senso soprannaturale della 
fede di tutto il Popolo, quando ‘dai Vescovi fino agli ultimi Fedeli laici’ 
mostra l’universale suo consenso in cose di fede e di morale” [Lumen 
gentium, 12]. Quel famoso infallibile “in credendo”. Nell’esortazione 
apostolica Evangelii gaudium ho sottolineato come “il Popolo di Dio è 
santo in ragione di questa unzione che lo rende infallibile ‘in 
credendo’” [EG, 119], aggiungendo che “ciascun Battezzato, 
qualunque sia la sua funzione nella Chiesa e il grado di istruzione 
della sua fede, è un soggetto attivo di evangelizzazione e sarebbe 
inadeguato pensare ad uno schema di evangelizzazione portato avanti 
da attori qualificati in cui il resto del Popolo fedele fosse solamente 
recettivo delle loro azioni” [EG, 119]. Il sensus fidei impedisce di 
separare rigidamente tra Ecclesia docens ed Ecclesia discens, giacché 
anche il Gregge possiede un proprio “fiuto” per discernere le nuove 
strade che il Signore dischiude alla Chiesa» (Discorso conclusivo della 
Commemorazione del 50° anniversario dell’istituzione del Sinodo dei 
Vescovi, 17 ottobre 2015). 

Di questo modus vivendi et operandi che è la sinodalità intendo 
cercare le tracce nella vita della Chiesa dei primi tempi come ci è 
presentata dall’evangelista Luca negli Atti degli Apostoli. Sono tracce 
che mi sembra di poter scorgere, come spesso si fa, non solo nel cap. 
15 degli Atti, il cosiddetto Concilio di Gerusalemme, ma in diversi altri 
passaggi significativi della narrazione, che costituiscono vere e 
proprie svolte nella coscienza e nella missione della Chiesa dei tempi 
apostolici. 

1. Il primo dei testi che si pone alla nostra attenzione mi piace 
definirlo un’esperienza di sinodalità imperfetta. Si tratta della scelta 
del sostituto di Giuda nel collegio dei Dodici (At 1,15-26). A porre 
l’interrogativo è Pietro, il primo dei Dodici, il quale, dopo aver 
riassunto la vicenda del traditore, chiude il suo intervento con la 
citazione del Sal 109,8: «il suo incarico lo prenda un altro» (At 1,20) 
e così pone il problema che la Chiesa deve affrontare. La parola di 



Vita Diocesana 

573 

Pietro è rivolta a tutti. La questione non resta all’interno degli Undici, 
il gruppo che costituisce la guida della Chiesa nascente, ma giunge a 
coinvolgere l’intera comunità, qui definita con l’espressione «i fratelli» 
(At 1,15), centoventi uomini e donne. Scegliere colui che dovrà essere 
designato a entrare nel collegio dei Dodici non è questione riservata, 
ma interessa tutti. 

Per giungere poi alla decisione vengono a comporsi due diversi 
dati. Il primo è tratto dalla parola di Dio e se ne fa portavoce lo stesso 
Pietro – lo abbiamo appena ricordato –, riconoscendo questa parola 
come chiave interpretativa dell’evento del tradimento di Giuda e della 
necessità di ricomporre nella sua integralità il numero, dodici, che 
rappresenta il volto simbolico di coloro che, come collegio, dovranno 
essere i testimoni autorevoli di Gesù e della sua risurrezione. Il 
secondo dato scaturisce dall’esperienza umana di tutti i fratelli, che 
devono esprimersi sulle qualità di alcuni di loro, che vanno però 
individuati all’interno di una cerchia definita, che, tra i discepoli, 
include solo quanti sono – così dice Pietro – «tra coloro che sono stati 
con noi per tutto il tempo nel quale il Signore Gesù ha vissuto fra noi, 
cominciando dal battesimo di Giovanni fino al giorno in cui è stato di 
mezzo a noi assunto in cielo» (At 1,21-22). Due sono i designati: 
«Giuseppe, detto Barsabba, soprannominato Giusto, e Mattia» (At 
1,23). 

Scegliere tra loro non è però più affare della comunità. La 
decisione è rinviata alla sorte, in cui si manifesterà la scelta di Dio. Il 
processo sinodale, che ha coinvolto tutti, a diversi livelli e con diversi 
ruoli, si ferma prima della decisione. La comunità non è ancora abitata 
dallo Spirito, che discenderà su di essa solo a Pentecoste, e quindi non 
è in grado di formulare un discernimento che unisca all’esperienza e 
alla Parola anche l’azione dello Spirito. Per una comunità che – 
secondo Luca – non è ancora propriamente Chiesa, in quanto non 
abitata ancora dallo Spirito, non ci sono segni da interpretare. Per 
questo ho pensato di definire questo avvenimento come un processo 
di sinodalità imperfetta. 

2. Ciò non avverrà più dopo la Pentecoste, in quanto il dono dello 
Spirito rende la comunità dei discepoli in grado di discernere con la 
sua luce e la sua grazia. Lo si può verificare già nel secondo testo che 
porto all’attenzione, gli inizi del cap. 6 del secondo libro dell’opera 
lucana (At 6,1-6). Nel prendere atto di tensioni che serpeggiano tra i 
membri della comunità gerosolimitana – «aumentando il numero dei 
discepoli, quelli di lingua greca mormorarono contro quelli di lingua 
ebraica perché, nell’assistenza quotidiana, venivano trascurate le loro 



Vita Diocesana 

574 

vedove» (At 6,1) –, i Dodici giungono a disporre una nuova 
articolazione dei compiti nella comunità. Siamo all’istituzione dei 
Sette, che l’autore degli Atti ci presenta come una cessione da parte 
dei Dodici di mansioni organizzative in ordine al servizio della carità 
nella comunità, mentre questi mantengono per se stessi il servizio 
della preghiera e della Parola. In realtà, come si evince dalle vicende 
che fanno seguito a questa decisione, l’articolazione nuova che viene 
data al volto della comunità è più profonda, in quanto i Sette prescelti, 
con in prima fila Stefano, ma anche Filippo, vengono descritti non 
nell’esercizio della cura dei poveri, ma nell’atto di annunciare il 
Vangelo. È soprattutto il Sinedrio a mostrare precisa consapevolezza 
che il ruolo di quei Sette si configura come guida di una parte della 
comunità dei discepoli di Gesù, quella di provenienza giudeo-
ellenistica, al punto che la persecuzione che prende avvio dopo il 
martirio di Stefano non tocca l’intera comunità cristiana, anzi, 
risparmia proprio i Dodici. Potremmo dire che dall’emergere di un 
problema pratico, che riguarda la tutela dei poveri, rappresentati 
dalle vedove, si giunge a una decisione che introduce un’articolazione 
nella Chiesa di Gerusalemme legata al modo con cui la diversità 
culturale investe le forme di annuncio della fede. 

Ma quel che più a noi qui interessa è il modo con cui si giunge a 
questa forma di Chiesa che potremmo definire plurale. Essa nasce 
anzitutto da un ascolto che non lascia cadere un interrogativo posto 
dai membri della Chiesa, qui definiti come «i discepoli» (At 6,1). La 
nuova forma che va assumendo la Chiesa nascente non discende da 
una decisione dall’alto, da un provvedimento preso in autonomia dai 
Dodici, ma anzitutto dal loro ascolto di quanto “mormorano” alcuni 
tra i discepoli, a cui fa seguito da parte degli stessi Dodici di una loro 
proposta di soluzione che viene accolta e approvata dalla comunità: 
«Piacque questa proposta a tutto il gruppo» (At 6,5). In secondo luogo 
va notato che il cambiamento che si instaura nasce dal riconoscimento 
di una fragilità. Potremmo dire che il peccato di divisione, proprio 
perché riconosciuto, è seme di un nuovo volto di Chiesa. 

Tale volto scaturisce a questo punto dalla confluenza tra 
indicazioni della comunità tutta e scelta dei Dodici: «Fratelli, cercate 
fra voi sette uomini di buona reputazione, pieni di Spirito e di 
sapienza, ai quali affideremo questo incarico» (At 6,3). Si noti come 
alla comunità è attribuita la capacità di riconoscere i segni dello 
Spirito presenti nei suoi membri e come la decisione si collochi in un 
dialogo che coinvolge tutti i discepoli e al tempo stesso riconosce ai 
Dodici un ruolo specifico nella guida della Chiesa: i discepoli devono 



Vita Diocesana 

575 

cercare e in concreto designare, ai Dodici è riservato il ruolo di 
assegnare il ministero e di farlo attraverso l’imposizione delle mani. 

Possiamo infine riprendere quanto detto prima a riguardo della 
natura del ministero dei Sette, per prendere atto di come da questo 
processo scaturiscano forme nuove di incarnazione del Vangelo, quali 
si mostrano nella difesa di Stefano davanti al Sinedrio e nella missione 
di Filippo, che supera i confini del mondo giudaico per portare il 
Vangelo prima tra i samaritani, poi tra i timorati di Dio – qual è 
l’eunuco sulla strada verso Gaza – e quindi tra le città della costa del 
Mediterraneo, a maggioranza abitate da genti pagane. Sintetizza 
l’autore degli Atti: «Quelli però che si erano dispersi andarono di 
luogo in luogo, annunciando la Parola» (At 8,4). Il processo sinodale 
messo in moto da una mormorazione ascoltata, perfezionato in una 
scelta in cui tutti si esprimono e propongono ma la decisione 
conclusiva è garantita dai Dodici, genera una forma plurale di Chiesa 
ed è premessa, insieme alla persecuzione, di una decisiva svolta 
missionaria. 

3. La componente missionaria è presente anche nel terzo testo 
degli Atti che propongo all’attenzione, i capp. 10 e 11 del libro, uno 
dei due testi biblici di riferimento nel Documento preparatorio della 
XVI Assemblea generale ordinaria del Sinodo dei Vescovi (Segreteria 
del Sinodo dei Vescovi, Per una Chiesa sinodale: comunione, 
partecipazione e missione. Documento preparatorio, nn. 22-24): 
l’evangelizzazione e il battesimo di Cornelio, un centurione pagano, a 
opera di Pietro. Nel racconto del cap. 10 assume grande evidenza un 
elemento che era già apparso nell’istituzione dei Sette, vale a dire il 
contesto di preghiera. Mentre prega, Cornelio ascolta l’angelo di Dio, 
che lo sollecita a invitare Pietro presso di sé, e, mentre prega, Pietro 
viene rapito in estasi e riceve la visione che dovrà rimuovere gli 
ostacoli che avrebbero potuto portarlo a rifiutare l’invito di Cornelio. 
Ma le voci celesti non sono sufficienti e hanno bisogno di intrecciarsi 
con le voci umane. Tali sono quelle dei servi mandati da Cornelio per 
chiedere a Pietro di raggiungerlo a Cesarea. E un intreccio di voci 
umane è poi il dialogo tra lo stesso Cornelio e Pietro, una 
conversazione, come la definisce il racconto, che introduce alla 
proclamazione del Vangelo. 

Non c’è però solo l’ascolto a caratterizzare le radici dell’evento ma 
anche un coinvolgimento, a diversi livelli, dell’intera Chiesa. Un primo 
livello è quello di «alcuni fratelli di Giaffa» (At 10,23) che condividono 
l’esperienza di evangelizzazione accompagnando Pietro a Cesarea. 
Quello che si sta configurando come un passaggio decisivo del Vangelo 



Vita Diocesana 

576 

ai pagani, in quanto ha come protagonista il primo dei Dodici, si 
configura come un atto ecclesiale, partecipato e condiviso. 

È poi un atto che viene sancito dal segno che proviene dallo 
Spirito: «Pietro stava ancora dicendo queste cose, quando lo Spirito 
Santo discese sopra tutti coloro che ascoltavano la Parola» (At 10,44). 
E Pietro è pronto a riconoscere nel segno una conferma della decisione 
da lui presa di non porre ostacolo al Vangelo nel rivolgersi ai pagani: 
«Chi può impedire che siano battezzati nell’acqua questi che hanno 
ricevuto, come noi, lo Spirito Santo?» (At 10,46). 

Il vertice di questo intreccio tra gesti umani e segni divini, tra 
disponibilità all’ascolto anche dei lontani e apertura alla condivisione 
del Vangelo con tutti, si ha nel momento – e siamo al cap. 11 – in cui 
Pietro è invitato a rendere conto del suo operare davanti alla comunità 
dei cristiani circoncisi di Gerusalemme: «Quando Pietro salì a 
Gerusalemme, i fedeli circoncisi lo rimproveravano dicendo: “Sei 
entrato in casa di uomini non circoncisi e hai mangiato insieme con 
loro!”» (At 11,2-3). È interessante notare che il rimprovero non verte 
sull’annuncio fatto a pagani e neanche sul Battesimo loro conferito, 
ma sulla condivisione della mensa. Senza contestare la domanda, che 
resta dentro schemi che la storia sta superando, Pietro non si sottrae 
al confronto, ma lo indirizza verso la comprensione del significato 
reale e innovativo dell’esperienza di cui è stato protagonista: 
«Cominciò a raccontare loro, con ordine» (At 11,4). Accetta di 
ascoltare quanti lo rimproverano e chiede di essere ascoltato nel 
riferire quanto è accaduto. 

Un’esperienza di ascolto e di dialogo, ma – e ciò sembra 
particolarmente significativo – lo scopo a cui giunge il dialogo non è 
la condanna o l’approvazione di Pietro, bensì la lode di Dio: «All’udire 
questo si calmarono e cominciarono a glorificare Dio dicendo: 
“Dunque anche ai pagani Dio ha concesso che si convertano perché 
abbiano la vita!”» (At 11,18). Anche questo aspetto merita di essere 
sottolineato. Non ci si nasconde di fronte ai motivi di possibili 
lacerazioni, ma tutti si pongono nell’atteggiamento del 
riconoscimento della presenza di Dio nell’agire degli uomini. Vivere 
la sinodalità non ha come scopo far prevalere un’opinione sull’altra, 
ma riconoscere l’orizzonte che Dio apre alla Chiesa. 

4. Un quarto episodio in cui la dimensione della sinodalità mi 
sembra farsi evidente è la chiamata alla missione di Barnaba e Saulo, 
così come viene vissuta nella Chiesa di Antiochia (At 13,1-3). Una 
nuova tappa di evangelizzazione sta per avere inizio, una tappa di 
particolare significato per Luca in quanto porterà il Vangelo nelle città 



Vita Diocesana 

577 

dell’Asia Minore, l’Anatolia. L’evento non viene descritto come un 
passaggio della vicenda personale dei due evangelizzatori, ma si 
presenta come un processo che coinvolge l’intera comunità. 

Di nuovo emerge il contesto della preghiera, luogo in cui la Chiesa 
matura una scelta che ne segna la storia, e alla preghiera questa volta 
si accompagna un segno penitenziale, di conversione, il digiuno. In 
questo contesto l’intera comunità è coinvolta nella decisione di 
mettere a parte due dei suoi membri per la missione: «Mentre essi 
stavano celebrando il culto del Signore e digiunando, lo Spirito Santo 
disse: “Riservate per me Bàrnaba e Saulo per l’opera alla quale li ho 
chiamati”» (At 13,2). 

La scelta dei due missionari non nasce da una semplice decisione 
umana, ma si configura come risposta della Chiesa alla voce dello 
Spirito: «Allora, dopo aver digiunato e pregato, imposero loro le mani 
e li congedarono» (At 13,3). È dunque la comunità che impone le mani 
su due dei suoi membri, finora qualificati come appartenenti al 
gruppo dei profeti e dei maestri, e li costituisce missionari, ovvero 
apostoli, in quel senso lato che troviamo attestato in particolare nel 
vocabolario paolino, di cui c’è traccia, proprio a riguardo di Barnaba 
e Saulo, anche negli Atti (cfr. At 14,4.14). 

5. Possiamo, a questo punto, individuare gli elementi di un 
processo sinodale che conduce la Chiesa ad assumere decisioni che 
orientano in modo decisivo il suo cammino nella storia. Li raccolgo da 
come sono emersi dalla lettura dei testi finora esaminati e li propongo 
in forma di semplice elenco: 

- un contesto di preghiera; 

- un atteggiamento di conversione e penitenza; 

- un’attitudine concreta all’ascolto rivolta all’interno della comunità, 
ma anche alle voci che vengono dall’esterno; 

- un intreccio di parole ed esperienze, di voci e di fatti; 

- un confronto in cui ciascuno ha un proprio ruolo a seconda del posto 
e, se del caso, dell’ufficio che ricopre nella comunità; 

- manifestazioni specifiche dello Spirito che ne comunicano il pensiero 
e la volontà; 

- decisioni che operano svolte significative nella storia della comunità, 
in specie in ordine alla missione. 

Tutto questo si ritrova nell’evento del cosiddetto Concilio di 
Gerusalemme (At 15,1-35), in cui si fa poi ancora più esplicita la 
dimensione assembleare. L’origine dell’evento è così descritta nel libro 



Vita Diocesana 

578 

degli Atti: «Alcuni, venuti [ad Antiòchia] dalla Giudea, insegnavano ai 
fratelli: “Se non vi fate circoncidere secondo l’usanza di Mosè, non 
potete essere salvati”. Poiché Paolo e Bàrnaba dissentivano e 
discutevano animatamente contro costoro, fu stabilito che Paolo e 
Bàrnaba e alcuni altri di loro salissero a Gerusalemme dagli apostoli e 
dagli anziani per tale questione» (At 15,1-2). Anche in questo caso si 
parte da un’esperienza, quella di Paolo e Barnaba e del loro modo di 
evangelizzare, che si fa interrogativo e contestazione nella bocca degli 
oppositori. 

Giunti a Gerusalemme il confronto si rinnova in un contesto che 
coinvolge l’intera «Chiesa», all’inizio e alla conclusione del processo 
(At 15,4.22), segnalando al tempo stesso un passaggio che coinvolge 
segnatamente «apostoli» e «anziani» (At 15,6), con un intreccio tutto 
da approfondire tra implicazione di tutti e ruolo specifico di alcuni. 
Questo vale anzitutto per la connessione tra le diverse esperienze 
narrate. Quanto viene riferito da Paolo e Barnaba circa la loro 
evangelizzazione tra i pagani ha una sua importanza, in quanto è 
proprio dai loro viaggi missionari che il problema era stato posto 
all’attenzione di tutti. Ma è l’esperienza di Pietro con Cornelio ad 
assumere il ruolo centrale, perché, nella teologia di Luca, l’esperienza 
dei Dodici ha un peso decisivo nella storia dell’annuncio evangelico, 
in forza del loro legame unico e insostituibile con il Gesù storico e il 
Cristo risorto. Si tratta di un elemento storico-salvifico che permane 
nella funzione della Tradizione apostolica, di cui i successori degli 
Apostoli sono i custodi. 

Ma poi l’esperienza di Pietro e insieme quella di Paolo e Barnaba, 
che testimoniano l’agire di Dio nella storia, illuminano l’ascolto della 
Parola interpretata come profezia dell’oggi di Dio da parte di Giacomo 
e da essa si lasciano illuminare. Da questo incrocio tra esperienza e 
Parola si giunge a un’indicazione sapienziale che riconosce la novità 
del Vangelo ma garantisce al tempo stesso la comunione tra tutti i 
fratelli. Si tratta di una decisione che si riconosce non scaturita dalla 
misura del consenso ma da una condivisione di tutti, perché in essa si 
riconosce la voce dello Spirito: «È parso bene, infatti, allo Spirito Santo 
e a noi… » (At 15,28). 

Questa articolazione di partecipazione e responsabilità a tutti i 
livelli, ben oltre la stretta cerchia degli Apostoli dovrebbe indurre a 
definire il cosiddetto Concilio di Gerusalemme propriamente come un 
Sinodo, stando a quanto segnala la Commissione Teologica 
Internazionale, che invita a distinguere tra sinodalità e collegialità: «Il 
concetto di sinodalità richiama il coinvolgimento e la partecipazione 



Vita Diocesana 

579 

di tutto il Popolo di Dio alla vita e alla missione della Chiesa […] La 
collegialità, [a sua volta], è la forma specifica in cui la sinodalità 
ecclesiale si manifesta e si realizza attraverso il ministero dei Vescovi» 
(La sinodalità nella vita e nella missione della Chiesa, 2 marzo 2018, 
n. 7). 

6. Quanto accade nel cap. 15 degli Atti si può pensare come un 
punto di arrivo di un cammino di sinodalità che si completa in una 
forma assembleare più definita, ma all’assemblea si giunge attraverso 
un cammino di sinodalità che potremmo chiamare feriale. In questo 
senso il ricorso all’esemplarità della Chiesa delle origini in ordine alla 
sinodalità non può confinarsi solo nel cap. 15 degli Atti, ma deve far 
tesoro anche degli altri passaggi su cui ci siamo soffermati, in cui i 
diversi elementi che costituiscono un’esperienza o un processo 
sinodale non sono meno evidenti e, in qualche modo, vanno 
completandosi con il progredire stesso della storia della Chiesa 
nascente. 

Questa successione di esperienze non va compresa però come un 
susseguirsi di eventi tra loro scollegati. Essi emergono all’interno di 
un vissuto ecclesiale che si propone come il cammino della Parola 
nella storia, perché la Chiesa nel suo sorgere si percepisce proprio 
così, come una compagnia di discepoli che, garantiti dai testimoni del 
Risorto, si fanno strumenti della via che la Parola, sotto l’impulso dello 
Spirito, si traccia nel mondo. Non a caso il primo nome che la 
comunità cristiana riceve o si dà, noi lo sappiamo, è proprio quello di 
“Via”, e i cristiani sono definiti «uomini e donne, appartenenti a 
questa Via» (At 9,2). 

7. È allora significativo che la seconda tappa del Cammino sinodale 
nazionale prenda le mosse da una icona biblica strettamente legata 
all’esperienza della via. Leggo dal documento della CEI I cantieri di 
Betania. Prospettive per il secondo anno del Cammino sinodale (11 
luglio 2022): «Parole come: cammino, ascolto, accoglienza, ospitalità, 
servizio, casa, relazioni, accompagnamento, prossimità, 
condivisione… sono risuonate continuamente nei gruppi sinodali e 
hanno disegnato il sogno di una Chiesa come “casa di Betania” aperta 
a tutti. 

“Mentre erano in cammino, entrò in un villaggio e una donna, 
di nome Marta, lo ospitò. Ella aveva una sorella, di nome Maria, la 
quale, seduta ai piedi del Signore, ascoltava la sua parola. Marta 
invece era distolta per i molti servizi. Allora si fece avanti e disse: 
‘Signore, non t’importa nulla che mia sorella mi abbia lasciata sola 
a servire? Dille dunque che mi aiuti’. Ma il Signore le rispose: 



Vita Diocesana 

580 

‘Marta, Marta, tu ti affanni e ti agiti per molte cose, ma di una cosa 
sola c’è bisogno. Maria ha scelto la parte migliore, che non le sarà 
tolta’” (Lc 10,38-42). 

“Mentre erano in cammino”: la scena è dinamica, c’è un cammino 
insieme a Gesù (un “sinodo”). Luca aveva indicato poco prima la 
composizione del gruppo che accompagnava il Maestro: “In seguito 
egli se ne andava per città e villaggi, predicando e annunciando la 
buona notizia del regno di Dio. C’erano con lui i Dodici e alcune donne 
che erano state guarite da spiriti cattivi e da infermità: Maria, 
chiamata Maddalena, dalla quale erano usciti sette demòni; Giovanna, 
moglie di Cuza, amministratore di Erode; Susanna e molte altre, che li 
servivano con i loro beni” (Lc 8,1-3). Questo gruppo che cammina con 
il Maestro è il primo nucleo della Chiesa: i Dodici e alcune donne che 
seguono il Signore lungo la via, peccatori e peccatrici che hanno il 
coraggio e l’umiltà di andargli dietro. I discepoli e le discepole del 
Signore non percorrono itinerari alternativi, ma le stesse strade del 
mondo, per portare l’annuncio del Regno. I discepoli sono “coloro che 
guardano con fede a Gesù, autore della salvezza e principio di unità e 
di pace” (LG 9): non un gruppo esclusivo, ma uomini e donne come 
gli altri, con uno sguardo però illuminato dalla fede nel Salvatore, che 
condividono “le gioie e le speranze, le tristezze e le angosce degli 
uomini d’oggi, dei poveri soprattutto e di tutti coloro che soffrono” 
(GS 1)». 

Così il testo dei Vescovi. Questa dinamica quotidiana dell’incontro, 
dell’ascolto, della condivisione è la strada della sinodalità che ci è 
chiesto di percorrere sotto la guida dello Spirito di Gesù. 
  



Vita Diocesana 

581 

OMELIA DELL’ARCIVESCOVO NEL PRIMO GIORNO 

 

Cappella del Seminario Arcivescovile 
Lunedì 12 settembre 2022 

 

a celebrazione del Nome di Maria ci ricorda che è il nostro 
nome. Non siamo soli. È sia affermazione che esortazione! 
Non permettiamo che il divisore ci nasconda il legame che ci 

unisce a questa Madre, alla quale apparteniamo e che ci è affidata, 
senso della nostra vita nonostante il nostro peccato. Apparteniamo ad 
un popolo santo, siamo noi le pietre vive di questo edificio spirituale, 
di questa casa nella quale ci pensiamo e vogliamo vivere. È umana, 
segnata quindi dalla nostra fragilità e povertà. Spesso questo è motivo 
di delusione o di critica, financo di offesa. 

La Madre si ama e il suo nome, che è anche il nostro nome, ci 
ricorda che siamo suoi e che lei è nostra, che siamo amati; uniti, ma 
non uguali; diversi ma non isolati. Maria è il nostro nome e se il mondo 
ci vede con un’ideologia noi siamo semplicemente suoi figli e fratelli 
tra noi. La Chiesa è famiglia ed è la nostra famiglia. Per tante persone 
il nostro nome rappresenta quello di questa Madre, nome che contiene 
tanti nomi, anche quelli che ancora non conosciamo, eppure lei ci 
ricorda che sono suoi e nostri. È un nome che suscita speranza in tanto 
isolamento, al quale tanti ricorrono molto più di quello che pensiamo. 
E noi non siamo una matrigna che verifica e risparmia perché i figli 
non li sente suoi, ma una madre paziente che sa aspettare il figlio, che 
trova in lui quello che c’è di buono, che lo tratta sempre con umanità, 
anche quando ne è rimasta poca, che non lascia mai solo nessuno. 

L’induzione così pervasiva e banale dell’individualismo – che 
cresce nel silenzio e nell’isolamento, e si insinua nel malessere – è ad 
essere dei single. Non siamo single e gli altri non sono un’entità 
indistinta, come ammoniva con un certo rigore Don Milani, per cui 
alla fine perdiamo i nostri figli e nemmeno ce ne accorgiamo perché, 
come il mestiere più antico del mondo e le maestre, i clienti li abbiamo 
sempre. Il nostro nome è Maria. Non siamo amministratori 
impersonali, dei tecnici che gestiscono o interpretano. Le nostre 
comunità sono per noi i legami più personali, sono la nostra vita più 
vera e bella, il cento volte tanto nostro proprio perché non posseduto, 
frutto di sola grazia, amore umano che possiamo e dobbiamo 
riconoscere e coltivare. 

L



Vita Diocesana 

582 

La comunione – che può essere anche solo accoglienza, perché non 
la controlliamo con i nostri indicatori di efficienza e prestazione, ma 
con quelli invisibili ed efficaci della grazia – è affidata a noi ed è la 
nostra vita. Siamo gli uomini della comunione: passa per noi ma guai 
se si fermasse con noi. È circolare e per questo verticale e il nostro 
ministero è mettere al centro Gesù. Il nome di Maria è il nome di 
questa comunione che genera la presenza di Cristo. In una 
generazione impaurita dai legami e insicura perché ama poco e 
consuma molto, alla ricerca continua di misure, mansionari, istruzioni 
per l’uso, possessiva e fragile, noi rappresentiamo la prassi di un 
amore buono ma esigente, per tutti e personale, fedele ma dinamico, 
non protagonista eppure capace di esaltare i talenti di ognuno. È una 
madre e non una terapeuta. Ci ascolta e ascolta, ci interpreta, certo, 
ma come una madre esperta di umanità, che sa aspettare e conoscere 
in maniera non compilativa o funzionalistica ma con la verità 
dell’amore, perché non smetterà di dire in tanti modi di fare quello 
che Cristo ci dice. È una madre e non un servizio sociale, anzi lo è 
molto di più perché non ama in astratto, ma con la cura e l’intelligenza 
di una madre che cerca il meglio per i suoi figli e non lascia ridurre 
l’amore a esortazione ma vive l’ortoprassi della custodia della vita di 
ognuno. È una madre che coinvolge tutta la vita e non una democrazia 
in cui esercitare un ruolo. La comunione inizia e cresce non con una 
definizione o una teoria intelligente, ma con tanta preghiera e tanta 
umanità concreta, camminando insieme, considerando ciascuno 
importante, sentendo l’altro fratello anche quando non lo sente. 
Troveremo le forme per vivere questa comunione ma solo se la 
custodiamo dalla divisione e la facciamo crescere partendo sempre da 
persone, nomi, con la fatica di questo ma anche con la gioia e la 
bellezza di una famiglia e non di un’idea. 

Ringrazio per il dono della Chiesa e di questa Chiesa di Bologna, 
di ogni comunità, piccola e grande, tutte importanti, per il carisma dei 
religiosi e perché nella comunione troviamo il senso e il valore di ogni 
ministero, mai competitivo ma sempre complementare. Ringrazio per 
questo nome dolcissimo e così umano, che non si rassegna e resta sotto 
le tante croci, umile ma capace di abbattere i potenti dai troni. A 
questa madre che amiamo con tutto noi stessi e dalla quale desidero 
che vi sentiate amati, nonostante i limiti e le fatiche, appartengono 
anche i tanti fratelli più piccoli di Gesù, quelli evidenti e quelli la cui 
sofferenza resta nascosta a chi è distratto, ma non sfugge allo sguardo 
attento e tenero di una madre. L’apostolo non può accettare che la 
comunità sia un compromesso tra tanti individualismi, un 
condominio nel quale ognuno afferma se stesso. 



Vita Diocesana 

583 

Aiutiamo le comunità a vincere ogni logica divisiva e questo è 
possibile solo appartenendo a Cristo e con tanta comunione. La 
comunione la viviamo e contempliamo pienamente nell’Eucaristia, 
anticipo di quella del cielo. «Aspettatevi», chiede l’apostolo, cioè 
coinvolgete tutti, cercate e amate l’unità, componendola con pazienza, 
sempre intorno a Cristo, per essere quello che Gesù vuole: una cosa 
sola. Prendiamo esempio dal centurione che fa sua la sofferenza del 
servo. Ne sente l’urgenza. Non rimanda: sta per morire. Non fa finta, 
non aspetta di vedere come va a finire, non è fatalista. Chi ama non 
perde tempo. Anche Gesù non lo perde e si incammina con loro. Ecco 
cosa significa uscire: ascoltare e camminare dentro le tante sofferenze, 
conoscerle, farle nostre. Solo così avviene un incontro altrimenti 
impossibile e il centurione diventa modello di fede. 

Nome dolcissimo, Madre nostra, Madre dell’unità e della pace in 
un mondo diviso e di tante isole, poco capace di pensarsi insieme, 
grazie di portare il tuo Nome di amore e rappresentarlo per tanti che 
camminano con noi. Donaci di vivere e costruire la comunione tra noi 
e con tutti. 
  



Vita Diocesana 

584 

RELAZIONE DI DON PAOLO ASOLAN, 
PRESIDE E DOCENTE DEL PONTIFICIO ISTITUTO PASTORALE 

“REDEMPTOR HOMINIS”, 
“RIPENSARE IL VOLTO MINISTERIALE DELLE COMUNITÀ CRISTIANE” 

 

Seminario Arcivescovile 
Lunedì 12 settembre 2022 

 

A. CONSIDERAZIONI PREVIE (E NECESSARIE). 

Affrontare un tema del genere ha bisogno di alcune riflessioni 
previe: a partire dalla definizione di ministeri, del loro reciproco 
rapporto e dell’ecclesiologia nella quale ci muoviamo. 

Sarebbe facile (?) dare delle ricette prefabbricate, ma la TP non 
ragiona così. 

Ad esempio, il tema dei cosiddetti “ministeri laicali” sta al crocevia 
di altre questioni che vi sono intrecciate, la soluzione delle quali 
determina la comprensione tanto del termine in sé (che significa 
“ministero”? che significa “laico”?) che del suo sviluppo 
progettuale/pratico all’interno della vita della Chiesa. È facilmente 
intuibile come tali questioni riguardino la consistenza o meno di una 
specificità nell’identità dei laici battezzati, rispetto ai battezzati 
ordinati o a quelli consacrati nella vita religiosa; la sua articolazione 
in rapporto al sacerdozio ministeriale; la sua destinazione alla 
edificazione della Chiesa e della sua missione nel mondo; 
l’ecclesiologia che la giustifica e la supporta. 

Quel che possiamo fare, coerentemente con il metodo della TP, 
sarà mettere a fuoco alcuni criteri, che ci aiuteranno (se e in quanto 
fatti reagire con il dato di contesto, cioè con la realtà concreta di cui 
vivete) a progettare la prassi pastorale e a non subirne soltanto il 
trascinamento (in senso deduttivo o in senso induttivo). 

Dovremo fare delle considerazioni previe, spero sintetiche, che 
tuttavia ritengo necessarie. 

- “Ripensare il volto” di una comunità cristiana significa elaborare 
una certa visione di Chiesa; ministero ordinato e ministeri sono 
costitutivamente correlativi in questa elaborazione, si comprendono a 
vicenda. Uno dei frutti del Concilio è stata appunto l’arricchita 
comprensione che la Chiesa ha avuto di se stessa come di un mistero 
(cfr. LG), portando a sintesi quanto Guardini già intuiva agli inizi del 
Novecento: «Siamo alla vigilia di una rivoluzione: la Chiesa nelle 
anime». Qualunque questione sui ministeri non può prescindere da 



Vita Diocesana 

585 

una ricomprensione «nelle [nostre] anime» della Chiesa: cioè una 
appropriazione personale, vissuta, che dobbiamo sentire come vita 
della nostra vita. Senza questa “rivoluzione” ogni operazione di 
ristrutturazione pratica della vita delle nostre comunità scadrà a 
ingegneria social-ecclesiastica. Per un prete/diacono: a una cosa in più 
da fare, di cui spesso non si capisce neppure l’obiettivo ultimo. 

- La comprensione che la Chiesa ha elaborato di se stessa nel 
Concilio è avvenuta con l’obiettivo di rispondere meglio alla missione 
per la quale esiste ed è inviata nel mondo: «immettere l’energia 
perenne, vivificante, divina del Vangelo nelle vene di quella che è oggi 
la comunità umana, che si esalta delle sue conquiste nel campo della 
tecnica e delle scienze, ma subisce le conseguenze di un ordine 
temporale che taluni hanno tentato di riorganizzare prescindendo da 
Dio» (Giovanni XXIII, Humanae salutis, 3). È la questione del rapporto 
Chiesa/mondo, o meglio Vangelo/modernità (Etsi Deus non daretur). 
Di fatto nel dopo-Concilio (e, per certi versi, già nella titolazione della 
costituzione Gaudium et Spes) il tema dell’evangelizzazione appare 
come cifra della recezione del Concilio (Evangelii Nuntiandi, il grande 
tema della Nuova evangelizzazione, Evangelii Gaudium). Tale tema 
intrattiene inestricabilmente la natura della Chiesa e la sua identità, il 
suo posto nel mondo. È già intuibile come una tale comprensione 
coinvolga tutti i battezzati e non solo gli ordinati e i consacrati. 
Convertire la pastorale in senso missionario non è dunque aggiungere 
delle attività di primo annuncio a quelle ordinarie della vita delle 
parrocchie; è, come si esprime il Papa, «ripensare tutto in chiave 
missionaria». L’ad-intra stesso della Chiesa va compreso alla luce della 
sua missione ad-extra (ospedale da campo, essenzializzazione 
dell’annuncio, pastorale kerigmatica, ripensamento di tutti i ministeri, 
financo degli orari delle attività pastorali…). 

- L’azione pastorale della comunità cristiana, in questa 
prospettiva, non può strutturarsi più (soltanto) a partire dal trinomio 
(divenuto classico) evangelizzazione-liturgia-carità [che sono 
dimensioni e non settori della pastorale] ma a partire dalla concreta 
vita dell’essere umano (cfr. gli ambiti del convegno di Verona), che è 
la magna quaestio della modernità: chi è l’uomo? Cos’è il mondo? E 
cosa centra Dio con loro? Fu proprio all’origine della modernità che 
tale triade iniziò la sua fortuna nella riflessione teologico-pratica, a 
partire dalla comprensione del ministero di Gesù suddiviso in regale, 
sacerdotale e profetico. Ripresa in ambito protestante, soprattutto dal 
filone calvinista, quella suddivisione fu usata per sostenere la teologia 
del sacerdozio comune (contrapposta antagonisticamente a quella del 
sacerdozio ministeriale dei preti cattolici), configurato proprio grazie 



Vita Diocesana 

586 

al trinomio sacerdote-re-profeta. Tale trinomio vale certamente e 
correttamente (quando sia compreso unitariamente) per Gesù Cristo 
e il suo sacerdozio pastorale e vale anche per il cristiano, che nel 
battesimo è assimilato a Cristo. In ambito cattolico – già nel contesto 
post-tridentino – venne usato sempre più per strutturare la figura e la 
missione del pastore, soprattutto del parroco, al quale vennero 
attribuite le tre competenze fondamentali del magisterium verbi, 
ministerium gratiae, regimen animarum. Tale trinomio passò quindi 
a caratterizzare anche il mondo laicale cattolico, quando si cominciò 
(a partire dalla metà del ‘900) a valorizzare il sacerdozio comune dei 
fedeli (naturalmente con qualche coerente modifica: non più 
magisterium verbi, ma formazione catechistica; non ministerium 
gratiae o dei sacramenti, ma partecipazione liturgica; non governo 
delle anime ma vita di carità). Nella formula più usata diverrà: 
catechesi, liturgia e carità. Dobbiamo ritenere però che questo 
crescente ricorso al trinomio parola-liturgia-carità si sia verificato per 
una ragione più profonda e cioè proprio per il progressivo 
differenziarsi della Chiesa dalla società, iniziato a partire dalla 
modernità. La destrutturazione della christianitas e il venir meno 
della coincidenza Chiesa-società comportò per la Chiesa lo sforzo di 
definire se stessa e la propria presenza nella società. Quindi a dover 
necessariamente rispondere alla domanda in che cosa consistesse 
l’azione pastorale. La differenziazione e la secolarizzazione sempre 
più pervasive hanno comportato una revisione complessiva 
dell’azione pastorale e la necessità di ricomporre, in maniera più 
persuasiva, un “intero pastorale”. Questo intento, lodevole e corretto, 
è stato – di fatto – realizzato in chiave remissiva: cedendo cioè a quella 
spinta socioculturale che delimitava il campo della religione al privato 
e il senso pubblico della Chiesa a ruoli di supplenza socioassistenziale. 
In questo modo non solo si è contribuito all’instaurarsi della 
differenziazione, ma anche alla ritirata pratica della pastorale dai 
luoghi e dalla vita quotidiana della gente, ritenuta profana, laica, 
secolare, e quindi non più appartenente al proprium dell’azione 
pastorale. La pastorale rischia da allora di ridursi a quell’insieme di 
attività che si svolgono dentro la comunità, dentro la chiesa, 
addirittura dentro le mura dell’edificio parrocchiale. Così, secondo 
l’interpretazione restrittiva di quel trinomio, trova autocopertura e, 
in qualche modo, autogiustificazione il ritrarsi circoscritto e 
intraecclesiale dell’azione pastorale. Dobbiamo riconoscere che il 
trinomio è messo seriamente in crisi dalle esigenze della nuova 
evangelizzazione. L’idea stessa di una “nuova evangelizzazione” e le 
prospettive indicate da Evangelii Gaudium mostrano categoricamente 



Vita Diocesana 

587 

– non solo e non tanto dal punto di vista teoretico, ma dal punto di 
vista pratico – che la pastorale reale, quella che effettivamente cerca 
di fare i conti con la postmodernità e con la differenziazione, non può 
essere limitata o progettata dentro a quello schema. È già importante 
rilevare che una adeguata mappatura dell’azione ecclesiale (e, 
contemporaneamente, del volto ministeriale delle comunità cristiane) 
in questo nostro tempo e in questo contesto deve saper distinguere 
ciò che serve ad edificare la comunità nel proprio vissuto interno (ad 
intra) e le azioni che servono invece ad extra, cioè quelle che 
riguardano l’evangelizzazione, la missione, l’animazione delle realtà 
temporali. Il trinomio evangelizzazione-liturgia-carità spinge verso 
un’azione pastorale fortemente squilibrata: dedica molto alla parte ad 
intra (strutturando organicamente le celebrazioni, i sacramenti, i vari 
momenti della vita interna di una comunità…) e fatica molto ad 
organizzare il resto (configurando la pastorale ad extra più come una 
pastorale di iniziative, che una pastorale strutturata organicamente). 
Iniziamo così a comprendere in che senso la missione oggi non può 
prescindere dai laici e dalla loro vita quotidiana: il campo della 
famiglia, con la sua crescita interna e l’educazione dei figli; il campo 
della vita sociale e del lavoro; il campo della salute e del tempo 
libero... sono dimensioni che appartengono contemporaneamente al 
vissuto dell’uomo in quanto uomo ed al vissuto cristiano (sono 
collocate dentro l’ottica del Vangelo) e che, tuttavia, sono perlopiù 
emigrate dall’agenda pastorale ordinaria, poiché faticano a rientrare 
nel suddetto trinomio; non progettate adeguatamente, rischiano di 
allargare la mappatura pastorale, complicandola sempre più. 

“Ripensare il volto ministeriale delle nostre comunità” dovrà tener 
conto di queste osservazioni se non vorrà ridursi all’ennesimo 
espediente che risucchia energie, spese soltanto all’interno delle 
parrocchie, con le frustrazioni inevitabili che ne verranno – perché si 
ripiegheranno a offrire servizi religiosi sempre meno richiesti. Perché 
l’asse della crescita è la missione, non la conservazione o il 
funzionamento aziendale delle parrocchie – per il quale reclutare 
nuove leve di lavoratori. 

 

B. LA QUESTIONE DEI “MINISTERI LAICALI” 

1. Una coestensione da criticare. 

L’indole secolare esprime la modalità con cui la costitutiva 
dimensione secolare della Chiesa si realizza nella vita di quei fedeli 
che sono i laici: «Cercare il regno di Dio trattando le cose temporali e 
orientandole secondo Dio» (Lumen Gentium, 31). Tale indole ha 



Vita Diocesana 

588 

“significato teologico” perché dice la modalità specifica con cui il 
cristiano laico partecipa alla crescita del Regno tanto edificando la sua 
comunità che operando nel mondo: non definisce una qualsiasi 
relazione del laico battezzato alla secolarità, ma la sua “qualità 
specificamente teologica”. Non nel senso, quindi, di meramente 
definire il campo di azione del cristiano laico, ma la sua fisionomia e 
soggettività ecclesiale. Anche quando opera per la edificazione della 
Chiesa, il cristiano laico si esprime come colui la cui vocazione e 
missione si esercita nell’instaurazione del Regno negli ambiti vari e 
complessi del vissuto concreto. 

«Il servizio dei laici nel mondo non è un servizio secolare. È un 
servizio salvifico, che, per questo, è ecclesiale. […] è così che il servizio 
secolare dei laici partecipa del carattere sacramentale della Chiesa 
che, come sacramento universale della salvezza, è il popolo 
messianico»1. 

In questa prospettiva, non esiste una duplice missione della Chiesa 
(una ad intra affidata ai ministri ordinati, l’altra ad extra delegata ai 
laici), ma un’unica missione che si dispiega in un duplice ambito: 
«certamente tutti i membri della Chiesa sono partecipi della sua 
dimensione secolare; ma lo sono in forme diverse» (Christifideles laici, 
15). Tale considerazione – dell’ambito secolare come ambito 
imprescindibile della missione della Chiesa – qualifica ecclesialmente 
il laico senza forzatamente clericalizzarlo, senza cioè che si debbano 
intendere i “ministeri laicali” alla stregua dei ministeri ordinati. 

Tale precisazione risulta fondamentale per il nostro tema: come 
vanno dunque intesi i “ministeri laicali”, se non debbono essere 
clericomorfi, e se traggono la loro giustificazione non dal sacramento 
dell’ordine ma da quello del Battesimo e della Confermazione? 

Fu il movimento liturgico a ripensare un’iniziale, diversa 
articolazione dei ministeri nella/della Chiesa, considerandoli e 
trattandoli prevalentemente all’interno dell’azione liturgica. E, 
successivamente, furono il cosiddetto movimento laicale, quello 
missionario e la flessione numerica dei ministri ordinati a porre sul 
tappeto la questione – fattasi urgente – del ruolo ecclesiale da 
riconoscere/affidare ai laici. 

È interessante che nell’immediato post Concilium la Chiesa italiana 
abbia prodotto due documenti relativi alla problematica: I ministeri 
nella Chiesa (15 settembre 1973) ed Evangelizzazione e ministeri (15  

 
1W. Kasper, L’heure des laïcs, «Christus» 45 (1990) p.32. 



Vita Diocesana 

589 

agosto 1977); il primo più dottrinale, il secondo più pastorale. 

In tali documenti già si evidenziano alcuni criteri e alcune 
prospettive pratiche. 

Circa i criteri, si ribadisce che i ministeri costituiscono una grazia 
e non una rivendicazione umana; sono un compito e una missione; 
esigono un impegno cui accedere non per slancio emotivo ma previo 
discernimento approfondito; necessitano di competenze adeguate. 

Circa le prospettive, si indicano possibili configurazioni 
ministeriali, tanto nuove che riprese da quelle dell’antichità: 
catechista, cantore/salmista, sacrista/ostiario, ministero della carità… 
senza precisarne però né la configurazione canonica né il profilo 
operativo. Da qui la debolezza pastorale e l’inincidenza pratica delle 
indicazioni offerte dai Vescovi. È all’interno di questi documenti che 
trova ufficializzazione una formula coniata da Y. Congar2, 
dall’intonazione assai suggestiva: «Chiesa tutta ministeriale». Così il 
numero 18 di Evangelizzazione e ministeri: «L’esigenza vivissima, 
sentita in maniera differente e convergente nel campo sociale e nel 
campo ecclesiale, è quella di una Chiesa tutta ministeriale, tutta dotata 
e preparata, tutta compaginata e mobilitata con la molteplicità delle 
sue membra al servizio della propria missione nel mondo. Solo una 
Chiesa tutta ministeriale è capace di un serio e fruttuoso impegno di 
evangelizzazione e promozione umana e di attualizzazione di tutte le 
possibilità evangeliche nascoste, ma già presenti e operanti nella 
realtà del mondo». 

Questa attribuzione del carattere ministeriale così ampia, 
«coestesa all’essere stesso della Chiesa», finisce per esporre a 
confusione. Dunque va criticata. 

 

2.1. Alcuni guadagni necessari. 

Giustamente, perciò, il Sinodo sul laicato non userà quella 
formula, raccomandando anzi un futuro chiarimento, non soltanto 
lessicale. 

Tale chiarimento non dovrà avvenire a scapito delle due positive 
istanze soggiacenti al modello della «Chiesa tutta ministeriale», che 
debbono essere raccolte da qualunque riflessione teologico-pastorale 
che voglia affrontare il tema della presenza/missione dei laici nella 
Chiesa. 

 
2Y. Congar, Ministères et communion ecclésiale, Cerf, Paris 1971, p.17. 



Vita Diocesana 

590 

La prima riguarda il “carattere di servizio” proprio di ogni azione 
ecclesiale, e quindi proprio dell’azione di ogni cristiano. In questo 
senso, laddove per “ministero” si intenda puramente l’esplicitazione 
di questo carattere costitutivo, siamo in presenza di un uso corretto 
del termine anche in riferimento ai laici. 

La seconda segnala l’urgenza di uscire da una azione ecclesiale 
centrata esclusivamente sui pastori e dunque fortemente 
clericocentrica. Tale concentrazione presenta due difetti: mortifica le 
possibilità di espansione e di penetrazione della stessa pastorale nel 
mondo di oggi, per il quale necessitano competenze plurime e 
articolate, non tutte «esercitabili dai/attribuibili ai» pastori; e non 
incarna l’ecclesiologia della communio propria del Concilio3. 

Tale ecclesiologia presuppone la “corresponsabilità” di tutti nella 
Chiesa, in quanto radicata nella consacrazione battesimale. Ma essa 
non consiste principalmente in un’opera di aiuto o di sostegno al 
ministero dei pastori, quanto nell’espressione della vita cristiana “in 
sé”, trovando luogo e forma principalmente non nella cooperazione a 
compiti pastorali intraecclesiali, ma nella vita concreta del territorio, 
della gente, del luogo di lavoro. In tali ambiti la corresponsabilità va 
vissuta nella testimonianza attiva, senza necessitare di mandati 
speciali. 

È molto importante partire da questo riferimento fondamentale, 
perché esso chiarisce che i laici sono abilitati e riconosciuti nella loro 
responsabilità ecclesiale anzitutto e propriamente come laici, cioè non 
in forza di eventuali incarichi intraecclesiali (magari sostitutivi di 
quelli finora riservati ai ministri ordinati, come avverrebbe nel caso 
della guida pastorale di una comunità affidato a un laico), ma in forza 
piuttosto della loro concreta vita cristiana, secondo la vocazione e lo 
stato di ognuno. 

Nell’ecclesiologia della communio vale un importante criterio di 
contenuto e di metodo: le varie identità ecclesiali non si possono 
comprendere né vivere isolatamente, come compartimenti stagni o 
fattori autoreferenziali, ma soltanto nella reciprocità dinamica che le 
costituisce e le definisce. Ciò significa che esiste una costitutiva 
correlazione che va mantenuta tra ministeri ordinati e servizi laicali, 
senza che gli uni escludano la necessità o la presenza degli altri: 
“comunionalmente” gli uni rinviano agli altri. 

 
3Cfr. P. Asolan, Il pastore in una Chiesa sinodale. Una ricerca odegetica, S. 

Liberale, Treviso 2005, pp. 432-435. 



Vita Diocesana 

591 

Invece, nella letteratura che tratta dei “ministeri laicali” è spesso 
possibile riconoscere, sullo sfondo, non questa ecclesiologia della 
communio ma un’ecclesiologia “oppositiva”, sbilanciata 
carismaticamente4, dove la libertà dello Spirito sembra doversi 
contrapporre necessariamente – secondo la nota tesi weberiana – al 
ruolo istituzionale: come se non venissero entrambe dal medesimo 
Spirito e non fossero comunionalmente le une in costitutiva relazione 
alle altre. In un’ecclesiologia di questo tipo, il valore di un ministero 
laicale finirebbe col consistere nell’erosione delle posizioni 
ministeriali occupate dal clero, o nella loro ridistribuzione creativa. 

Vi è anche un’altra opposizione che non può essere sottoscritta, 
pur condividendone il punto di partenza, e cioè la critica alla 
“dilatazione ministerializzante” che anche noi abbiamo contestato: 
quella tra cristiani “discepoli” e “ospiti”5. Se è vero che non tutti i 
battezzati sono perciò stesso investiti/investibili di un ministero, 
tuttavia tutti condividono la responsabilità ecclesiale: dunque, in 
nessun modo possono essere considerati come semplici “ospiti”. 

 

2.2. Alcune precisazioni [non solo] lessicali. 

L’ecclesiologia della communio entro la quale affrontiamo il nostro 
tema, deve poter distinguere all’interno della comunità diversificati 
compiti e uffici: sia nella forma (costitutiva e strutturale) del ministero 
ordinato, sia nella forma di incarichi (compiti e uffici) ordinari di 
“partecipazione” pastorale, sia nella forma di “cooperazione” 
pastorale di carattere straordinario (eccezionale e suppletivo). 

Più precisamente, va distinta la “corresponsabilità” dalla 
“collaborazione”. Mentre la prima – in quanto si dà in forza del 
Battesimo, fonda la soggettività ecclesiale del laico ed è risposta alla 
vocazione battesimale – non consiste nell’incarico di qualcosa da parte 
di qualcuno, la seconda consiste nell’assunzione di un servizio 
ecclesiale specifico. Ciò avviene per due vie: quella che possiamo 
chiamare “collaborazione”, incardinata nella soggettività laicale (non 
nell’attribuzione di un incarico che spetta al pastore), grazie alla quale 
si assume un incarico di per sé già comunque presente nella comunità 
(per es. la catechesi) e possibile per la grazia del Battesimo; e quella 
 

4Cfr. ad esempio K. Holl, Der Kirchenbegriff nach Paulus in seinem Verhältnis 
zu dem der Urgemeinde, in Das Paulusbild in der neueren deutschen 
Forschung, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1969, pp. 144-178. 

5Cfr. P. A. Sequeri, Il Dio affidabile, Queriniana, Brescia 1996, pp. 602-609. 



Vita Diocesana 

592 

che – più appropriatamente – possiamo chiamare “cooperazione”. 

Quest’ultima si dà sia quando un laico assume un compito di aiuto 
all’esercizio del ministero del pastore (ricevendo da lui esplicito 
mandato: per es., la distribuzione straordinaria dell’Eucaristia: 
ministero di per sé non originato dalla grazia battesimale), sia quando 
coopera all’esercizio del ministero pastorale, assumendo funzioni 
delegate di guida della comunità in forma suppletiva. 

Tale articolazione va coordinata efficacemente da parte del 
pastore, al quale spetta il compito di promuovere sapientemente le 
persone che vi saranno coinvolte, attivando una rete di relazioni che 
sostanziano una “cultura della comunione” senza la quale tutto 
potrebbe risolversi in un protagonismo patologico (del pastore o dei 
laici collaboratori/cooperatori) e dove l’attività si paga con 
l’inaridimento della fede. 

Senza questa rete comunionale di rapporti c’è il rischio che la 
missione dei vari soggetti imploda, perché non genera né reciprocità, 
né condivisione, né carità: non genera nemmeno quella diakonia che 
dovrebbe caratterizzare chi serve nella comunità cristiana (Mc 10, 41-
45). «La distinzione tra corresponsabilità di tutti e collaborazione di 
alcuni è capitale…la corresponsabilità si impone, la collaborazione si 
concede»6. 

 

3. Articolazione delle figure ministeriali. 

Alla luce di tutto questo, quale articolazione della ministerialità 
ecclesiale sarà possibile prevedere? 

 

3.1. Ministeri istituiti. 

Sono quei ministeri ufficialmente determinati per «farsi carico di 
speciali compiti e mansioni nella comunità» (CEI, Evangelizzazione e 
ministeri, n. 62). Attualmente sono i ministeri del lettorato, 
dell’accolitato e del catechista, cui si può aggiungere – per affinità – il 
servizio straordinario della distribuzione dell’Eucaristia. Come si 
vede, rimane qui piuttosto caratterizzante la centratura liturgica. 

Ora, tale contesto precipuo e particolare, da una parte conferma il 
posto centrale che la liturgia (in quanto fons et culmen) tiene nella 
 

6A. Borras, Les ministères laïcs. Fondements théologiques et figures 
canoniques, in Id (ed.), Des Laïcs en responsabilité pastorale? Accueillir de 
nouveaux ministères. Ouvrage publié à l’initiative du groupe de travail des 
canonistes francophones de Belgique, Cerf, Paris 1996, pp. 95-120 (p. 104). 



Vita Diocesana 

593 

vita e nell’agire della Chiesa; dall’altra espone i ministeri istituiti al 
rischio della separatezza del loro esercizio rispetto all’insieme della 
pastorale. 

 

3.2. Incarichi ufficialmente riconosciuti. 

Meglio dunque preferire la dizione di “incarichi” rispetto a quella 
di “ministeri laicali”, da riservare ai tre ministeri [finora] 
ufficialmente determinati. Come quelli, tuttavia, anche questi si 
determinano in base a caratteri analoghi: soprannaturalità di origine, 
ecclesialità di fine e di contenuto, stabilità di prestazione, pubblicità 
di riconoscimento, attitudine e competenza specifica. 

Con la differenza che tali incarichi non vanno prospettati solo in 
ambito liturgico o intraecclesiale, proprio in forza dell’indole secolare 
che caratterizza i laici: qui si apre «un orizzonte assai vasto per i 
ministeri dell’animazione cristiana dell’ordine temporale, e della 
promozione umana, le quali, come tali, fanno parte della missione 
della Chiesa» (Evangelizzazione e ministeri, 73). 

Tenendo dunque fermo che l’espressione «Chiesa tutta 
ministeriale» va criticata, la forma da dare alla comunità cristiana 
rimane comunque quella ispirata al servizio da parte di tutti, poiché 
una corresponsabilità che coinvolge ogni battezzato è quella di 
seguire Gesù Cristo che «non è venuto per essere servito, ma per 
servire e dare la sua vita in riscatto per tutti» (Mt 20,28). 

Tale partecipazione di tutti al servizio di/in Cristo ha grande 
valore spirituale e pastorale: 

 - sotto il profilo personale: non tutti i carismi sono ministero, 
mentre ogni ministero è un carisma, cioè un dono che si esplica 
necessariamente come servizio al prossimo, e non solo come dotazione 
personale di cui abbellirsi; 

- sotto il profilo ecclesiale: ogni servizio ufficialmente riconosciuto, 
ogni ministero istituito, si inseriscono specificamente in una comunità 
cristiana concreta, per opera ed effetto dello Spirito, che riempie e 
vivifica tutto il corpo di Cristo. Per questo essi implicano sempre una 
costitutiva dimensione ecclesiale. 

Da qui la necessità che vi sia un mandato esplicito della Chiesa: 
tale mandato richiede un impegno di stabilità (necessaria 
all’edificazione e alla missione) e una verifica delle effettive esigenze 
della comunità, giacché non bastano a tale verifica la disponibilità o 
il desiderio dell’eventuale candidato. La vocazione al servizio 
ecclesiale va sempre ricondotta alla sua natura di espressione di 



Vita Diocesana 

594 

servizio e strappata alla restrizione che – già in passato, ma in forme 
molto più insidiose nel presente – riduce il servizio ecclesiale a 
questione soggettiva e psicologica, compressa dentro il perimetro 
angusto e chiaroscurale della realizzazione di sé o del proprio sentire. 

 

3.3. Collaborazione e cooperazione dei laici. 

Qualificare di sola “supplenza” i servizi laicali è certamente errato: 
nessun incarico a servizio di una comunità ha di per sé carattere di 
supplenza, perché esprime comunque la corresponsabilità ecclesiale 
in una forma peculiare, anche quando si configura come una forma di 
partecipazione al compito di per sé proprio del ministero ordinato. 

Sembra più corretto mantenere la distinzione, piuttosto, tra le due 
tipologie generali di collaborazione e cooperazione (cfr. supra 2.2). 
All’interno di questa distinzione, possiamo ulteriormente precisare 
come la collaborazione sia “ordinaria” e la cooperazione 
“straordinaria”. 

Alla prima appartengono i ministeri istituiti e gli incarichi 
pastorali. 

Tale collaborazione è caratteristica della reciprocità e correlazione 
che le diverse identità e i diversi ruoli ecclesiali intrattengono tra loro. 
Essa manifesta sia la differenza che la correlazione tra sacerdozio 
comune e sacerdozio ministeriale: in forza di tale rapporto, 
l’attribuzione di incarichi pastorali ai laici non ha solo carattere 
suppletivo, ma originario e proprio della comunità cristiana (come, 
tra l’altro, dimostra la presenza del tutto tradizionale – in questa 
vostra Diocesi particolarmente – di ministeri conferiti in forma 
ordinaria a laici). 

La cooperazione, invece, è sempre straordinaria, cioè eccezionale 
e suppletiva. 

Così è usato il verbo “cooperare” in Lumen gentium, 30: «I sacri 
pastori, infatti, sanno benissimo quanto contribuiscano i laici al bene 
di tutta la Chiesa. Sanno di non essere stati istituiti da Cristo per 
assumersi da soli tutta la missione della salvezza che la Chiesa ha 
ricevuto nei confronti del mondo, ma che il loro magnifico incarico è 
di pascere i fedeli e di riconoscere i loro servizi e carismi, in modo che 
tutti concordemente cooperino, nella loro misura, all’opera comune». 

Precisa Christifideles laici, 23: «Quando poi la necessità o l’utilità 
della Chiesa lo esige, i pastori possono affidare ai fedeli laici, secondo 
le norme stabilite dal diritto universale, alcuni compiti che sono 
connessi con il loro proprio ministero di pastori ma che non esigono 



Vita Diocesana 

595 

il carattere dell’ordine […] L’esercizio però di questi compiti non fa 
del fedele laico un pastore: in realtà non è il compito a costituire il 
ministero, bensì l’ordinazione sacramentale[…] Il compito esercitato 
in veste di supplente deriva la sua legittimazione immediatamente e 
formalmente dalla deputazione ufficiale data dai pastori, e nella sua 
concreta attuazione è diretto dall’autorità ecclesiastica». 

Già il CJC (can. 230 § 3) aveva stabilito: «Ove le necessità della 
Chiesa lo suggeriscano, in mancanza di ministri, anche i laici, pur 
senza essere lettori o accoliti, possono supplire alcuni dei loro uffici, 
cioè esercitare il ministero della Parola, presiedere alle preghiere 
liturgiche, amministrare il battesimo e distribuire la sacra comunione, 
secondo le disposizioni del diritto». 

Si prospetta una situazione in cui grazie all’approfondimento 
teologico – e in forza di necessità pratiche, pastorali – si riscoprono 
ambiti di responsabilità laicale (ministeriale e non) più ampi che in 
passato: sia dal punto di vista dei soggetti, sia dal punto di vista dei 
campi di azione. In forza della necessità pastorale si delinea la 
possibilità di conferire ai laici alcuni incarichi di ambito ministeriale 
ordinato «in forma eccezionale e suppletiva». 

Ma il riconoscimento della peculiarità di incarichi e di [eventuali] 
ministeri non ordinati non introduce il concetto di “partenariato 
egualitario” tra ministero ordinato e altre forme di incarico pastorale. 

 



Curia Arcivescovile 

596 

CURIA ARCIVESCOVILE 

Rinunce a Parrocchia 
— L’Arcivescovo, in data 1 luglio 2022, ha accolto le dimissioni 

dalla Parrocchia di S. Giacomo fuori le Mura in Bologna, presentate, a 
norma del can. 538 § 3, dal M.R. Can. Sergio Pasquinelli. 

— L’Arcivescovo, in data 24 agosto 2022, ha accolto le dimissioni 
dalla Parrocchia di S. Mamante di Lizzano in Belvedere, presentate, a 
norma del can. 538 § 3, dal M.R. Mons. Racilio Elmi in data 20 agosto 
2022. 

— L’Arcivescovo, in data 14 ottobre 2022, ha accolto le dimissioni 
dalla Parrocchia di S. Elena di Sacerno, presentate, a norma del can. 
538 § 3, dal M.R. Don Antonio Passerini in data 20 giugno 2022. 

— L’Arcivescovo, in data 24 ottobre 2022, ha accolto le dimissioni 
dalla Parrocchia di S. Ignazio di Antiochia in Bologna, presentate, a 
norma del can. 538 § 3, dal M.R. Don Agostino Pirani in data 23 
ottobre 2022. 

 

Nomine 
Vicari Generali, Vicari Episcopali, Segretario Generale 

— Con Atti dell’Arcivescovo, in data 4 ottobre 2022, sono stati 
confermati nel loro ufficio i MM. RR.: Mons. Stefano Ottani, Vicario 
Generale per la Sinodalità; Mons. Giovanni Silvagni, Vicario Generale 
per l’Amministrazione; Mons. Roberto Parisini, Segretario Generale e 
Moderatore della Curia. 

L’Arcivescovo ha inoltre confermato, fino al 3 ottobre 2025, i MM. 
RR. Don Massimo Ruggiano e Don Davide Baraldi, rispettivamente 
Vicario Episcopale per il Settore “Carità” e Vicario Episcopale per il 
Settore “Formazione cristiana”. Ha infine nominato, fino al 3 ottobre 
2025, i MM. RR. Don Angelo Baldassarri e Don Stefano Zangarini 
rispettivamente Vicario Episcopale per il Settore “Comunione” e 
Vicario Episcopale per il Settore “Testimonianza nel Mondo”. 



Curia Arcivescovile 

597 

Vicari Pastorali 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 4 novembre 2022, il M. R. 
Don Mario Fini è stato nominato Vicario Pastorale di Bologna-Sud-Est, 
fino al 4 ottobre 2024. 

Parroci 

— Con Bolla Arcivescovile, in data 1 settembre 2022, il M.R. Dott. 
Don Roberto Mastacchi è stato nominato Parroco della Parrocchia di 
S. Giacomo fuori le Mura in Bologna, vacante per le dimissioni 
presentate dal Can. Sergio Pasquinelli. 

— Con Bolla Arcivescovile, in data 13 settembre 2022, il M.R. Don 
Filippo Maestrello è stato nominato Parroco della Parrocchia di S. 
Mamante di Lizzano in Belvedere, vacante per le dimissioni presentate 
da Mons. Racilio Elmi. 

— Con Bolla Arcivescovile, in data 21 settembre 2022, il M.R. Don 
Giuseppe Bastia è stato nominato Parroco della Parrocchia di S. 
Benedetto Val di Sambro, vacante per il trasferimento ad altro incarico 
di Don Marco Garuti. 

Amministratori Parrocchiali 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 4 luglio 2022, il M.R. P. Marco 
Grandi, S.C.I., è stato nominato Amministratore Parrocchiale della 
Parrocchia di S. Maria del Suffragio in Bologna. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 29 luglio 2022, il M.R. Mons. 
Franco Govoni è stato nominato Amministratore Parrocchiale delle 
Parrocchie di S. Maria di Monteveglio e di S. Paolo di Oliveto. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 9 settembre 2022, il M.R. P. 
Antonio Feltracco, O.M.I., è stato nominato Amministratore 
Parrocchiale sede plena delle Parrocchie di S. Antonio da Padova in 
Pioppe e dei Santi Michele Arcangelo e Pietro di Salvaro. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 18 settembre 2022, il M.R. 
Mons. Roberto Macciantelli è stato nominato Amministratore 
Parrocchiale della Parrocchia di S. Martino di Casalecchio di Reno. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 21 settembre 2022, il M.R. 
Don Giuseppe Bastia è stato nominato Amministratore Parrocchiale 
delle Parrocchie di S. Biagio di Castel dell’Alpi e di Madonna dei 
Fornelli. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 4 ottobre 2022, il M.R. Don 
Daniele Busca è stato nominato Amministratore Parrocchiale delle 
Parrocchie di S. Ansano di Brento e di S. Ansano di Pieve del Pino. 



Curia Arcivescovile 

598 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 8 ottobre 2022, il M.R. Don 
Filippo Maestrello è stato nominato Amministratore Parrocchiale della 
Parrocchia della Beata Vergine di S. Luca di Querciola. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 1 novembre 2022, il M.R. Can. 
Giovanni Bonfiglioli è stato nominato Amministratore Parrocchiale 
della Parrocchia di S. Giuliano in Bologna. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 1 novembre 2022, il M.R. Don 
Paolo Dall’Olio jr. è stato nominato Amministratore Parrocchiale della 
Parrocchia di S. Elena di Sacerno. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 1 novembre 2022, il M.R. Don 
Pietro Giuseppe Scotti è stato nominato Amministratore Parrocchiale 
della Parrocchia dei Santi Gregorio e Siro in Bologna. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 1 novembre 2022, il M.R. 
Mons. Dott. Giovanni Silvagni è stato nominato Amministratore 
Parrocchiale della Parrocchia di S. Ignazio di Antiochia in Bologna. 

Vicari Parrocchiali 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 4 luglio 2022, il M.R. P. Marco 
Bernardoni, S.C.I., è stato nominato Vicario Parrocchiale della 
Parrocchia di S. Maria del Suffragio in Bologna. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 12 settembre 2022, il M.R. P. 
Giovanni Patton, O.F.M., è stato nominato Vicario Parrocchiale della 
Parrocchia di S. Antonio da Padova in Bologna. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 15 settembre 2022, il M.R. 
Don Francesco Albertini, C.PP.S., è stato nominato Vicario Parrocchiale 
della Parrocchia di Maria Regina Mundi in Bologna. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 14 novembre 2022, il M.R. P. 
Norbert Liripa Lobo, O. Carm., è stato nominato Vicario Parrocchiale 
della Parrocchia di S. Martino in Bologna. 

Diaconi 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 8 luglio 2022, è stata 
formalizzata l’assegnazione in servizio pastorale del Diacono 
permanente Davide Moreno al Policlinico S. Orsola-Malpighi, in 
aggiunta alla Parrocchia di S. Caterina di Via Saragozza in Bologna e 
alla Zona Pastorale S. Felice. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 26 luglio 2022, è stata 
formalizzata l’assegnazione in servizio pastorale del Diacono 
permanente Roberto Pozzato al Policlinico S. Orsola-Malpighi, in 
aggiunta alla Parrocchia di S. Severino in Bologna. 



Curia Arcivescovile 

599 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 19 dicembre 2022, è stata 
formalizzata l’assegnazione in servizio pastorale del Diacono 
permanente Bruno Bulgarini al Policlinico S. Orsola-Malpighi, in 
aggiunta alla Parrocchia di S. Cristoforo in Bologna. 

Incarichi Diocesani 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 6 luglio 2022, il M.R. Mons. 
Paolo Marabini è stato nominato Incaricato diocesano per la 
Formazione permanente dei Docenti di Religione cattolica. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 6 luglio 2022, Gian Mario 
Benassi è stato nominato Direttore dell’Ufficio diocesano per 
l’Insegnamento della Religione cattolica nelle Scuole. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 21 settembre 2022, il M.R. 
Don Marco Garuti è stato nominato Cooperatore per la Zona Pastorale 
Pianoro. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 4 ottobre 2022, la M.R. Suor 
Chiara Cavazza, delle Suore Francescane dell’Immacolata Concezione, 
è stata nominata Direttore dell’Ufficio diocesano per la Vita 
consacrata. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 18 ottobre 2022, la Dott.ssa 
Magda Mazzetti è stata nominata Direttore dell’Ufficio diocesano per 
la Pastorale della Salute. 

— Con Atto dell’Arcivescovo, in data 18 ottobre 2022, il Dott. 
Giuliano Ermini è stato nominato Incaricato dell’Ufficio diocesano per 
la Pastorale della Salute per i Ministri che svolgono servizio religioso 
nelle strutture sanitarie. 

 

Conferimento dei Ministeri 
— L’Arcivescovo Card. Matteo Maria Zuppi, sabato 2 luglio 2022, 

nella Chiesa parrocchiale di S. Giorgio di Varignana, ha conferito il 
Ministero permanente del Lettorato a Sergio Crini, della Parrocchia di 
S. Giorgio di Varignana. 

— L’Arcivescovo Card. Matteo Maria Zuppi, venerdì 7 ottobre 
2022, nella Chiesa parrocchiale di S. Maria della Carità in Bologna, ha 
conferito il Ministero dell’Accolitato al candidato al Diaconato 
Francesco Paolo Monaco, della Parrocchia di S. Maria della Carità in 
Bologna. 

 



Curia Arcivescovile 

600 

Incardinazioni 
— L’Arcivescovo Card. Matteo Maria Zuppi, con Atto del 21 ottobre 

2022, ha incardinato nel Clero dell’Arcidiocesi di Bologna il Diacono 
permanente Sergio Pujia, già incardinato nell’Arcidiocesi di 
Catanzaro-Squillace. 

 

Necrologi 
Nel pomeriggio di sabato 2 luglio 2022 è deceduto, presso la Casa 

del Clero di Bologna, il presbitero Can. GIULIO COSSARINI, Parroco 
emerito di S. Giacomo di Piumazzo, di anni 99. 

Nato a Pieve di Cento (Bologna) il 10 aprile 1923, dopo gli studi 
nei Seminari di Bologna è stato ordinato presbitero il 6 aprile 1946 
nella Cattedrale Metropolitana di S. Pietro dal Cardinale Arcivescovo 
Giovanni Battista Nasalli Rocca. 

Fino al 1960 è stato Vicario parrocchiale della Sacra Famiglia, per 
poi essere nominato Parroco a S. Giuseppe di Caselle di Crevalcore, 
incarico ricoperto fino al 1968. Dal 1968 al 2005 è stato Parroco 
(Arciprete) a S. Giacomo di Piumazzo. 

Il 31 marzo 2000 è stato nominato Canonico statutario dell’Insigne 
Collegiata di S. Maria Maggiore di Pieve di Cento. 

È stato insegnante di religione presso le scuole di avviamento 
professionale di Crevalcore dal 1961 al 1963 e poi presso le scuole 
medie di Crevalcore, dal 1963 al 1968. 

Dopo le dimissioni dalla Parrocchia di Piumazzo, si è ritirato a vita 
privata nel territorio della Parrocchia di S. Giacomo di Pianoro 
(Vecchio), prestando servizio nelle Parrocchie della Zona Pastorale. 
Per motivi di età e di salute si è trasferito inizialmente nella canonica 
di S. Maria Annunziata di Pianoro (Nuovo) e poi, nel 2018, alla Casa 
del Clero. 

La Messa esequiale è stata presieduta da Sua Eminenza il Cardinale 
Arcivescovo Matteo Maria Zuppi, giovedì 7 luglio 2022, nella 
Parrocchia di S. Giacomo di Piumazzo. 

La salma è stata inumata nel cimitero locale. 

 

*   *   * 

 



Curia Arcivescovile 

601 

Nella mattina di sabato 16 luglio 2022 è deceduto, presso 
l’Ospedale Maggiore di Bologna, il presbitero Don UBALDO BEGHELLI, 
già Abate e poi Amministratore parrocchiale di S. Maria di 
Monteveglio e Amministratore parrocchiale di S. Paolo di Oliveto, di 
anni 83. 

Nato a Monte Severo di Monte S. Pietro (Bologna) il 17 febbraio 
1939, dopo gli studi nel Seminario O.N.A.R.M.O. e in seguito nel 
Seminario Regionale di Bologna, è stato ordinato presbitero il 25 luglio 
1964 nella Cattedrale Metropolitana di S. Pietro dal Cardinale 
Arcivescovo Giacomo Lercaro. 

Per alcuni mesi dopo l’ordinazione è stato Vicario parrocchiale di 
S. Maria di Fossolo e poi, dal 1964 al 1970, dei Santi Savino e Silvestro 
di Corticella, vivendo in fraternità sacerdotale in Parrocchia con altri 
Cappellani del lavoro O.N.A.R.M.O, come era lui stesso, ai quali era 
stata affidata la Parrocchia e l’assistenza spirituale delle fabbriche 
della zona. Dal 1970 al 1976 è stato Vicario parrocchiale di S. Matteo 
della Decima, dove ha pure insegnato religione presso le scuole medie 
dal 1970 al 1971. 

Nel 1976 è stato nominato Vicario sostituto dell’Abate di S. Maria 
di Monteveglio per poi succedergli l’anno seguente, venendo 
nominato nello stesso anno anche Amministratore parrocchiale della 
Parrocchia limitrofa di S. Paolo di Oliveto. In questo servizio è rimasto 
per quarantacinque anni, anche dopo le dimissioni da Abate, accolte 
nel 2014. Durante il suo servizio si è progettata e realizzata la 
costruzione della nuova chiesa parrocchiale, consacrata nel 2002 dal 
Cardinale Arcivescovo Giacomo Biffi, nel centro abitato di 
Monteveglio, dove già era stato edificato il centro pastorale della 
Parrocchia e la chiesa provvisoria. 

La Messa esequiale è stata presieduta da Sua Eminenza il Cardinale 
Arcivescovo Matteo Maria Zuppi, martedì 19 luglio 2022, nella 
Parrocchia di S. Maria di Monteveglio. 

La salma è stata inumata nel cimitero presso l’Abbazia. 

 

*   *   * 

 

Nella mattina di mercoledì 27 luglio 2022 è deceduto, presso 
l’infermeria del Convento Cappuccino di Reggio Emilia dove era stato 
accolto nel 2020, P. ALESSANDRO (al civile: ARMANDO) PISCAGLIA 
O.F.M. Cap., di anni 89. 



Curia Arcivescovile 

602 

Nato a Sogliano al Rubicone (Forlì-Cesena) il primo luglio 1933, 
dopo gli studi prima presso il Seminario dell’Ordine francescano dei 
Frati Minori Cappuccini di Ravenna e di Lugo e poi presso lo 
Studentato dei Cappuccini di Bologna, è stato ordinato presbitero il 2 
aprile 1960 nella Cattedrale Metropolitana di S. Pietro dal Cardinale 
Arcivescovo Giacomo Lercaro. 

Dopo la licenza in Teologia morale e spirituale alla Pontificia 
Università Gregoriana nel 1963, ha ricoperto diversi incarichi 
nell’ambito dell’Ordine francescano dei Frati Minori Cappuccini: 
docente di Teologia morale presso lo Studentato dei Cappuccini di 
Bologna dal 1963 al 1974; Direttore dello Studentato Provinciale dei 
Cappuccini; Segretario Provinciale per la Formazione dal 1968 al 1973 
e in seguito, dal 1981 al 1984, Vice-Segretario Nazionale; Consigliere 
Provinciale dal 1969 al 1972; Vicario Provinciale e Guardiano del 
Convento di S. Giuseppe dal 1972 al 1973; Ministro Provinciale, 
Consigliere dei Superiori Provinciali d’Italia e Consigliere regionale (e 
poi Segretario per le Vocazioni) della Conferenza Italiana Superiori 
Maggiori (C.I.S.M.) dal 1973 al 1981. 

Intensa è stata anche la sua partecipazione alla vita diocesana: 
Vicario parrocchiale di S. Giuseppe dal 1963 al 1968 e poi dal 1981 al 
1984; Consulente ecclesiastico provinciale del Centro italiano 
femminile (C.I.F.); Vicario Episcopale per la Vita consacrata dal 1984 
al 2009; docente di Teologia morale presso il Seminario Regionale; 
assistente del Consultorio bolognese. 

È stato inoltre Consulente ecclesiastico regionale dell’Unione 
Superiore Maggiori d’Italia (U.S.M.I.). 

La Messa esequiale è stata presieduta dal Ministro Provinciale P. 
Lorenzo Motti O.F.M. Cap., sabato 30 luglio 2022, nella Parrocchia di 
S. Giuseppe. 

La salma riposa nel cimitero della Certosa di Bologna. 

 

*   *   * 

 

Nelle prime ore di domenica 7 agosto 2022 è deceduto, presso la 
Casa del Clero di Bologna, il presbitero Don GIOVANNI POGGI, già 
Parroco a S. Egidio, di anni 95, fratello minore del defunto Don Carlo 
Poggi. 

Nato a Castel S. Pietro Terme (Bologna) il 9 luglio 1927 e 
trasferitosi con la famiglia a Bologna, dopo gli studi nei Seminari di 
Bologna è stato ordinato presbitero il 15 gennaio 1950 nella Cappella 



Curia Arcivescovile 

603 

dell’Arcivescovado dal Cardinale Arcivescovo Giovanni Battista Nasalli 
Rocca. 

Dal 1950 al 1955 è stato Vicario parrocchiale di S. Michele 
Arcangelo di Poggio Renatico. 

Nel 1955 è stato nominato Coadiutore cum jure successionis ai 
Santi Gervasio e Protasio di Pieve di Budrio, per poi diventarne 
Parroco l’anno successivo fino al 1978. 

Dal 1978 al 2009 è stato Parroco a S. Egidio. 

Dal 1984 al 1985 è stato Vicario Pastorale del Vicariato di Bologna-
Nord. 

Dal 2009 al 2016 ha prestato servizio presso la Basilica della Beata 
Vergine di S. Luca per poi trasferirsi, per motivi di età e di salute, 
presso la Casa del Clero: qui ha trascorso gli ultimi anni in progressiva 
perdita di coscienza e impossibilità di comunicare, accudito 
amorevolmente fino alla fine dai confratelli, dalle suore e dal 
personale. 

Dal 1950 al 1955 era stato insegnante di religione presso la scuola 
media e presso la scuola di avviamento al lavoro di Poggio Renatico; 
dal 1968 al 1975 presso l’istituto professionale “Rubbiani” di Budrio 
e dal 1970 al 1978 presso la scuola media di Budrio. 

La Messa esequiale è stata presieduta da Sua Eminenza il Cardinale 
Arcivescovo Matteo Maria Zuppi, martedì 9 agosto 2022, nella 
Parrocchia di S. Egidio. 

La salma è stata tumulata vicino ai suoi cari nel cimitero della 
Certosa di Bologna. 

 

*   *   * 

 

Nella mattina di lunedì 22 agosto 2022 è deceduto, presso la Casa 
del Clero di Bologna, il presbitero Don GABRIELE PALLOTTI, già 
Parroco a S. Apollinare di Paderno, di anni 85. 

Nato a Bologna l’11 gennaio 1937, dopo gli studi nei Seminari di 
Bologna è stato ordinato presbitero il 25 luglio 1961 nella Basilica di 
S. Petronio dal Cardinale Arcivescovo Giacomo Lercaro. 

È stato Vicario parrocchiale di S. Sebastiano di Renazzo dal 1961 
al 1963; di S. Maria Assunta di Borgo Panigale, dove era Parroco lo zio 
Can. Paolino Pallotti, e anche di S. Maria del Carmine di Rigosa dal 
1963 al 1964; dei Santi Giacomo e Margherita di Loiano dal 1964 al 



Curia Arcivescovile 

604 

1966 (negli stessi anni è stato anche Parroco a S. Lorenzo di 
Roncastaldo); di S. Cristoforo di Mongardino dal 1966 al 1967. 

Nel 1967 è stato nominato Parroco a S. Apollinare di Paderno e nel 
1979 anche Amministratore parrocchiale di S. Michele Arcangelo di 
Gaibola, incarichi ricoperti fino al 2008. In questi anni ha prestato 
assistenza religiosa alla vicina Opera delle Domenicane di S. Maria di 
Nazareth, per l’accoglienza delle ragazze madri e dei loro bambini. 

È stato inoltre Amministratore parrocchiale di S. Pietro di 
Sabbiuno di Montagna dal 1967 al 1986, di S. Ansano di Pieve del Pino 
dal 1972 al 1984 e di S. Maria Assunta di Roncrio dal 1988 al 1989. 

Dal 2008 al 2012 si è trasferito e ha prestato servizio presso la 
Basilica della Beata Vergine di S. Luca. 

Nel 2012, per motivi di età e di salute, si è ritirato presso la casa 
protetta “Sacra Famiglia” di Pianoro e poi presso la Casa del Clero. 

Dal 1969 al 1982 era stato insegnante di religione prima presso le 
scuole medie “S. Domenico”, “Panzini” e “Federici”, poi presso 
l’Istituto statale d’Arte e infine presso il Liceo Linguistico. 

La Messa esequiale è stata presieduta da Mons. Giovanni Silvagni, 
Vicario Generale, mercoledì 24 agosto 2022, nella Cappella della Casa 
del Clero di Bologna, presenti i confratelli e le suore della Casa, i nipoti 
e una rappresentanza dell’Opera di S. Maria di Nazareth. 

La salma riposa nel campo dei sacerdoti nel cimitero della Certosa 
di Bologna. 

 

*   *   * 

 

Nella mattina di mercoledì 24 agosto 2022 è deceduto, presso 
l’Ospedale di Budrio, il presbitero Don ENZO MAZZONI, già Arciprete 
a S. Antonio Abate di Malalbergo, di anni 82. 

Nato a S. Alberto, frazione di S. Pietro in Casale (Bologna), il 27 
dicembre 1939, dopo gli studi nei Seminari di Bologna è stato ordinato 
presbitero il 25 luglio 1967 nella Cattedrale Metropolitana di S. Pietro 
dal Cardinale Arcivescovo Giacomo Lercaro. 

Dal 1967 al 1971 è stato Vicario parrocchiale di S. Matteo di 
Molinella. 

Dal 1971 al 1978 è stato Parroco ai Santi Filippo e Giacomo di 
Panzano e dal 1978 al 1997 ai Santi Simone e Giuda di Rubizzano; dal 
1986 al 1997 è stato anche Amministratore parrocchiale di S. Giacomo 
di Gavaseto. 



Curia Arcivescovile 

605 

Nel 1997 è stato nominato Parroco a S. Antonio Abate di 
Malalbergo e, dal 2006 al 2007, ha retto anche le Parrocchie di S. 
Caterina di Gallo (Ferrarese) e di S. Filomena di Passo Segni. 

Nel 2019, per motivi di età e di salute, ha rinunciato alla 
Parrocchia di Malalbergo restandovi come Officiante e continuando a 
risiedere nella canonica insieme a Don Giuseppe Mangano, già 
Diacono permanente e poi Vicario parrocchiale, che gli subentrava 
come Parroco e che lo ha assistito amorevolmente fino alla fine. 

Era stato insegnante di religione presso gli Istituti professionali per 
l’Agricoltura di Molinella dal 1967 al 1971 e di Castelfranco Emilia dal 
1974 al 1978, poi presso la scuola media di S. Pietro in Casale dal 1978 
al 1990. 

La Messa esequiale è stata presieduta da Sua Eminenza il Cardinale 
Arcivescovo Matteo Maria Zuppi, sabato 27 agosto 2022, nella chiesa 
parrocchiale di S. Antonio Abate di Malalbergo. 

La salma riposa nel campo del cimitero parrocchiale. 

 

*   *   * 

 

Nella mattina di martedì 25 ottobre 2022 è deceduto, nella casa 
parrocchiale di S. Maria della Misericordia, il presbitero Mons. NEVIO 
ANCARANI, di anni 99, Decano di ordinazione sacerdotale. 

Nato a Cattolica (Rimini) il 4 giugno 1923, dopo gli studi medi e 
superiori prima presso il Collegio Salesiano di Lugo e poi presso i 
Seminari di Bologna, è stato ordinato presbitero il 29 giugno 1947 
nella Parrocchia di S. Giovanni Evangelista (Diocesi di Rimini) dal 
Vescovo Mons. Luigi Sante. 

Ha conseguito inoltre la licenza in Teologia all’Angelicum e, dopo 
i suoi studi di psicologia, la qualifica di psicologo e l’iscrizione 
all’Albo. 

Dopo l’ordinazione è stato Pro-Rettore del Seminario 
Interdiocesano Montefiore Conca, dal 1947 al 1949; Vice-Rettore 
Economo del Seminario Vescovile di Rimini dal 1949 al 1950; Vice-
Rettore del Pontificio Seminario Regionale Flaminio “Benedetto XV” 
dal 1950 al 1955; Rettore del Seminario Vescovile di Rimini dal 1955 
al 1958; Rettore del Pontificio Seminario Regionale Flaminio 
“Benedetto XV” dal 1958 al 1971. 

Cessato l’incarico di Rettore, è rimasto a servizio della Diocesi di 
Bologna in cui è stato incardinato nel 1983, ricoprendo numerosi 



Curia Arcivescovile 

606 

incarichi in ambito culturale ed educativo. Negli anni settanta e 
ottanta ha seguito, a Venezia e a Milano, i corsi dell’istituto di studi 
ecumenici “S. Bernardino”. Ha poi lavorato con i preti operai in Belgio 
e con gli emigrati in Svizzera. È noto inoltre il suo profondo interesse 
missionario e antropologico, che lo ha portato in Africa, in Asia e, per 
trentadue volte, in Brasile insieme all’Opera Fraternità Bahiana, 
fondata dal Prof. Sergio Cammelli. 

Dal 1971 al 1988 è stato Assistente ecclesiastico degli studenti 
universitari esteri. Inoltre è stato per ventotto anni (dal 1971 al 1999) 
insegnante di religione cattolica presso il liceo classico “Luigi 
Galvani”, dove ha ricoperto quasi sempre l’incarico di Vice-Preside. 
Ha insegnato inoltre presso la scuola infermieri del traumatologico di 
Bologna e presso l’istituto magistrale “S. Vincenzo”. 

Dal 29 gennaio 1964 è stato Canonico del Capitolo metropolitano 
di S. Pietro e il 17 agosto 1971 è stato nominato Protonotario 
Apostolico Soprannumerario. 

È stato consigliere ecclesiastico dell’Unione Cristiana Imprenditori 
Dirigenti (U.C.I.D.) e a lungo confessore nella Cattedrale 
Metropolitana. 

Aveva abitato presso l’Istituto “S. Vincenzo de’ Paoli” (Via 
Montebello n. 3) dal 1971 fino al 2014, quando è stato accolto a S. 
Maria della Misericordia, in comunità con il Parroco Don Mario Fini. 

La Messa esequiale è stata presieduta da Sua Eminenza il Cardinale 
Arcivescovo Matteo Maria Zuppi, giovedì 27 ottobre 2022, nella chiesa 
parrocchiale di S. Maria della Misericordia. 

La salma riposa nel campo dei sacerdoti della Certosa di Bologna. 

 

*   *   * 

 

Nella mattina di giovedì 17 novembre 2022 è deceduto, nella sua 
abitazione, il presbitero Don GIOVANNI CATI, di anni 76. 

Nato a Ponte di Verzuno (frazione di Camugnano, Bologna) il 28 
ottobre 1946, dopo gli studi nei Seminari di Bologna è stato ordinato 
presbitero il 2 settembre 1972 nella Cattedrale Metropolitana di S. 
Pietro dal Cardinale Arcivescovo Antonio Poma. 

Dopo l’ordinazione è stato Vicario parrocchiale di S. Croce di 
Casalecchio di Reno fino al 1976 e poi, dal 1976 al 1985, di S. 
Severino. 



Curia Arcivescovile 

607 

Il primo ottobre 1985 ha ricevuto il Mansionario del Capitolo 
metropolitano di S. Pietro ed è diventato Confessore della Cattedrale. 

È stato Assistente spirituale del Centro Volontari della Sofferenza 
dal 1987. 

Dal 1985 al 1995 è stato Cappellano ospedaliero presso la Casa di 
Cura Villa Erbosa; nel 1995 è diventato Cappellano ospedaliero del 
Policlino S. Orsola-Malpighi, prestando anche servizio come Officiante 
presso la Parrocchia di S. Maria Lacrimosa degli Alemanni. 

La Messa esequiale è stata presieduta da Sua Eminenza il Cardinale 
Arcivescovo Matteo Maria Zuppi, martedì 22 novembre 2022, nella 
chiesa parrocchiale di S. Severino. 

La salma riposa nel cimitero di Vigo di Camugnano. 

 



Comunicazioni 

608 

COMUNICAZIONI 

Consiglio Presbiterale del 27 ottobre 2022 
 

Si è svolta giovedì 27 ottobre 2022, presso il Seminario 
Arcivescovile di Bologna, con inizio alle ore 9.30, una riunione del 
Consiglio Presbiterale dell’Arcidiocesi presieduta dal Cardinale 
Arcivescovo, con il seguente ordine del giorno: 

1. Canto dell’Ora Terza; 

2. Comunicazioni dell’Arcivescovo; 

3. Elezione del Moderatore e del Consiglio di Presidenza; 

4. Interventi dei Consiglieri; 

5. Linee per il lavoro del Consiglio Presbiterale (Don Angelo 
Baldassarri); 

6. Conclusioni dell’Arcivescovo. 

 

Assenze giustificate: P. Marco Bernardoni S.C.I., Mons. Marco 
Bonfiglioli, Mons. Fabio Fornalè, Don Daniele Nepoti, Don Fabio 
Quartieri. 

 

O.d.g. 1, 2 – Dopo il canto dell’Ora Terza, seguono le 
comunicazioni dell’Arcivescovo. 

Il Consiglio Presbiterale è il luogo in cui si affrontano sinodalmente 
i problemi, in collegamento con altri organi collegiali che ci possono 
essere e che possono nascere (come i facilitatori), e in cui si preparano 
le scelte per gli anni che verranno. I problemi dei preti trovano 
un’unica soluzione nel dialogo tra noi. Per quanto riguarda le scelte 
missionarie, non dobbiamo chiuderci con una preoccupazione 
protettiva altrimenti il risultato sarà solo quello di invecchiare. 

Il Consiglio Presbiterale è lo spazio che permette di essere ascoltati 
per compiere alcune scelte amministrative, sulle Zone, sulla riforma 
della catechesi: soluzioni pastorali che si adattino alle diversità. 
Occorre superare il pericolo di decidere di non decidere. Mi aspetto il 
Consiglio Presbiterale come luogo di grande franchezza (ricordo 



Comunicazioni 

609 

Mons. Nevio Ancarani, le cui esequie vengono celebrate oggi 
pomeriggio). Dobbiamo aiutarci tra noi e attraverso di noi con gli altri 
preti, per vivere ecclesialmente il cambiamento: i preti che cosa 
faranno? 

Dobbiamo individuare delle domande chiave su cui lavorare, come 
i ministeri istituiti. 

 

O.d.g. 3 – Elezione del Moderatore e del Consiglio di Presidenza. 

Si procede all’elezione, a scrutinio segreto, del Moderatore che 
risulta essere Don Carlo Bondioli. 

Segue l’elezione, a scrutinio segreto, dei tre membri del Consiglio 
di Presidenza che sono: Can. Gian Carlo Leonardi, Don Filippo 
Passaniti e Don Massimo D’Abrosca. 

Can. Gian Carlo Leonardi espone come interpreta la sua 
partecipazione al lavoro del Consiglio Presbiterale, ritenendo 
necessario che si imposti lo stesso per arrivare a delle scelte concrete. 

Viene eletto a scrutinio segreto anche il Segretario del Consiglio 
Presbiterale Diocesano, nella persona di Don Stefano Gaetti. 

Gli organi così eletti assumo il loro incarico. 

 

O.d.g. 4 – Interventi dei Consiglieri. 

Intervento n. 1 – Mi ha fatto molta impressione la scarsissima 
partecipazione al ritiro per la Dedicazione della Cattedrale: non so se 
questo è segnale di qualcosa ma dobbiamo verificarlo. Altro punto: 
nonostante la forte riduzione nel numero dei sacerdoti, non siamo 
“figli” dello stesso seminario. Vediamo nuovi preti, nuove facce. Io ho 
abbastanza conoscenza delle persone attraverso l’Ufficio diocesano 
Migrantes. Credo sarebbe utile, almeno una volta, celebrare gli 
ingressi (anche temporanei) dei nuovi preti nel nostro presbiterio. 
Questo è importate anche per i sacerdoti non italiani. Ultimo punto: 
incapacità di verbalizzare le esperienze che si vivono: ad esempio, 
quando si fa l’incontro dei cresimandi in Cattedrale non sanno perché 
sono lì. Questo richiede una grande semplificazione della pastorale. 
Richiede l’avere un’idea semplice, “banale”, da poter verbalizzare e 
comunicare. 

Intervento n. 2 – Io ho avuto più esperienze di Consiglio 
Presbiterale. Nella prima esperienza si erano create le commissioni, 
che avevano il compito si lavorare su temi specifici. Secondo me è 
importante in un anno avere due/tre questioni chiave su cui si lavora 



Comunicazioni 

610 

e a cui il Consiglio Presbiterale lavora (magari facendosi ponte con i 
Vicariati). Tuttavia queste questioni devono essere ben focalizzate per 
poi essere proposte al Vescovo, il quale rimandi una risposta 
attraverso gli organi di decisioni. 

Intervento n. 3 – Questo tema della collaborazione fra presbiterio 
e Vescovo mi sembra oggi uno dei più importanti problemi del clero 
nella nostra Diocesi. Questa collaborazione è attualmente messa in 
difficoltà da un grave scollamento tra i presbiteri e i “superiori” e di 
conseguenza tra i presbiteri e le proposte pastorali diocesane. Mi 
piacerebbe che il lavoro di questo Consiglio potesse contribuire a 
recuperare un pochino questa distanza. Io vedrei come problemi da 
affrontare in questo Consiglio quelli che derivano dal passaggio 
culturale ed ecclesiale in cui siamo immersi, dove il modello del 
ministero dei presbiteri e della pastorale che ci è stato consegnato ci 
appare inadeguato e insostenibile anche se paradossalmente richiesto 
da tante aspettative. Allo stesso tempo eventuali nuovi modelli 
umanamente sostenibili e adeguati alla missione nella condizione 
culturale di oggi non sono ancora chiari, condivisi e percorribili a 
motivo anche delle risorse tuttora investite nel sostenere le strutture 
tradizionali. Dentro questo passaggio il prete, anche a Bologna, si 
trova ad affrontare concretamente e talvolta in solitudine varie sfide, 
tra aumento di carichi, incarichi, responsabilità e desiderio di 
essenzialità con relazioni autentiche. Sfide che amplificano tensioni 
inedite e non risolte nella vita pratica personale e pastorale dei 
presbiteri, tensioni tra strutture e relazioni, tra autorità e sinodalità, 
tra discernimento comune e discernimento del pastore, tra popolarità 
e scelte impopolari, tra cura di sé e dono per gli altri, tra fragilità 
personali e aspettative del ruolo... Mi piacerebbe che questo Consiglio 
lavorasse per individuare assieme al Vescovo quali modalità, forme, 
scelte, della vita e del ministero dei presbiteri possono essere oggi 
riconosciute come promettenti (di Vangelo, di fraternità, di futuro) e 
sostenibili, per investire su di esse le migliori energie e risorse e al 
tempo stesso per gestire l’abbandono di forme che ci appesantiscono 
e in cui non ci riconosciamo. Nell’esperienza del Consiglio passato ho 
sentito la difficoltà di riconoscere “il parere” del Consiglio (come 
richiesto dallo Statuto al n. 3.16.8) sui vari argomenti proposti. Di 
fronte alla presentazione di proposte pastorali c’è stata l’espressione 
di tanti pareri, ma non la costruzione insieme di un parere 
convergente e chiaro. Mi piacerebbe, e mi sembra più corrispondente 
allo Statuto, che nei lavori del Consiglio si tenesse come obiettivo non 
il sentire “tanti pareri su...” ma costruire insieme “un parere per...”. A 
questo riguardo mi piacerebbe che il lavoro nel Consiglio Presbiterale 



Comunicazioni 

611 

fosse il punto di arrivo e di sintesi di un lavoro precedente e più ampio 
tra tutti i presbiteri. Mi piacerebbero tempi più prolungati per la 
riflessione previa e lo scambio tra presbiteri, magari anche nei 
Vicariati. Mi piacerebbe che il Consiglio potesse raccogliere e 
rilanciare le ricche riflessioni che diversi presbiteri della nostra 
Diocesi stanno facendo personalmente o a gruppi di fronte alle sfide 
odierne, ma che non trovano attualmente una struttura pastorale che 
possa raccoglierle, condividerle e valorizzarle. Mi piacerebbe che 
questo Consiglio, eventualmente tramite i Vicariati, raccogliesse 
pareri e vissuti, facesse delle prime sintesi da rilanciare nuovamente 
a tutti i presbiteri per cercare convergenze; e come ultima tappa 
formulasse il parere del Consiglio. Questo potrebbe richiedere più 
tempo e più incontri per uno stesso tema, rallentando l’efficienza 
(presunta) dell’azione pastorale, ma in realtà facendo crescere la 
corresponsabilità e la partecipazione al cammino comune, e facendo 
scemare l’amarezza e lo scollamento che oggi si avverte da parte dei 
presbiteri nei confronti delle proposte della Diocesi. 

Intervento n. 4 – C’è tanto bisogno di ascolto all’interno del 
presbiterio. Mi domando se le formule individuate siano adeguate 
(gruppo sinodale per preti) e se si possa arrivare ad una raccolta di 
desideri, ad una sintesi. Propongo un metodo: darci una certa 
concretezza, con obiettivi reali e verificabili. Non so se si possa fare 
un lavoro combinato con gli altri vari Consigli. In sintesi: rianimare 
questa situazione con un bel collante. 

Intervento n. 5 – Riflettere assieme e proporre una possibilità 
abitativa e di ministero per chi abita la Parrocchia o altri tipi di 
ministero. Una possibilità alternativa alla casa del clero. 

Intervento n. 6 – Pongo una riflessione sui ministeri soprattutto 
per le novità che stanno accadendo: ad esempio, l’ingresso delle 
donne, non è che entrano così e basta ma serve una riflessione (come 
valorizzare la loro presenza?) E riguardo al ministero del catechista: 
come va proposta questa figura all’interno delle nostre comunità? 
Anche noi dobbiamo lavorare un po’ su questi aspetti. 

Intervento n. 7 – Sento la necessità che nelle cose che facciamo si 
arrivi ad una decisione, si arrivi ad una verifica concreta. Sottolineo 
due cose molto pratiche: uno è il tema dell’avvicendamento dei 
parroci (sono reduce da un avvicendamento felice ma purtroppo non 
tutte le situazioni sono così). L’altra questione molto pratica è in 
riferimento alla salute dei preti. Porto situazioni molto concrete: La 
polizza sanitaria che abbiamo non è più sufficiente, forse andrebbe 
rivista. Anche questo è un problema dei preti. Ultima cosa: riusciamo 



Comunicazioni 

612 

a focalizzare cos’è l’essenziale nella vita dei presbiteri? Per alleggerire 
la vita. 

Intervento n. 8 – Si parla tanto di ascolto ma penso ci sia un 
inghippo: noi abbiamo bisogno di qualche strumento educativo 
sull’ascolto e conoscere quali tappe educative e spirituali bisogna 
attraversare per poter ascoltare. Dalla mia esperienza pastorale 
quando c’è stato vero ascolto sono nate le cose più significativamente 
concrete. Propongo allora l’ascolto come una formazione dell’ascolto. 

Intervento n. 9 – Sono soddisfatto per il Consiglio di Presidenza. 
Desidero mettere a tema quelle che sono le grandi questioni attuali: 
come i preti sono coinvolti in questi temi? Ad esempio, i migranti: più 
del 60% degli arrivi sono cristiani e non siamo riusciti a intercettarne 
nessuno, sono stati presi dalle sette. L’altra questione è l’emergenza 
educativa (anche con gli ucraini che arrivano): non è solo un 
problema dello stato ma anche dei cristiani. I preti hanno a cuore 
questi problemi? Il Consiglio Presbiterale ci dovrebbe dire come fare i 
preti nel nostro tempo attuale. 

Intervento n. 10 – Pongo all’attenzione il tema dei preti che hanno 
lasciato il presbiterio: se ne parla tra noi ma come Chiesa, come 
presbiterio, se ne parla sempre meno, si fa passare la cosa sotto 
silenzio. Possiamo dirci qualcosa? Come fare sentire una vicinanza a 
chi ha lasciato? 

Intervento n. 11 – Collego il mio intervento a quello precedente, 
in modo che ci sia un monitoraggio della situazione presbiterale nei 
suoi effetti. Per arrivare alle decisioni che sono state dette sopra, 
bisogna tenere presente questo tema della collegialità. Ancora 
importante è il tema della missionarietà: il coinvolgimento dei 
genitori, ad esempio, è ancora una fascia missionaria nelle nostre 
parrocchie. Per quanto riguarda l’aspetto della sinodalità, in questa 
missionarietà dobbiamo avere presente i ministeri certo ma anche i 
facilitatori, che sicuramente avranno un ruolo non meno importante. 
Come i facilitatori propongo che ci siano delle persone che conoscano 
queste modalità di intraprendere le riunioni (vedi il Convegno di 
Firenze), che richiamano anche una formazione spirituale ed 
ecclesiologica. È doveroso che ci siano anche riunioni dove veniamo 
informati in senso amministrativo, economico, finanziario, 
patrimoniale sull’andamento della Diocesi di Bologna, anche in 
riferimento alla F.A.A.C. 

Intervento n. 12 – Pongo una domanda: che cosa si aspetta la 
Chiesa locale dai religiosi? La loro è una partecipazione vera e franca, 
come suggeriva prima l’Arcivescovo? 



Comunicazioni 

613 

Intervento n. 13 – Il mio è un “sì” a partecipare se serve a qualcosa. 
Sono onorato di essere stato chiamato a collaborare con l’Arcivescovo, 
ma se serve a qualcosa. Se tutta l’attenzione va nel benessere 
rischiamo di fare dei gruppi di mutuo aiuto. Non siamo un gruppo di 
auto aiuto. Per i grandi temi indicati prima, lì c’è il Consiglio 
Diocesano. 

Intervento n. 14 – Aggiungerei anche un altro tema: verifica delle 
Zone Pastorali. Mi ha colpito che il cammino delle nostre Zone 
Pastorali sia diviso in giovani, catechesi, liturgia, carità, mentre il 
relatore all’inizio della Tre giorni del clero ha detto che sono divisioni 
e categorie ormai superate. Propongo inoltre di rintracciare i verbali 
degli atti degli scorsi Consigli Presbiterali, anche per sapere il lavoro 
svolto e da che punto partire. Una ulteriore proposta sarebbe quella 
di far conoscere il nostro lavoro negli altri Consigli (e viceversa). 

Intervento n. 15 – Sono un religioso in un Vicariato in cui la 
maggioranza dei preti è religiosa. Sento un grande disagio nel clero 
diocesano, che faccio fatica a comprendere fino in fondo. Tanti 
problemi nascono dalla difficoltà che molti preti si sentono 
abbandonati, ma sono anche un po’ dei “bamboccioni”: vogliono che 
i superiori li accompagnino in ogni difficoltà che trovano. È in crisi 
l’identità del prete diocesano, anche se è chiaro nei manuali non tutti 
noi preti abbiamo la stessa ecclesiologia. Nella mia Zona Pastorale ci 
sono nove parrocchie e ci sono tredici messe domenicali, non so come 
fare a ridurle. Il Sinodo della Montagna (dieci anni fa) ha affermato 
che ci deve essere la Messa domenicale solo se è celebrata in modo 
dignitoso (ma non si specifica che cosa vuol dire quel dignitoso). 

Intervento n. 16 – Sottolineo l’importanza della collaborazione. 
Sono tre anni e mezzo che sono rientrato dalla missione e ogni volta 
che rientro in Diocesi sento crescere questo malessere tra i preti. 
Cercare di capire qual è questo motivo di disaffezione dei preti verso 
la Diocesi può essere cosa buona. 

Intervento n. 17 – Per eliminare il pessimismo bisogna stare uniti, 
stare vicini al Vescovo; c’è bisogno di una uniformità, non per copiare 
le cose ma per una comunione. Abbiamo bisogno di meno tecnicismi 
e più spiritualità. Chiediamoci cosa vedono nel prete le persone oggi. 
Certo se vedono un operatore, per quanto bravissimo, non vi si 
affideranno mai. 

Intervento n. 18 – Ringrazio per tutti gli interventi, ringrazio anche 
per il bel clima (quasi da primo giorno di scuola). 

 



Comunicazioni 

614 

O.d.g. 5 – Linee per il lavoro del Consiglio Presbiterale. 

Don Angelo Baldassarri – Ringrazio per tutti gli interventi, che 
dicono che ciò che stiamo facendo non è tanto per fare ma perché ne 
sentiamo il bisogno. Gli interventi sono stati tanti: se li prendiamo 
tutti rischiamo di essere schiacciati; ne sceglieremo alcuni con 
l’intento anche di tornarci sopra, immaginando che il Consiglio 
Presbiterale possa essere uno spazio autorizzante per verificare se 
stiamo prendendo delle strade giuste. Penso su alcune cose ci sarà da 
verificare se i percorsi intrapresi sono efficaci e in linea con l’avviare 
processi di rinnovamento missionario. Si possono delineare gli 
interventi in alcune macro‐aree: 

‐ ruolo del presbitero in futuro; 

‐ ambito amministrativo; 

‐ benessere e sostenibilità della vita dei preti; 

‐ ministerialità (che tiene in sé anche il tema del rapporto con gli 
altri ministeri); 

‐ missionarietà. 

Come Ufficio proveremo ad individuare i temi da cui partire e il 
metodo con cui affrontarli. L’idea è di sceglierne alcuni su cui 
concentrarci per affrontarli con calma fino in fondo. Alcune 
indicazioni di calendario: 

‐ nel mese di maggio non riusciremo ad incontrarci e il Consiglio 
Presbiterale slitterà giovedì 8 giugno; 

‐ il 23 febbraio, data in cui è segnato un incontro del Consiglio 
Presbiterale, è il giovedì dopo le Ceneri. Solitamente la FTER fa una 
proposta aperta a tutti: per questo motivo, se verrà confermata la 
proposta della FTER, non si farà il Consiglio Presbiterale in quel 
giorno. 

 

O.d.g. 6 – Conclusioni dell’Arcivescovo. 

Anzitutto la franchezza: se non siamo franchi, lo siamo in altri 
modi che feriscono in altre maniere. Franchezza vuol dire anche 
affrontare le altre persone da persone adulte. 

Sulle risposte: ci sono risposte che vengono da noi e ce ne sono 
altre che possiamo proporre; ce ne sono alcune che non dipendono da 
noi, ma che possiamo fare presenti (es. il discorso del padrino). La 
richiesta che si faccia un lavoro che porti a scelte concrete lo davo per 
scontato. Il discorso del metodo è importante per risposte e soluzioni. 
Il benessere dei preti è la cosa che mi interessa di più. Alcune cose 



Comunicazioni 

615 

possiamo affrontarle anche noi: ad esempio possiamo individuare che 
il catechista debba avere queste caratteristiche, questa funzione, 
questo ruolo. Parliamo di tematiche che in filigrana sono già nei 
Cantieri di Betania Siamo coinvolti in una ecclesiologia che cambia, 
questa è già il percorso sinodale. 

Il Consiglio Presbiterale è il luogo in cui raccogliere il sentire dei 
preti, fa bene anche a noi. 
  



Comunicazioni 

616 

Consiglio Presbiterale del 24 novembre 2022 
 

Si è svolta giovedì 24 novembre 2022, presso il Seminario 
Arcivescovile di Bologna, con inizio alle ore 9.30, una riunione del 
Consiglio Presbiterale dell’Arcidiocesi presieduta dal Cardinale 
Arcivescovo, con il seguente ordine del giorno: 

1. Canto dell’Ora Terza; 

2. Il metodo di lavoro del Consiglio Presbiterale 2022-2025 (Don 
Carlo Bondioli); 

3. Interventi dei Consiglieri; 

4. Le tematiche su cui riflettere nel Consiglio Presbiterale e le 
priorità del Consiglio Presbiterale 2022-2025 (Don Angelo 
Baldassarri); 

5. Interventi dei Consiglieri. 

 

Assenze giustificate: Don Davide Baraldi, Don Massimo D’Abrosca, 
Don Roberto Mastacchi. 

L’Arcivescovo non è presente, essendo stato invitato 
all’inaugurazione del Tecnopolo di Bologna insieme al Presidente della 
Repubblica Sergio Mattarella. 

 

O.d.g. 1 – Dopo il canto dell’Ora Terza, seguono gli interventi 
programmati. 

 

O.d.g. 2 – Il metodo di lavoro del Consiglio Presbiterale 2022-2025. 

Don Angelo Baldassarri – Per prima cosa vorremmo sottoporre al 
Consiglio e al Vescovo una proposta di metodo di lavoro. Diversi di 
voi hanno sottolineato, anche con decisione, l’esigenza di procedere 
in modo più approfondito e concreto, in modo da non ritrovarci a 
rincorrere le emergenze che via via si prospettano, ma piuttosto di 
affrontare gli snodi che sentiamo più emergenti per la nostra vita, 
cercando un confronto ampio e calmo. Il fine è la costruzione di un 
“parere” del Consiglio che costituisca un orientamento chiaro e il più 
possibile condiviso da proporre al Vescovo. Per questo motivo 
sentiamo il bisogno di un metodo che ci aiuti a lavorare con calma, 
con prospettive di medio e lungo periodo, lasciando a luoghi di 
partecipazione più propri (per esempio la Conferenza dei Vicari 
Pastorali e il Consiglio Pastorale Diocesano) le scelte pastorali più 



Comunicazioni 

617 

immediate. Dunque la nostra proposta è quella di lavorare con calma 
solo su pochi temi, con questa scansione di massima dei momenti del 
lavoro: 

- dopo aver individuato il tema da affrontare, procedere con una 
prima fase di approfondimento, magari anche attraverso una 
consultazione dei preti in Vicariato e/o il ricorso ad un esperto;  

- lo spazio per un dibattito ampio e senza censure, che permetta 
di giungere alla formulazione di alcune linee condivise o di alcuni 
snodi di confronto ed eventualmente anche di differenziazione 
all’interno del Consiglio; 

- la presentazione al Vescovo dei punti formulati dal Consiglio, 
eventualmente anche in forma di documento, perché li possa 
prendere in esame o per suggerire al Consiglio un nuovo aspetto di 
riflessione, o per assumere le scelte per la nostra Chiesa che a lui 
competono; 

- a seconda del tipo di scelte che si sono assunte, prevedere un 
periodo di sperimentazione che contempli una verifica all’interno del 
Consiglio. I tempi di ciascuna fase dipenderanno dal tema e dalle 
esigenze di approfondimento e dibattito che il Consiglio stesso 
esprimerà. 

Don Carlo Bondioli – Vogliamo proporvi due cose riguardo al 
metodo: 1) gli intendimenti di fondo (dove ci sembra che avevamo 
bisogno di andare); 2) una linea di massima come metodo pratico per 
lavorare. 

1) Il Consiglio Presbiterale non ha bisogno di rincorrere le 
emergenze nella pastorale della Diocesi ma di lavorare su altri tempi 
e altri ambiti, cioè su questioni che stanno più sotto l’ombrello 
dell’importanza, che quello dell’emergenza. Quindi prendersi cura 
non solo della vita buona dei preti e delle sfide di fondo pastorali che 
abbiamo, con uno sguardo e dei tempi che ci permettano di andare 
un po’ più in profondità sia nella tematizzazione sia nello scambio, 
nel dibattito… in quello di cui c’è bisogno. Perché il Consiglio 
Presbiterale possa costruire un parere (non necessariamente vuol dire 
una verità monolitica “prendere o lasciare”). Un parere complesso, 
anche diversificato, anche raggiunto magari con sofferenza, ma che 
possa essere un parere consistente. Fare in modo che il Consiglio 
Presbiterale sia un “partner autorevole, credibile” del Vescovo. Questo 
è l’intendimento di fondo che vi sottoponiamo: abbiamo capito bene? 
È questo quello che ci veniva richiesto? Se abbiamo capito bene ci 
sintonizziamo su questo orizzonte. 



Comunicazioni 

618 

2) L’altra cosa è il come concretamente si attuerà (questo 
dipenderà anche da dove andiamo). In generale vorrà dire avere delle 
tappe di lavoro, non esaurire tutto subito, (magari con l’aiuto di un 
esperto o attraverso un parere dei Vicariati), in modo che si arrivi in 
questo luogo per uno scambio che ha già fatto un po’ di dissodamento. 
Si ha già qualche linea. Poi possiamo arrivare ad un dialogo in modo 
da arrivare ad un parere più o meno diversificato, da proporre al 
Vescovo (può essere anche un micro-documento, non solo 
verbalmente), in modo che egli possa assumerlo nelle decisioni o 
proporre ancora un approfondimento o proporre ancora un altro 
aspetto su cui arricchire il parere in modo da fare un lavoro che ci dia 
anche soddisfazione, si diceva anche all’inizio.  

 

O.d.g. 3 – Interventi dei Consiglieri. 

Intervento n. 1 – Sono assolutamente d’accordo con quanto scritto 
e detto. Si dovrebbe fare la presentazione di ingresso: questa ci 
farebbe dire che nei mandati precedenti non sempre c’era una 
presentazione elaborata. Questa è fondamentale per non divagare. 
Desiderio di non divagare, per arrivare ad un output, ad un parere. Il 
Consiglio Presbiterale, su questo tema, con domande precise e chiare 
desidera ciò. Avverto un problema: non vorrei che ognuno dicesse il 
suo piccolo parere, il suo piccolo problema, il suo piccolo. Dobbiamo 
essere aiutati a non fissarci sul nostro piccolo pallino. Probabilmente 
l’ingresso chiarificato e l’uscita ci possono aiutare. 

Intervento n. 2 – Faccio una considerazione: nel primo paragrafo 
“il fine è la costruzione di un parere del Consiglio da proporre al 
Vescovo”. Pongo una domanda: il Vescovo fa parte del Consiglio 
Presbiterale; il Consiglio Presbiterale non è un organo di fronte al 
Vescovo ma è un luogo in cui si lavora insieme al Vescovo? È chiaro 
che si capisce cosa vuol dire la cosa. Ma quando il Consiglio decide 
una cosa, la decide sempre insieme al Vescovo. È una domanda che 
pongo: il Vescovo può agire sia in modo personale sia in modo 
collegiale (insieme al suo Consiglio)? 

Intervento n. 3 – Credo sia importante sottolineare l’aspetto 
positivo e il desiderio di costruire con metodo e contenuti che ritrova 
le energie positive del Consiglio Presbiterale. Perché penso che questa 
domanda sia da cinquant’anni che ce la si pone e sempre la si porrà. 
Credo che sia importare collocarla nell’oggi, collocarla tra di noi, 
invitarci ad una vicinanza. Quindi anche un’attenzione e quindi una 
vigilanza sulla fedeltà al metodo e ai contenuti. Mi permetto di fare 
una riflessione su quello che è appena stato detto: le decisioni di 



Comunicazioni 

619 

governo non vengono prese qua, questo è un organo di consultazione 
e partecipazione. Mi sembra che sia importante che offra una sua 
documentazione e una sua riflessione, perché questo arricchisce, 
porta con sé una rappresentanza. Se siamo bravi portiamo una 
rappresentanza (legami, collegamenti con il territorio). Questo 
arricchisce chi li porta, si vive nella comunione ma nello stesso tempo 
si consegna a quell’organo di governo che decide. A me quindi sembra 
un percorso arricchente nel clima partecipativo. 

Intervento n. 4 – Allargo la riflessione a partire dal nostro 
mandato. Credo sia importante come questione di fondo per non fare 
un lavoro sostanzialmente inutile. Il Consiglio Presbiterale che 
mandato ha? Il mandato di elaborare qualcosa per non impostare una 
enorme riflessione che poi con due colpi di penna viene eliminata 
perché non è quello che ci viene richiesto. Rischiamo di lavorare in 
maniera inutile e questo rischia poi di essere frustrante. Abbiamo un 
mandato per lavorare su questo oppure ce lo siamo autodati questo 
compito? Tengo però a precisare che il compito è molto bello e mi 
piacerebbe molto lavorare. 

Intervento n. 5 – Noto che siamo ancora a discutere sul metodo. È 
una cosa che ci prende o ci blocca. Il parere del Consiglio Presbiterale 
deve essere interpellato dal Vescovo in determinate situazioni: forse 
vale la pena ricordarcelo. Io anni fa (con ancora il Card. Caffarra) 
ricordo di aver chiesto un parere per l’erezione di due parrocchie 
personali per i fedeli greco-cattolici e venni a fare un intervento al 
Consiglio Presbiterale. Dopodiché ho notato un certo imbarazzo 
generale perché nessuno aveva niente in contrario ma neanche un 
quadro completo per poter decidere. Probabilmente si potrebbe 
evitare fornendo prima degli elementi in modo che uno possa fare le 
sue ricerche per arrivare al Consiglio con un parere meno 
estemporaneo. Proporrei di mantenere una certa sobrietà di 
convocazioni, perché ne abbiamo tutti una infinità e allora potremmo 
esprimere un parere più motivato sulle cose che ci vengono richieste. 

Intervento n. 6 – Condivido l’obiettivo di rendere il Consiglio 
Presbiterale utile e piacevole. E dunque anche la ricerca che ci aiuti al 
raggiungimento di questo obiettivo. Dando un’occhiata ai tre grandi 
contenuti individuati, vedo che sono di tipo piuttosto diverso e quindi 
anche il metodo può essere piuttosto diverso. Per questo manterrei 
una certa elasticità. 

Intervento n. 7 – Mi ha interessato molto la metafora dell’ombrello 
dell’importanza. Sento che ci è dato un impegno formativo personale 
su quei temi che verranno trattati, al di là che si chiami un relatore o 



Comunicazioni 

620 

no. Però arrivare qui con una preparazione, con un interesse 
alimentato dentro di noi. Ci si può aiutare anche a far sì che cerchiamo 
di alimentare in noi una riflessione previa su questo. 

Intervento n. 8 – Forse può aiutare esplicitare e completare questa 
domanda: in vista di quale scelta di pastorale diocesana si raccoglie il 
parere? Se si sa rispondere a questa domanda forse l’eventuale 
frustrazione della non efficacia può essere un po’ esclusa. Poi se a 
questa domanda non so trovare risposta perché non è finalizzata ad 
una scelta, lo sappiamo e basta, e siamo tutti più sereni. 

Intervento n. 9 – Prima volta che partecipo ad un Consiglio qui a 
Bologna. Prima di parlarne bisogna avere dei dati, qualcosa su cui 
avere una prospettiva, sia dei preti ma anche della pastorale in genere. 
Qualche dato che ci aiuti, che metodologicamente ci aiuti. Riguardo al 
benessere dei preti: la stessa situazione in cui vivono delle persone, le 
stesse persone la vivono in maniera differente. Mettere a posto le 
situazioni esterne non aiuta: uno la vive in una determinata maniera 
e l’altra la vive in un’altra maniera. Anche le decisioni migliori del 
mondo non creano il paradiso terrestre. 

Intervento n. 10 – Provo a reagire a qualcosa di quello che è stato 
detto. Qui si vive una esperienza di fraternità che ci aiuta ad arrivare 
ad una condivisione su alcuni temi. Questo come stile. Che cosa è 
chiesto al Consiglio? Le cose che abbiamo messo nell’invito, cioè 
aiutare efficacemente con il suo consiglio il Vescovo nel governo della 
Diocesi. E le tre piste che abbiamo indicate sono: rappresentare 
l’intero presbiterio; individuare i problemi del clero suggerendo le 
soluzioni più opportune; promuovere una effettiva collaborazione tra 
presbiterio e Diocesi sia per le azioni pastorali che per il bene della 
Diocesi. Perché questo avvenga anche la proposta di questa mattina è 
stata condivisa con il Vescovo. Sempre in partenza confronteremo con 
il Vescovo; se ha domande da porci o delle indicazioni che già di 
partenza lui vuole dare. La questione è che il nostro ritrovarsi non sia 
semplicemente un far risuonare opinioni (che certamente il Vescovo 
ha sempre ascoltato). È un problema nostro non del Vescovo: siamo 
usciti dicendo “Ma noi che cosa abbiamo portato al Vescovo?”. E 
quindi questa è la proposta di andare con calma, di ragionarci anche 
più volte, per poi dare un parere al Vescovo. Cito un testo dei Cantieri 
di Betania (secondo Cantiere), che dice in sostanza: «I Consigli siano 
luoghi di autentico discernimento comunitario, di reale 
corresponsabilità, e non solo di dibattito e organizzazione». È questo 
l’obiettivo che ci prefiggiamo. Riteniamo che il Consiglio Presbiterale 



Comunicazioni 

621 

sia occasione per parlare con calma sulle questioni grandi che stanno 
dietro ai diversi bisogni e problemi che è necessario affrontare. 

Intervento n. 11 – Rispetto a quest’ultima cosa, difficilmente 
abbiamo davanti una scelta, ma delle questioni che poi possono 
portarci delle scelte (ma non necessariamente). Altrimenti la strada è 
chiusa ancor prima di partire. Quello di cui abbiamo bisogno è un 
approfondimento. 

 

O.d.g. 4 – Le tematiche su cui riflettere nel Consiglio Presbiterale e 
le priorità del Consiglio Presbiterale 2022-2025. 

Don Angelo Baldassarri – Il tema di fondo e il faro che 
accompagnerà il lavoro di riflessione su ogni tematica è collegato alla 
individuazione di modalità, forme e scelte che favoriscano 
benessere/sostenibilità della vita dei preti e l’efficacia della missione 
pastorale insieme alla comunità in un percorso di trasformazione 
missionaria. Il cambiamento d’epoca presenta un orizzonte articolato, 
in cui tutte le tematiche che affronteremo, alla ricerca di proposte per 
la vita del prete in una prospettiva allargata di zona missionaria, sono 
connesse tra loro e nessuna è pensabile e migliorabile in modo isolato. 
Le tematiche che abbiamo raccolto dal primo Consiglio come 
prioritarie in merito sono:  

- verifica e rilancio\ripensamento delle Zone Pastorali. Fare 
emergere le esperienze e dimensioni arricchenti, in particolare 
riguardo al ministero dei presbiteri, e nello stesso tempo cercare 
eventuali cambiamenti che la stessa esperienza richiede; 

- riflessione sui Ministeri e sulle diverse collaborazioni necessarie 
alla missione. L’accoglienza delle donne ai Ministeri istituiti e il nuovo 
Ministero del catechista possono diventare «un’opportunità per 
rinnovare la forma Ecclesiae in chiave più comunionale» (C.E.I. 2022): 
invitano a rinnovare il modo comunitario di riconoscere, discernere e 
formare i Ministeri; invitano a riscoprire «la radice battesimale dei 
Ministeri istituiti e dei tanti ministeri di fatto che la Chiesa è chiamata 
a discernere» (C.E.I. 2022); invitano a rinnovare il modo di 
immaginare e proporre la vita comunitaria e il ruolo in essa del 
presbitero; 

- riflessione sulla dimensione quotidiana e domestica della vita dei 
presbiteri, da precisare in relazione alla Zona in cui vivono il servizio, 
alle esperienze di fraternità e alla opportunità di soluzioni alternative 
alla casa del clero per anziani; 



Comunicazioni 

622 

- indicazioni su come essere aiutati e su come collaborare a 
pensare e accompagnare gli avvicendamenti dei presbiteri, con una 
prospettiva non solo della urgenza, ma di come sarà prevedibilmente 
la presenza dei Ministri ordinati nei prossimi decenni; 

Ci avviamo alla seconda parte. La citazione che volevo fare prima 
è del Papa, che riguardo al Sinodo dice: «Non è un parlamento e 
nemmeno un’indagine sulle opinioni ma un ascoltarci 
reciprocamente». La seconda parte del Consiglio di oggi è per 
individuare le tematiche su cui concentrare la riflessione. Noi abbiamo 
cercato di raccogliere almeno quattro snodi su cui più volte era 
emersa la vostra attenzione, sapendo che il filo conduttore è “la vita 
buona dei preti”. Penso anche che dovremmo immaginare quale vita 
per quei giovani che oggi sono in seminario e domani saranno preti o 
adesso sono giovani preti. Come è stato detto, questo Consiglio lo 
immaginiamo non per affrontare le tematiche urgenti (poi succederà 
in determinate occasioni). C’è anche la possibilità che qualcuno, a 
nome dei preti, dica: “C’è questa questione che vorrei che il Consiglio 
affronti”. Rispetto alla Conferenza dei Vicari, questo è il luogo in cui 
pensiamo cosa possa servirci nei tempi lunghi. Sapendo che tutti i 
temi sono collegati, si parte da uno ma poi se ne porta dietro anche 
gli altri. 

Vi chiediamo di riguardare i temi e chiediamo a voi da quali 
partire. Sono tutti importanti, ma bisogna indicarne: uno o due da cui 
partire; i motivi; le attenzioni che riterreste importanti nell’affrontare 
questo tema. 

 

O.d.g. 5 – Interventi dei Consiglieri. 

Intervento n. 1 – La verifica/il ripensamento delle Zone Pastorali è 
stata una delle richieste che l’Arcivescovo ha fatto a tutti gli organismi. 
Quindi questo potrebbe essere un tema. Aspetterei quindi di 
coinvolgere anche gli altri organismi per avere l’apporto di tutti. Darei 
la priorità all’istituzione dei Ministeri, anche in vista di quelli 
femminili, e quindi sentire una riflessione teologica attuale. 
Premetterei una richiesta teologica, guardando anche la nostra Chiesa 
bolognese, puntando magari alla formazione di un vademecum. 
Illuminando poi la comunità cristiana e come si arriva a questo 
obiettivo. 

Intervento n. 2 – Secondo me un tema che riguarda sia l’aspetto 
delle Zone Pastorali che quello dei Ministeri è quello della catechesi 
(intesa sia come iniziazione cristiana sia come adulti). C’è una certa 
fatica nel come stiamo portando avanti la catechesi. Da più parti si 



Comunicazioni 

623 

percepisce il bisogno di un rinnovamento. C’è il Ministero del 
catechista, le Zone Pastorali… Secondo me una riflessione aggiuntiva 
potrebbe essere con chi è parroco o chi ha un Ministero in parrocchia. 
Sul tema delle Zone Pastorali non dimentichiamo che noi abbiamo una 
Facoltà teologica, ricchezza che abbiamo in casa e che aiuta a pensare. 

Intervento n. 3 – Per il lavoro e la collaborazione che ho fatto in 
questi anni credo sia importante il tema dell’avvicendamento dei preti 
(c’è già un lavoro fatto in questi anni). È uno dei temi più delicati … 
ora non più da parrocchia a parrocchia ma da Zona a Zona. E anche 
per le comunità in questa nuova visione. Questo fa bene ai preti ma 
anche alle comunità. L’altro tema è sui Ministeri: credo che possa 
essere affrontato proprio perché questi documenti avviano una strada 
appena seminata ed è una cosa che non può non coinvolgere sia gli 
organi ma anche la sensibilità della gente. 

Intervento n. 4 – Mi prendono molto questi quattro ambiti. Se 
penso tra dieci anni il carico delle strutture per un prete sarà enorme. 
Penso che non possiamo più rimandare tale situazione. Il fatto che non 
se ne parli, non se ne tratti, il fatto che non si prenda sul serio la cosa 
non è più fattibile. 

Intervento n. 5 – Dimensione domestica del prete: da questo si 
vede cosa dà l’equilibrio e cosa non lo dà. Non credo che il prete debba 
da solo gestire sei, sette, otto chiese. Uno stile di vita comunitaria, per 
vedere che cosa dà equilibrio nella sua vita domestica quotidiana. Per 
trovarsi nella sua vita senza parlare della pastorale. 

Intervento n. 6 – È stata fatta una richiesta agli organi di 
partecipazione. Occorre un approfondimento teologico anche sulle 
Zone Pastorali. Chiesa da una parte e Zona dall’altra: ci sono 
ecclesiologie diverse. Noi viviamo una sorta di contrasto tra strutture 
e contrasto tra ecclesiologia. Contrasto tra visioni che non si possono 
conciliare fino in fondo. Occorre più chiarezza per capire qual è la 
logica che si vuole perseguire, per capire quali sono le logiche di scelte 
che ora viviamo e che ora sono in contrasto. Bisogna fare scelte: le due 
– modello tridentino e Zone Pastorali - sono a volte inconciliabili. Cosa 
è chiesto ai Ministri? Di portare avanti la parte amministrativa della 
parrocchia, di portare avanti la pastorale? Sono domande di 
vocazione? Qual è il loro senso della Zona? 

Intervento n. 7 – Mi sono soffermato sull’ultima frase del secondo. 
Leggendola velocemente, ho pensato si riferisca alle unità pastorali. 
Quando diverse comunità sono chiamate a condividere il parroco e 
vita cristiana assieme, sorgono un’infinità di novità che non ci si 
aspettava. Delle comunità verso il parroco. Quando la comunità non 



Comunicazioni 

624 

ha più il parroco che vive in canonica cambiano tanti equilibri, 
aumenta il senso di responsabilità dei parrocchiani (a volte c’è un 
arrembaggio). Per me sarebbe molto utile riflettere insieme e trovare 
punti comuni. 

Intervento n. 8 – Due tipi di ministeri: attitudinali e promozionali. 
La promozionalità per i Ministeri è molto rischiosa. 

Intervento n. 9 – Mi interessava soprattutto il terzo e il quarto. Nel 
caso della dimensione quotidiana domestica, sarebbe opportuno 
partire da questione chiare. Ad esempio la questione amministrativa 
(per Vicariato? Per Zona Pastorale?) La stessa cosa riguarda gli 
avvicendamenti: che diventi operativo. C’è un vademecum e qualcuno 
che deve istruire e far conoscere questo vademecum. Io non sapevo di 
questo e sono stato istruito solo dopo della sua presenza. 

Intervento n. 10 – Priorità al peso amministrativo e a quello degli 
avvicendamenti dei presbiteri (c’è tanto materiale già fatto che si 
potrebbe raccogliere). 

Intervento n. 11 – Prenderei i primi due: riflessione sulle Zone 
Pastorali e riflessione sul Ministero (soprattutto perché quest’anno c’è 
il Ministero del catechista). Ministero che non va più pensato in 
riferimento alla parrocchia ma alla Zona Pastorale. Riflessione 
collegata alla Facoltà teologica. 

Intervento n. 12 – Mi interessa il tema della dimensione domestica 
e quotidiana. Due domande: come stiamo umanamente (molto passa 
attraverso questa domanda)? Che cos’è che sta bloccando l’attrattiva 
a diventare preti? L’altra cosa è l’avvicendamento dei parroci legato al 
tema della ministerialità. Sarebbe interessante che siano i laici e le 
diaconie diano l’input. Sarebbe veramente interessante e non sia il 
parroco; la parrocchia e la sua identità vanno oltre la figura del 
parroco. 

Intervento n. 13 – Tenere insieme le Zone Pastorali e i Ministeri. 
Difficilmente poi si potrà pensare come saranno strutturate. 

Intervento n. 14 – Sono attratto da Zone Pastorali e Ministeri, con 
sotto la domanda “In che cosa queste riflessioni toccano l’identità di 
noi presbiteri?”. E quindi che cosa siamo onestamente capaci di 
mettere in discussione del nostro ministero. 

Intervento n. 15 – Sono d’accordo col fatto di interrogarsi non 
tanto sui Ministeri ma sul ministero. La domanda non è tanto cosa 
possono fare i laici in una Zona Pastorale ma cosa può fare il prete in 
una Zona Pastorale. Aprirsi ai Ministeri vuol dire aprirsi alla 
comunione. Noi ragioniamo sui Ministeri ragionando più sulla loro 



Comunicazioni 

625 

efficacia pratica. Noi non ragioniamo su quello che invece dà la 
persona dentro la comunità. 

Intervento n. 16 – Pensando tra dieci anni, abbiamo bisogno di 
ricollocarci dentro le Zone Pastorali. Forse il fatto di riprendere la vita 
del prete dentro i nodi delle Zone Pastorali e dei Ministeri, potrebbe 
aiutarci. 

Intervento n. 17 – I Ministeri in relazione alla vita dei preti. 
Chiederci chi siamo, chi siamo chiamati ad essere in un prossimo 
futuro. Legato a questo, gli avvicendamenti di una comunità. 

Intervento n. 18 – Gestione maschilista nella gestione dei Ministeri. 
Non dobbiamo avere paura di affrontare questo tema, anche se con 
molta prudenza e con molta teologia. Bisogna preparare questi laici, 
che abbiano ruoli di direzione non comune. Abbiamo persone buone, 
brave; bisogna incominciare a preparare queste persone, educarle. 

Intervento n. 19 – Il tema della ministerialità è importante. Una 
chiesa tra dieci anni è una chiesa ministeriale, quindi è un tema che 
va affrontato con una scelta precisa. 

Intervento n. 20 – Il tema delle Zone Pastorali e dei Ministeri è un 
tema importante perché in fondo mette a tema l’identità cristiana. 
Sento il tema di una crisi di identità. Noi rispetto a certe aspettative, 
siamo fuori asse. La Chiesa non ci chiede più quello per cui siamo stati 
formati e dobbiamo partire da altro. Non è che il nostro ministero sia 
in crisi, forse un certo modo di esercitarlo. A un nostro prete giovane 
è stato detto, da alcuni ragazzi che aveva portato ai campi: “Ti 
stimiamo, ti vogliamo bene, ma di tutto quello che hai da portare a 
noi non interessa nulla. Quindi non ti disturbare”. C’è già, in positivo, 
qualcosa da cui partire, qualcosa che già è stato fatto. 

Intervento n. 21 – Essere religiosi fa ascoltare in maniera diversa, 
con un’altra sensibilità, dalla Zona Pastorale alla vita comunitaria. 
Porto la mia esperienza, nelle parrocchie romane di trentamila anime. 
Mi rendo conto che ciò che funziona in queste parrocchie è la qualità 
della vita comunitaria tra presbiteri. Non c’è una priorità, ma se si 
rema tutti nella stessa direzione allora le cose funzionano. 

Intervento n. 22 – Riprendo il tema dell’identità, nostra e delle 
Zone Pastorali. Cito: «Abbiamo unito le forze per fare le stesse cose di 
prima». Per chi siamo? Per chi sono io? E per chi è la Zona Pastorale? 

Intervento n. 23 – I verbali posso essere mandati a tutti i preti? Può 
essere più o meno consistente, ma anche solo per avere un’idea. 



Comunicazioni 

626 

Intervento n. 24 – Così com’è il verbale non può essere condiviso 
fuori, perché c’è un aspetto di protezione, di dire liberamente ciò che 
si vuole senza poi che questo venga pubblicato ovunque. 

Intervento n. 25 – Metterei dentro le Zone Pastorali, come anche 
la comunione dei presbiteri. Vivere una comunione di presbiteri così 
come l’avvicendamento: uno trova una forma di collaborazione. 

Intervento n. 26 – La vita comunitaria del prete è importante ma 
lo è anche quella delle Zone Pastorali. Il fatto che si faccia fatica a 
trovare i presidenti nuovi, sono le stesse fatiche che abbiamo quando 
cerchiamo aiuti nelle parrocchie. 

Intervento n. 27 – L’abbinamento 1-3 è molto stimolante perché 
abbiamo tentato di escludere in modo ideologico i preti dalle Zone 
Pastorali. 

Intervento n. 28 – Preferirei il primo e il secondo argomento: Zone 
Pastorali e Ministeri. 

Intervento n. 29 – Abbiamo bisogno di studio e questo avviene già. 
Noi con la capacità della revisione di vita abbiamo qualcosa da dire. 

Intervento n. 30 – Ritorno al tema dell’insignificanza: scorgo un 
po’ l’insignificanza del nostro darsi da fare. Noi facciamo tante cose, 
ma poi… Coi giovani è molto evidente questo, non possiamo 
nasconderlo. Uno deve sentirsi anche a posto dentro questo nuovo 
schema: magari è cresciuto dentro uno schema in cui era punto di 
riferimento per tante persone e ora non lo è più. 

Intervento n. 31 – Ringrazio dello stile e degli interventi, tutti a 
tema. Mi sembra che certamente un tema che molti sentono è quello 
della Zona e dei Ministeri. La preoccupazione non è come incastrare 
organizzativamente le Zone ma di trovare che cosa in questo tempo lo 
Spirito ci sta dicendo. Questo mi sembra che sia risuonato bene. Noi 
presenteremo questi due temi. A me ha molto colpito che molti hanno 
parlato della vita amministrativa, del peso delle strutture, che è una 
cosa che dobbiamo proprio considerare. 

 



Cronache diocesane 

627 

CRONACHE DIOCESANE 
PER L’ANNO 2022 

Ove non è specificato il soggetto è l’Arcivescovo Card. Matteo Maria Zuppi 

 

GENNAIO 

 

1, sabato – Solennità di Maria Santissima Madre di Dio. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede la Messa per la Solennità 
di Maria Santissima Madre di Dio e la LV Giornata della Pace. 

4, martedì – Nella Parrocchia di Piumazzo presiede le esequie di 
Mons. Ernesto Tabellini. 

5, mercoledì – Al mattino, nella Basilica di S. Francesco a Ferrara, 
celebra la Messa esequiale di S. E. Mons. Luigi Negri, già Arcivescovo 
della Diocesi di Ferrara-Comacchio. 

– La sera, nella Basilica di S. Domenico, presiede il Vespro per la 
chiusura del Giubileo domenicano in occasione dell’VIII centenario 
della morte di S. Domenico. 

6, lunedì – Epifania. 

– Al mattino, nella Parrocchia di S. Michele in Bosco, celebra la 
Messa dell’Epifania per l’Istituto Ortopedico Rizzoli. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa dei Popoli per la 
Solennità dell’Epifania. 

Dal 10, lunedì al 12, mercoledì – Partecipa, in diretta streaming, 
alle Giornate di Formazione invernali del clero. 

13, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede l’incontro 
conclusivo delle Giornate di Formazione invernali del clero. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra le esequie di Don Fabio 
Betti. 

14, venerdì – A Roma presiede le esequie di David Maria Sassoli. 

15, sabato – Al mattino, in diretta streaming dalla Sala S. Clelia 
della Curia, presiede l’incontro dei facilitatori per il cammino 
sinodale. 



Cronache diocesane 

628 

16, domenica – Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede la Messa 
nella quale accoglie le candidature di otto nuovi Diaconi permanenti. 

22, sabato – A Palazzo Baciocchi, sede della Corte d’Appello, assiste 
all’apertura dell’Anno giudiziario 2022. 

– Nel pomeriggio, all’Istituto Veritatis Splendor, porta un saluto ai 
partecipanti al convegno di studi “Ricordando Don Lino Goriup”. 

23, domenica – In Cattedrale presiede la Messa nella quale 
istituisce dodici nuovi Lettori. 

Dal 24, lunedì al 26, mercoledì – A Roma partecipa ai lavori del 
Consiglio permanente della C.E.I. 

26, mercoledì – La sera, nella Parrocchia dei Santi Bartolomeo e 
Gaetano, presiede la Veglia di preghiera per la pace in Ucraina. A 
seguire, alla Casa della Pace di Casalecchio di Reno, partecipa alla 
presentazione del libro “Per amore, solo per amore” di Mons. Arrigo 
Chieregatti. 

27, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede il Consiglio 
Presbiterale. 

– Nel pomeriggio, in Sala Borsa, partecipa alla presentazione di due 
libri: “Vivere, nonostante tutto” di Cornelia Paselli e “Far tutto, il più 
possibile” di Don Angelo Baldassarri e Ulderico Parente. 

28, venerdì – Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Domenico, celebra 
la Messa per la memoria di S. Tommaso d’Aquino. 

– La sera, nella Parrocchia di Medicina, incontra la comunità della 
Zona Pastorale. 

29, sabato – Al mattino, nella Cattedrale di Carpi, celebra la Messa 
per il X anniversario della morte di Oscar Luigi Scalfaro. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede l’Eucaristia per la 
Famiglia salesiana in vista della Festa del fondatore S. Giovanni Bosco. 

30, domenica – Al mattino, nella Parrocchia di Vedrana, presiede 
l’Eucaristia in onore del Beato Don Giuseppe Codicè. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa per la Giornata 
del Seminario e conferisce il Lettorato a tre seminaristi. 

 

FEBBRAIO 

 

1, martedì – Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Maria Madre 
della Chiesa, celebra la Messa con il gruppo “Genitori in Cammino”. 

2, mercoledì – Presentazione di Gesù al tempio. 



Cronache diocesane 

629 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede la Messa per la Giornata 
della Vita consacrata. 

3, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede l’incontro dei Vicari 
Pastorali.  

5, sabato – Nel pomeriggio, al Santuario della Beata Vergine di S. 
Luca, celebra la Messa per la Giornata della Vita. 

6, domenica – Al mattino, nella Parrocchia di Nostra Signora della 
Fiducia, celebra la Messa in ricordo e suffragio di Don Fabio Betti. 

7, lunedì – La sera, nella Parrocchia di S. Antonio di Savena, 
presiede l’Eucaristia per la Festa di S. Giuseppina Bakhita. 

8, martedì – Nel pomeriggio, in Sala Borsa, partecipa alla 
presentazione del libro “La trappola del virus. Diritti, emarginazione 
e migranti ai tempi della pandemia” di P. Camillo Ripamonti, S.J., e 
Chiara Tintori. 

9, mercoledì – Nella Parrocchia di S. Antonio da Padova a La Dozza, 
partecipa alla presentazione del libro “Il canto dei poveri dà ritmo al 
mio passo” scritto da Mons. Giovanni Nicolini. 

10, giovedì – Al mattino, nella sede della Fondazione Lercaro, 
interviene al convegno “Cantiere Engim. Per lo sviluppo e la 
resilienza”. 

12, sabato – Al mattino, nella Parrocchia dei Santi Bartolomeo e 
Gaetano, celebra la Messa per Tancredi e tutti i “senza dimora” 
deceduti. 

13, domenica – Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Paolo 
Maggiore, presiede la Messa per la Festa della Madonna di Lourdes in 
occasione della Giornata del Malato. 

– La sera, in diretta streaming, partecipa all’incontro “Sintomi di 
felicità” con giovani innamorati, fidanzati e sposi in occasione della 
Festa di S. Valentino. 

16, mercoledì – Al mattino, nella sede di Acer Bologna, partecipa 
alla presentazione della ricerca Nomisma “Impoverimento degli utenti 
E.R.P. e nuovi fabbisogni finanziari dell’Azienda Casa: il caso Acer 
Bologna”. 

17, giovedì – Al mattino, in diretta streaming dalla Sala S. Clelia 
della Curia, presiede l’inaugurazione dell’Anno giudiziario del 
Tribunale ecclesiastico interdiocesano Flaminio per le cause 
matrimoniali. 

19, sabato – In Seminario presiede l’incontro del Consiglio 
Pastorale. 



Cronache diocesane 

630 

20, domenica – Al mattino, nella Parrocchia di Riola, celebra la 
Messa in suffragio di Don Fabio Betti. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede l’Eucaristia e ordina 
quattro Diaconi permanenti e uno transeunte. 

21, lunedì – Al mattino, nella Parrocchia del Poggetto, celebra le 
esequie del Can. Napoleone Nanni. 

22, martedì – La sera, in Cattedrale, celebra la Messa in occasione 
del XVII anniversario della morte del S.d.D. Luigi Giussani. 

23, mercoledì – La sera, in Cattedrale, modera il dibattito tra 
Massimo Recalcati e P. Jean-Paul Hernandez, S.J., su “Fragilità, sorella 
mia” nel primo incontro della rassegna le “Notti di Nicodemo”. 

24, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede il Consiglio 
Presbiterale. 

25, venerdì – La sera, in diretta streaming, partecipa alla 
trasmissione “In cammino” su Tv2000. 

– Successivamente partecipa alla fiaccolata cittadina e a seguire, in 
Cattedrale, presiede la Veglia di preghiera per la pace in Ucraina. 

26, sabato – Al mattino, in Curia, partecipa all’incontro della 
Commissione diocesana per la Pastorale sociale e del Lavoro. 

– A seguire, nell’Aula Magna di S. Lucia, assiste all’inaugurazione 
dell’Anno accademico dell’Università di Bologna. 

– Nel pomeriggio, a Firenze, partecipa all’incontro “Mediterraneo 
frontiera di pace” dei Vescovi e Sindaci del Mediterraneo. 

27, domenica – Al mattino, nella Basilica di S. Croce, concelebra 
con Papa Francesco la Messa conclusiva dell’incontro «Mediterraneo 
frontiera di pace» dei Vescovi e Sindaci del Mediterraneo. 

– Nel primo pomeriggio, in Cattedrale, interviene al termine della 
Divina Liturgia celebrata dai cattolici ucraini per la pace nella propria 
patria. 

– Il pomeriggio, nella Parrocchia di Monte S. Giovanni, celebra 
l’Eucaristia e le Cresime. 

28, lunedì – In serata, nell’ex cine-teatro “Salus” di Gaggio in Piano, 
incontra i giovani della Zona Pastorale Castelfranco. 

 

 

 

 



Cronache diocesane 

631 

MARZO 

 

2, mercoledì – Le Ceneri. 

In Cattedrale celebra la Messa del Mercoledì delle Ceneri con 
imposizione delle Sacre Ceneri. 

3, giovedì – Nella sede della F.T.E.R. porta un saluto all’incontro di 
Quaresima per l’aggiornamento teologico dei presbiteri, “Giovedì 
dopo le Ceneri”. 

5, sabato – Al mattino partecipa al pellegrinaggio al Santuario della 
Beata Vergine di S. Luca con la Confraternita dei Sabatini. 

– Nel pomeriggio, nella Parrocchia di Pieve di Budrio, celebra 
Messa e Cresime. 

6, domenica – Al mattino, nella Parrocchia di Amola, presiede 
l’Eucaristia e le Cresime. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa della Prima 
Domenica di Quaresima e i Riti catecumenali. 

7, lunedì – La sera, nella sede della Fondazione Lercaro, partecipa 
alla presentazione del libro “Biffi per sempre” di Paolo Francia. 

9, mercoledì – Nel Santuario del Corpus Domini (della Santa) 
celebra la Messa in occasione della Festa di S. Caterina de’ Vigri. 

10, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede l’incontro dei 
Vicari Pastorali. 

Dal 10, giovedì al 13, domenica – Visita Pastorale alla Zona 
Corticella. 

13, domenica – Nel pomeriggio partecipa al pellegrinaggio al 
Santuario della Beata Vergine di S. Luca, pregando per la pace in 
Ucraina. 

– Nel pomeriggio, nella Parrocchia dei Santi Savino e Silvestro di 
Corticella, celebra la Messa della II Domenica di Quaresima e i Riti 
catecumenali. 

15, martedì – Al mattino, in Seminario, interviene all’apertura del 
convegno della F.T.E.R. sul tema “Cos’è l’essere umano da necessitare 
cura? (Sal 8,5)”. 

16, mercoledì – La sera, a Villa Pallavicini, partecipa al convegno 
“Pedofilia e pedopornografia: crimini contro l’umanità. Strumenti di 
contrasto e impegno ecclesiale”. 

18, venerdì – La sera, in Cattedrale, guida la meditazione del 
“Monastero Wi-Fi”. 



Cronache diocesane 

632 

19, sabato – Nel tardo pomeriggio, nella Parrocchia di S. Martino, 
presiede la Messa in suffragio di Marco Biagi a vent’anni 
dall’uccisione. 

20, domenica – Al mattino, nel Santuario della Beata Vergine di S. 
Luca, celebra la Messa per il CCLXXX della Confraternita dei 
Domenichini, durante la quale avviene la vestizione di un nuovo 
Confratello. 

– Nel pomeriggio si collega in streaming con i genitori dei 
cresimandi. A seguire, in Cattedrale, incontro con i cresimandi in 
diretta streaming. 

– A seguire, in Cattedrale, celebra la Messa della Terza Domenica 
di Quaresima nella Giornata di amicizia con la Diocesi di Iringa e 
presiede i Riti catecumenali. 

Dal 21, lunedì al 23, mercoledì – A Roma partecipa ai lavori del 
Consiglio permanente della C.E.I. 

23, mercoledì – La sera, in Cattedrale, modera il dibattito tra 
Luciano Floridi e Pierangelo Sequeri su “Paura e fine” nel secondo 
incontro della rassegna le “Notti di Nicodemo”. 

24, giovedì – Al mattino, al Palazzo dei Congressi di Riccione, 
interviene al XVII Congresso nazionale A.N.P.I. 

– Nel tardo pomeriggio, presso la Parrocchia di S. Maria 
Annunziata di Fossolo, celebra la Messa per i novecento anni della 
Parrocchia. 

25, venerdì – Al mattino, presso i resti della chiesa di S. Maria 
Assunta di Casaglia di Caprara, prega per la pace in occasione della 
consacrazione al Cuore Immacolato di Maria. 

26, sabato – Al mattino, nella Sala S. Clelia della Curia, porta un 
saluto ai partecipanti al convegno promosso da “Arte e Fede” su 
“Patrimonio artistico e religioso nel P.N.R.R.”. 

– A seguire, guida il ritiro spirituale dei giovani dell’U.C.I.D. e 
sottoscrive il “Manifesto dell’impresa etica”. 

– Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Nicola a Tolentino, presiede 
l’Eucaristia per la Solennità del Patrono. 

27, domenica – Nel primo pomeriggio, presso l’Istituto Salesiano, 
partecipa all’incontro sinodale per il settore disabilità. 

28, lunedì – In serata presiede l’Eucaristia prepasquale dedicata 
agli universitari. 



Cronache diocesane 

633 

29, martedì – Nel pomeriggio, nell’Aula Magna della F.T.E.R., 
partecipa alla celebrazione del XVIII anniversario della nascita della 
Facoltà (dies natalis). 

– La sera, nella chiesa del Crocifisso della Basilica di S. Stefano, 
incontra il patriarca latino di Gerusalemme Pierbattista Pizzaballa 
confrontandosi sul tema “Chiedete pace per Gerusalemme”. 

31, giovedì – Al mattino, in Seminario, riunisce il Consiglio 
Presbiterale. 

 

APRILE 

 

2, sabato – Al mattino partecipa al pellegrinaggio al Santuario della 
Beata Vergine di S. Luca con la Confraternita dei Sabatini. 

– Nel pomeriggio, nella chiesa dell’Eremo di Ronzano, celebra il 
Vespro in occasione dei cento anni della presenza in loco dei Servi di 
Maria. 

3, domenica – Nel pomeriggio, nella Parrocchia dei Santi 
Bartolomeo e Gaetano, impartisce il mandato ai Missionari per la 
Missione nel centro storico. 

4, lunedì – Al mattino, nella Basilica di S. Francesco, celebra la 
Messa per il Precetto pasquale interforze. 

– Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Procolo, presiede 
l’Eucaristia prepasquale per gli operatori del diritto. 

6, mercoledì – La sera, nella sede del Museo Olinto Marella, guida 
un momento di riflessione sul tema “Chiesa e Missione”. 

7, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede l’incontro dei Vicari 
Pastorali. 

– La sera, in Cattedrale, celebra la Messa per la pace con tutti i 
gruppi carismatici della regione. 

9, sabato – Al mattino, in diretta streaming, partecipa al convegno 
“‘Cercate il bene della città’ (Ger 29,7). Partecipazione e identità in 
cammino. Generazioni a confronto”, iniziativa promossa dalla 
Fondazione Migrantes regionale, Caritas Emilia Romagna, “Missio” 
Emilia Romagna e Ufficio regionale per le Comunicazioni sociali. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa per la 
conclusione della Missione nel centro storico. 

– La sera, in Piazza Maggiore e poi nella Basilica di S. Petronio, 
presiede la Veglia diocesana delle Palme. 



Cronache diocesane 

634 

– A seguire, in Piazza Maggiore, assiste al concerto conclusivo della 
Veglia e della Missione nel centro storico. 

10, domenica – Domenica delle Palme. 

– Al mattino, nella Basilica di S. Stefano, benedice i rami di ulivo e 
a seguire, nella Parrocchia di S. Giovanni in Monte, presiede 
l’Eucaristia della Domenica delle Palme. 

SETTIMANA SANTA 

11, lunedì – Lunedì Santo. 

– La sera, nella chiesa del SS. Salvatore, partecipa alla Veglia di 
preghiera per i martiri del nostro tempo. 

12, martedì – Martedì Santo. 

– Al mattino, in Cattedrale, celebra la Messa in preparazione alla 
Pasqua insieme a dipendenti, collaboratori e volontari 
dell’Arcidiocesi. 

13, mercoledì – Mercoledì Santo. 

– In Cattedrale celebra la Messa crismale. 

14, giovedì – Giovedì Santo. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa In Coena Domini 
e guida l’Adorazione eucaristica. 

15, venerdì – Venerdì Santo. 

– Al mattino, in Cattedrale, celebra l’Ufficio delle Letture e le Lodi. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, guida la Via Crucis. 

– Nel tardo pomeriggio, Cattedrale, presiede la celebrazione In 
Passione Domini. 

–  In serata, guida la Via Crucis cittadina lungo Via dell’Osservanza. 

16, sabato – Sabato Santo. 

– Al mattino, in Cattedrale, celebra l’Ufficio delle Letture e le Lodi. 

– A seguire, in Cattedrale, guida l’“Ora della Madre”, preghiera 
animata dai Servi di Maria. 

– Successivamente, nella Basilica di S. Stefano, presiede la 
celebrazione dell’Ora Media. 

– La sera, in Cattedrale, presiede la celebrazione solenne della 
Veglia di Pasqua e conferisce i Sacramenti dell’Iniziazione cristiana a 
sette catecumeni. 

17, domenica – Pasqua. 



Cronache diocesane 

635 

– Al mattino, presso il carcere della Dozza, celebra la Messa di 
Pasqua e conferisce i Sacramenti a un detenuto. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede la Messa episcopale del 
Giorno di Pasqua. 

18, lunedì – Al mattino, nella Parrocchia di S. Maria alle Budrie, 
celebra la Messa e la professione perpetua di due suore Minime 
dell’Addolorata. 

21, giovedì – Nel Santuario della Beata Vergine delle Grazie di 
Boccadirio, presiede la giornata di incontro e ritiro dei preti giovani 
della Diocesi. 

22, venerdì – Nel pomeriggio, all’Oratorio di S. Filippo Neri, 
partecipa alla presentazione del LV Rapporto Censis sulla situazione 
sociale del Paese/2021. 

– La sera, nella Parrocchia di Longara, presiede la Messa per il 
centenario della nascita del Diacono Mauro Fornasari. 

23, sabato – Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Giacomo fuori 
le Mura, amministra le Cresime e presiede la Messa a conclusione della 
Decennale Eucaristica. 

24, domenica – Nel pomeriggio, nella piazza centrale di S. Giorgio 
di Piano, presiede l’Eucaristia per la chiusura della Festa diocesana 
della Famiglia. 

26, martedì – Al mattino incontra i ragazzi dell’Istituto “Belluzzi-
Fioravanti” confrontandosi con loro sul tema “Dialogo e spiritualità 
per un mondo di pace. Valori e prospettive tra religione e laicità”. 

– Nel pomeriggio interviene al Convegno dal titolo “Giorgio 
Guazzaloca, uomo delle imprese e delle istituzioni. Il ricordo a cinque 
anni dalla scomparsa”. 

28, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede il Consiglio 
Presbiterale. 

29, venerdì – Nel pomeriggio partecipa all’inaugurazione della 
Sede “S. Caterina” dell’Istituto Farlottine. 

 

MAGGIO 

 

1, domenica – Al mattino, nel Duomo di Siena, celebra la Messa 
per la Solennità di S. Caterina, Patrona della città toscana e d’Italia. 

2, martedì – Nel primo pomeriggio, in Cattedrale, celebra le 
esequie di Mons. Enzo Lodi. 



Cronache diocesane 

636 

– Nel tardo pomeriggio, nel Santuario della Beata Vergine del 
Soccorso, presiede l’Eucaristia per la Festa della Patrona. 

3, martedì – Nel pomeriggio, a Villa Pallavicini, incontra i 
doposcuola della Diocesi. 

– La sera, in Seminario, guida la Veglia di preghiera per le 
vocazioni e la candidatura di un seminarista. 

4, mercoledì – Al mattino, nella Basilica di S. Maria degli Angeli di 
Assisi, celebra la messa per i cappellani e gli operatori delle carceri 
italiane. 

5, giovedì – In Seminario incontra i Vicari Pastorali. 

Dal 5, giovedì all’8, domenica – Visita Pastorale alla Zona Castel 
Maggiore. 

8, domenica – Nel pomeriggio, nella Parrocchia del Corpus Domini, 
incontra le famiglie che ospitano i profughi ucraini, nell’ambito del 
progetto Caritas “CoiVolti”. 

9, lunedì – Nella Parrocchia di S. Andrea della Barca guida un 
momento di preghiera in vista dei campi estivi dell’Azione cattolica. 

10, martedì – Nel pomeriggio, nella Sala S. Clelia della Curia, 
interviene al convegno “8xMille una firma per unire”. 

Dal 12, giovedì al 15, domenica – Visita Pastorale alla Zona 
Granarolo. 

16, lunedì – In serata, nella Parrocchia di S. Giuseppe Cottolengo, 
celebra la Messa in occasione della Festa di S. Luigi Orione. 

19, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede il Consiglio 
Presbiterale. 

20, venerdì – Al mattino, a Medolla in provincia di Modena, 
partecipa alla cerimonia in occasione dei dieci anni dal terremoto. 

– Nel tardo pomeriggio, a S. Agostino, celebra la Messa in suffragio 
delle vittime del sisma. 

– La sera prende parte ai festeggiamenti dei cento anni della scuola 
“Sacro Cuore” di Borgo Panigale. 

La Beata Vergine di S. Luca in visita alla città. 

21, sabato – Al mattino, in Seminario, presiede il Consiglio 
Pastorale. 

– Nel pomeriggio, a Villa Pallavicini, accoglie la Madonna di S. Luca 
e ne segue la visita al Vicariato Bologna-Ovest. 

– In serata, in Cattedrale, accoglie l’Immagine della Madonna di S. 
Luca ed impartisce la Benedizione. 



Cronache diocesane 

637 

– A seguire, in Cattedrale, presiede la Veglia dei giovani per la Pace. 

22, domenica – Al mattino, nella chiesa di S. Giacomo Maggiore, 
presiede la Messa in occasione della Festa di S. Rita. 

– A seguire, in Cattedrale, davanti all’Immagine della Beata Vergine 
di S. Luca, concelebra la Messa episcopale presieduta dal Vescovo di 
Reggio Emilia-Guastalla, S. E. Mons. Giacomo Morandi. 

– Nel pomeriggio celebra la Messa per gli ammalati. 

Dal 23, lunedì al 25, mercoledì – A Roma partecipa all’Assemblea 
generale della C.E.I. 

24, martedì – Papa Francesco lo nomina nuovo Presidente della 
C.E.I. 

29, domenica – Ascensione. 

– Al mattino, in Cattedrale, concelebra la Messa presieduta da S. 
Em. Card. Mario Grech, Segretario Generale del Sinodo dei Vescovi. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede i Vespri dell’Ascensione 
e, a seguire, accompagna in processione l’Immagine della Madonna di 
S. Luca sul Colle della Guardia, sostando in Piazza Malpighi, a Porta 
Saragozza e all’Arco del Meloncello per il saluto e la benedizione alla 
città. 

31, martedì – Al mattino, in Cattedrale, presiede la Messa esequiale 
di S. E. Mons. Ernesto Vecchi, già Vescovo Ausiliare di Bologna. 

– Nel tardo pomeriggio, alla Casa della Carità di Borgo Panigale, 
celebra la Messa per la Festa della Visitazione. 

 

GIUGNO 

 

1, mercoledì – La sera, in Cattedrale, presiede il momento di 
preghiera iniziale del pellegrinaggio notturno “Andò da Gesù di 
notte”. 

2, giovedì – Al mattino, nella Parrocchia di S. Egidio, presiede la 
Messa ed impartisce il sacramento della Confermazione. 

4, sabato – Al mattino, nella Parrocchia di S. Lucia di Rocca di 
Roffeno, celebra l’Eucaristia per la riapertura della chiesa. 

– Nel pomeriggio, presso la Basilica di S. Antonio a Padova, celebra 
la Messa in occasione dell’apertura della Tredicina in preparazione 
alla Festa del Santo. 

5, domenica – Pentecoste. 



Cronache diocesane 

638 

– Al mattino, nella Parrocchia di S. Lucia di Casalecchio di Reno, 
celebra la Messa per la conclusione della Decennale Eucaristica. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede l’Eucaristia per la 
Solennità di Pentecoste e di ringraziamento per la canonizzazione di 
Suor Maria Domenica Mantovani, fondatrice delle Piccole Suore della 
Sacra Famiglia. 

7, martedì – Nel pomeriggio, nella Sala dello Stabat Mater 
dell’Archiginnasio, interviene al convegno “La costruzione quotidiana 
di una comunità. Giacomo Lercaro fra la città di Dio e gli uomini”. 

9, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede l’incontro dei Vicari 
Pastorali. 

– In serata, in Cattedrale, guida l’Assemblea sinodale diocesana. 

11, sabato – Al mattino, a Villa S. Giacomo, guida l’incontro dei 
Diaconi permanenti. 

– In serata, presso l’Arena Sferisterio di Macerata, celebra la Messa 
in occasione dell’apertura del pellegrinaggio Macerata-Loreto. 

12, domenica – Al mattino, nella Parrocchia di Sammartini, celebra 
la Messa e il rito delle Cresime. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede l’Eucaristia per i malati, 
alla presenza della reliquia delle Stimmate di S. Francesco d’Assisi. 

– La sera, a Musiano, celebra la Messa per la riapertura della chiesa 
dopo il restauro. 

13, lunedì – La sera, nell’ambito della Festa di S. Antonio di Padova, 
inaugura la rinnovata mensa dei Poveri dell’Antoniano “Padre 
Ernesto”. 

15, mercoledì – A Roma presiede i lavori della C.E.I. 

16, giovedì – Corpus Domini. 

– Al mattino, in seminario, incontra i ragazzi e gli animatori di 
Estate Ragazzi, in occasione di Festainsieme. 

– La sera, in Cattedrale, celebra la Messa e guida l’Adorazione 
eucaristica in occasione della solennità del Corpus Domini. 

18, sabato – Nel pomeriggio, nella Parrocchia di Argelato, 
conferisce la cura pastorale della comunità a Don Giancarlo Casadei. 

– A seguire, nella Parrocchia di S. Martino in Casola celebra la 
Messa per la XL edizione della “Festa campestre”. 

19, domenica – Al mattino, nella Parrocchia di S. Martino in 
Soverzano, presiede l’Eucaristia per la riapertura della chiesa dopo il 
terremoto del 2012. 



Cronache diocesane 

639 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa ed istituisce otto 
Accoliti. 

20, lunedì – La sera, nel Salone Bolognini del Convento S. 
Domenico, interviene al dibattito “Che cos’è l’uomo perché te ne 
ricordi? Le leggi e la cura nel fine vita”. 

22, mercoledì – Al mattino, nella Parrocchia di Marzabotto, celebra 
la Messa di fine anno per i docenti di Religione Cattolica. 

23, giovedì – Nel primo pomeriggio, presso la biblioteca di Arte e 
Storia di S. Giorgio in Poggiale, interviene all’evento “Fratelli Tutti: un 
appello alla tolleranza in tempi di divisioni” e all’inaugurazione della 
mostra “Arte nella Shoah”. 

– A seguire, nel Parco di Villa Angeletti, interviene alla tavola 
rotonda “Estetica e fenomenologia del piacere: perché saremo sempre 
predisposti a sviluppare una dipendenza” nell’ambito delle Giornate 
dell’interdipendenza. 

– La sera, nella Parrocchia dei Santi Bartolomeo e Gaetano, guida 
la preghiera della Comunità di S. Egidio “Morire di speranza” per i 
profughi. 

– A seguire, nella Biblioteca comunale di Castelfranco Emilia, 
interviene all’incontro “Legalità e Costituzione. A trent’anni dalle 
stragi di Capaci e via D’ Amelio”. 

24, venerdì – La sera, nella Cattedrale di S. Venanzio a Fabriano, 
celebra l’Eucaristia per la Solennità di S. Giovanni Battista. 

25, sabato – Al mattino inaugura la Casa “Don Giuseppe Nozzi” per 
carcerati in misura alternativa, gestita dai Dehoniani. 

26, domenica – Al mattino, nella chiesa di S. Maria dell’Incoronata 
a Martinengo, celebra la Messa in occasione dei venticinque anni di 
presenza della Congregazione della Sacra Famiglia in Mozambico. 

– Nel tardo pomeriggio, in Seminario, celebra la Messa a 
conclusione dell’incontro “Monastero Wifi”. 

27, lunedì – Al mattino, nella Parrocchia di S. Maria Lacrimosa 
degli Alemanni, celebra la Messa esequiale per Don Jose Mamfisango 
Boyasima. 

Dal 27, lunedì al 1, venerdì – A Marola partecipa agli Esercizi 
spirituali della Conferenza episcopale dell’Emilia Romagna. 

 

 

 



Cronache diocesane 

640 

LUGLIO 

 

2, sabato – Al pomeriggio, nella Parrocchia di S. Giorgio di 
Varignana, celebra la Messa ed istituisce un Lettore. 

3, domenica – Al mattino, a Villa Pallavicini, porta un saluto al 
Capitolo elettivo dell’Ordine francescano secolare regionale. 

4, lunedì – In serata incontra online i facilitatori dei Gruppi 
sinodali. 

6, mercoledì – Presso il Santuario di Nostra Signora delle Grazie e 
di S. Maria Goretti a Nettuno, celebra la Messa per la Solennità di S. 
Maria Goretti. 

7, giovedì – Al mattino, nella Parrocchia di Piumazzo, celebra le 
esequie di Mons. Giulio Cossarini. 

9, sabato – La sera, nella Parrocchia di Reno Centese, presiede 
l’Eucaristia per la Festa di S. Elia Facchini. 

10, domenica – Al mattino, in Cattedrale, celebra la Messa con la 
Comunità genovese di S. Egidio. 

11, lunedì – Al mattino, nella Chiesa di S. Donato d’Arezzo e S. 
Ilariano al Monastero di Camaldoli, celebra l’Eucaristia in occasione 
della Festa di S. Benedetto da Norcia. 

– Il pomeriggio, nella cripta della Cattedrale celebra la Messa in 
suffragio del Card. Giacomo Biffi nel VII anniversario della morte. 

13, mercoledì – La sera, nella Parrocchia di S. Maria delle Budrie, 
celebra la Messa per la Solennità di S. Clelia Barbieri. 

17, domenica – Al mattino, presso la Basilica di S. Maria Maggiore 
di Trento, presiede l’Eucaristia in occasione del corso di alta 
formazione promosso dall’Ufficio per la Pastorale della Famiglia della 
C.E.I. 

19, martedì – Al mattino, nella Parrocchia di Monteveglio, celebra 
le esequie di Don Ubaldo Beghelli. A seguire, nel convento dei 
Cappuccini di Castel S. Pietro Terme, presiede l’incontro dei Vicari 
Pastorali. 

19, martedì – Al mattino, nel convento dei Cappuccini di Castel S. 
Pietro Terme, presiede l’incontro dei Vicari Pastorali.  

20, mercoledì e 21, giovedì – A Roma presiede i lavori della C.E.I. 

22, venerdì – La sera, nella Parrocchia di Ponte Ronca, celebra la 
Messa in occasione della Festa parrocchiale. 



Cronache diocesane 

641 

24, domenica – Nel pomeriggio, presso il Santuario della Madonna 
della Consolazione di Montovolo, presiede l’Eucaristia in memoria di 
Don Fabio Betti. 

25, lunedì – Al mattino, nella Cattedrale di S. Zeno a Pistoia, 
celebra la Messa per la Solennità di S. Giacomo Apostolo. 

27, mercoledì – Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Croce in 
Gerusalemme a Roma, celebra la Messa per il XC genetliaco di 
Giuseppe De Rita. 

30, sabato – Nel pomeriggio, nella chiesa della Madonna della 
Misericordia di Castiglione dei Pepoli, celebra la Messa. 

 

AGOSTO 

 

1, lunedì – Al mattino, nella Basilica di S. Alfonso Maria de’ Liguori 
di Pagani, celebra la Messa per la Solennità del Patrono. 

2, martedì – Al mattino, nella Parrocchia di S. Benedetto, celebra 
l’Eucaristia in suffragio delle vittime della strage alla Stazione del 2 
agosto 1980. 

4, giovedì – Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Domenico, presiede 
la Messa per la Solennità di S. Domenico. 

6, sabato – Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Michele 
Arcangelo di Sonnino, celebra la Messa per la Festa della Madonna 
delle Grazie. 

7, domenica – La sera, a Tolè, interviene alla presentazione del 
libro “La Resistenza a Tolè di Vergato” scritto da Gabriella Sapori. 

9, martedì – Al mattino, nella Parrocchia di S. Egidio, celebra le 
esequie di Don Giovanni Poggi. 

14, domenica – Nel tardo pomeriggio, nel Santuario della Madonna 
della Rocca di Cento, celebra la Messa prefestiva per la Solennità 
dell’Assunzione della Beata Vergine Maria. 

15, sabato – Assunzione di Maria. 

– La sera, nel parco del Seminario Arcivescovile, celebra la Messa 
per la solennità dell’Assunzione al Cielo di Maria Vergine nell’ambito 
della Festa di Ferragosto. 

21, domenica – Al mattino, presso l’Auditorium Intesa Sanpaolo 
D3 della Fiera di Rimini, celebra la Messa in occasione della XLIII 
edizione del Meeting di Comunione e Liberazione. 



Cronache diocesane 

642 

27, sabato – Al mattino, nella Parrocchia di Malalbergo, celebra le 
esequie di Don Enzo Mazzoni. 

– Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Pietro a Roma, partecipa al 
Concistoro per la creazione di venti nuovi Cardinali. 

28, domenica – Al mattino, al Villaggio Senza Barriere “Pastor 
Angelicus” di Tolè, celebra la Messa. 

– La sera, nella Basilica di S. Pietro in Ciel d’Oro di Pavia, celebra 
la Messa per la Solennità di S. Agostino. 

29, lunedì – In Vaticano partecipa alla riunione del Collegio 
cardinalizio presieduta da Papa Francesco. 

31, mercoledì – Al mattino, a Benevento, partecipa al Convegno 
C.E.I. sulle aree interne, quelle a maggior rischio spopolamento. 

Dal 31, mercoledì al 2, venerdì – Partecipa al pellegrinaggio 
diocesano a Lourdes. 

 

SETTEMBRE 

 

2, venerdì – La sera, nella Parrocchia di Qualto, celebra la Messa 
per la Festa del Patrono S. Gregorio Magno. 

3, sabato – Al mattino, nella Basilica superiore di S. Francesco 
d’Assisi, celebra la Messa in occasione del L Consiglio generale del 
Movimento Cristiano dei Lavoratori. (M.C.L.). 

– Nel pomeriggio, a Roma nella Basilica dei Santi XII Apostoli, 
celebra la Messa per l’ordinazione presbiterale di tre Missionari del 
Preziosissimo Sangue. 

4, domenica – Al mattino, a Villa San Giacomo, presiede l’Eucaristia 
e l’incontro con i Diaconi permanenti. 

6, martedì – Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa in 
occasione della memoria del Beato Olinto Marella e nel V anniversario 
della morte del Cardinale Carlo Caffarra. 

8, giovedì – Al mattino, in Seminario, celebra la Messa in occasione 
del Convegno dei Ministranti. 

10, sabato – Al mattino, in diretta streaming dalla Sala S. Clelia 
della Curia, presiede l’Assemblea Diocesana. 

– La sera, nel Santuario di S. Maria della Vita, celebra la Messa in 
occasione della Festa della Patrona. 

11, domenica – La mattina, presso la Parrocchia di Calcara, celebra 
la Messa e impartisce il sacramento della Confermazione. 



Cronache diocesane 

643 

– Nel pomeriggio, presso il Santuario della Madonna del Monte 
delle Formiche (Parrocchia di S. Maria di Zena), presiede l’Eucaristia 
in occasione della Festa della Patrona e benedice la sala d’accoglienza 
dedicata a Don Orfeo Facchini. 

– In serata, presso il Seminario, partecipa a un momento di 
preghiera e di saluto per il rabbino Alberto Sermoneta che lascia 
Bologna per guidare la Comunità Ebraica di Venezia. 

12, lunedì – In Seminario presiede la prima giornata della “Tre 
Giorni del Clero”. 

14, mercoledì – Al mattino, in Seminario, presiede la giornata 
conclusiva della “Tre Giorni del Clero”. 

– In serata, nella chiesa del SS. Salvatore, presiede la Veglia di 
preghiera per l’invocazione della pace in Ucraina. 

15, giovedì – La sera, nella Parrocchia di Rastignano, guida 
l’Adorazione eucaristica meditando su “L’Eucaristia, fonte e culmine 
della vita della Chiesa”. 

16, venerdì – Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Antonio di 
Savena, interviene al dibattito “Cura dell’altro” nell’ambito del XX 
anniversario di fondazione de “L’Albero di Cirene odv”. 

17, sabato – Nel pomeriggio, in Seminario, interviene 
all’Assemblea diocesana dell’Azione Cattolica. 

– A seguire, nella Casa delle Francescane Adoratrici a Maggio di 
Ozzano delll’Emilia, celebra la Messa per il centenario della 
Fondazione dell’Istituto. 

– La sera, nella Parrocchia di S. Ruffillo, accoglie la restituzione di 
un dipinto perduto da parte dei Carabinieri del Nucleo Tutela 
Patrimonio artistico. 

18, domenica – Nel pomeriggio affida la comunità parrocchiale di 
S. Giacomo fuori le Mura a Don Roberto Mastacchi. 

– A seguire, nella parrocchia di Bazzano, celebra la Messa e le 
Cresime. 

19, lunedì – Nel tardo pomeriggio interviene all’incontro “AAA 
fiducia cercasi. Orizzonti futuri tra timore e speranza” in preparazione 
al Festival francescano. 

– In serata, presso il cinema-teatro Bristol, interviene all’incontro 
“Per un mondo del lavoro protagonista di progresso umano e sociale” 
in occasione del L del Movimento cristiano lavoratori. 



Cronache diocesane 

644 

Dal 20, lunedì al 25, domenica – A Matera presiede i lavori del 
Congresso permanente della C.E.I. e partecipa al Congresso Eucaristico 
Nazionale. 

25, domenica – Al mattino, a Matera, concelebra la Messa 
conclusiva del XXVII Congresso Eucaristico Nazionale con Papa 
Francesco e gli altri Vescovi italiani. 

27, martedì – Al mattino, nel Cortile d’onore di fronte alla Cappella 
della Corte di Cassazione di Roma, celebra la Messa per il XXXII 
anniversario della morte del Beato Rosario Angelo Livatino. 

29, giovedì – Al mattino, nella Basilica di S. Petronio, celebra la 
Messa per la Polizia di Stato in occasione della Festa del Patrono, S. 
Michele Arcangelo. 

30, venerdì – Nel pomeriggio, in Cattedrale, celebra la Messa di 
ringraziamento per l’elezione della Madonna del Ponte di Porretta 
Terme a Patrona del basket italiano. 

 

OTTOBRE 

 

2, domenica – Al mattino, nella Parrocchia di Marzabotto, celebra 
la Messa per il LXXVIII anniversario dell’eccidio nazista di Monte Sole. 

– Nel pomeriggio, in Seminario, presiede l’Eucaristia per il XC 
anniversario della fondazione del Seminario Arcivescovile di Villa 
Revedin. 

– A seguire, nella parrocchia di S. Vincenzo de’ Paoli, celebra la 
Messa a conclusione della Decennale Eucaristica e a cinquant’anni 
dalla dedicazione della chiesa. 

4, martedì – S. Petronio. 

– Al mattino, nella Basilica superiore di S. Francesco d’Assisi, 
celebra la Messa per la Solennità del Patrono. 

– Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Petronio, celebra la Messa per 
la Festa del Patrono della città. A seguire, guida la processione in 
Piazza Maggiore e impartisce la benedizione solenne alla città. 

– Viene annoverato da Papa Francesco Membro ad quinquennium 
del Dicastero per le Chiese orientali. 

6, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede l’incontro dei Vicari 
Pastorali. 

– La sera, nella chiesa del SS. Salvatore, presiede l’Eucaristia in 
occasione del VI anniversario dell’Adorazione eucaristica perpetua. 



Cronache diocesane 

645 

– Successivamente, in Seminario, presiede l’incontro dei 
facilitatori dei gruppi sinodali. 

7, venerdì – La sera, nella Parrocchia di S. Maria della Carità, 
celebra la Messa durante la quale viene istituito un Accolito. 

8, sabato – Al mattino, nella Parrocchia di Lizzano in Belvedere, 
conferisce la cura pastorale della comunità a Don Filippo Maestrello. 

– Nel pomeriggio, nella Parrocchia di Dodici Morelli, celebra la 
Messa e le Cresime. A seguire, interviene alla Tavola rotonda sul tema 
“Il disagio sociale nelle nostre comunità”. 

9, domenica – Al mattino, nella Parrocchia di S. Donnino, celebra 
la Messa per la Festa del Patrono. 

– Nel pomeriggio, nella parrocchia del Corpus Domini, presiede la 
preghiera e il rito di conferimento del Mandato al Congresso dei 
Catechisti. 

– A seguire, nella Parrocchia di S. Vitale di Reno, celebra la Messa 
e le Cresime. 

– La sera, nel Teatro Comunale di S. Giovanni in Persiceto, 
interviene all’incontro “Le fedi alla prova della pandemia” in 
occasione del Festival delle Religioni. 

10, lunedì – La sera, nel Santuario della Madonna del Baraccano, 
interviene alla Veglia di preghiera per la pace in Ucraina, promossa 
da Pax Christi. 

12, mercoledì – La sera, nella Basilica dei Santi XII Apostoli di 
Roma, celebra la Messa per il XXV anniversario della morte di Don 
Luigi di Liegro. 

13, giovedì – Nel pomeriggio, nella Parrocchia di Sperticano, 
celebra la Messa per la memoria del Beato Don Giovanni Fornasini. 

15, sabato – Al mattino, nel Salone Bolognini del Convento di S. 
Domenico, interviene all’incontro “La cooperazione come risposta alle 
sfide globali” nell’ambito del “Festival della cooperazione per il L di 
Cefa onlus”. 

16, domenica – Al mattino, nella Parrocchia di S. Maria Madre della 
Chiesa, celebra la Messa e le Cresime. 

17, lunedì – Nel tardo pomeriggio, in Seminario, celebra la Messa 
in suffragio di Don Giovanni Poggeschi nel L della morte. 

19, mercoledì – Nel pomeriggio, nella Cattedrale di Maria SS. 
Assunta di Palermo, celebra la Messa in occasione dell’inaugurazione 
dell’Anno Accademico 2022-2023 della Pontificia Facoltà Teologica di 
Sicilia “S. Giovanni Evangelista” e tiene la prolusione affrontando il 



Cronache diocesane 

646 

tema “L’uomo è la via di tutte le religioni. Il magistero di Papa 
Francesco sulla pace, il dialogo interreligioso, i rapporti tra le culture”. 

20, giovedì – Al mattino, nella cripta della Cattedrale, presiede il 
ritiro dei sacerdoti e, a seguire, preside l’Eucaristia nella Solennità 
della Dedicazione. 

– Nel pomeriggio, in Seminario, interviene al laboratorio del corso 
della F.T.E.R. “Le comunità energetiche e il coinvolgimento degli enti 
religiosi”. 

22, sabato – Al mattino, in Seminario, preside il Consiglio 
Pastorale. 

– Nel pomeriggio, all’Istituto Veritatis Splendor, interviene al 
convegno “...e i libri e le anime. Romana Guarnieri: un itinerario di 
vita”. A seguire, nella Parrocchia di Monteveglio, celebra la Messa e le 
Cresime. 

– La sera, nella Cattedrale di S. Cassiano di Imola, presiede 
l’Eucaristia per la Solennità della Dedicazione della Cattedrale. 

23, domenica – Al mattino, nella Parrocchia di S. Giorgio di Piano, 
celebra la Messa e le Cresime. 

Dal 23, domenica al 25, martedì – A Roma partecipa all’incontro 
internazionale di preghiera e dialogo per la pace tra le religioni 
mondiali “Il grido della Pace”, promosso dalla Comunità di S. Egidio. 

27, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede il primo incontro 
del nuovo Consiglio Presbiterale. 

– Al pomeriggio, nella Parrocchia di S. Maria della Misericordia, 
celebra le esequie di Mons. Nevio Ancarani. 

– Nel tardo pomeriggio, nella Sala della Traslazione del Convento 
di S. Domenico, interviene al convegno dell’U.C.I.D. regionale. 

– La sera, nell’Aula Magna di S. Lucia, interviene al dibattito 
“Cattolici nella società italiana: eclissi o nuova responsabilità?”. 

28, sabato – Nella Basilica di S. Maria ai Martiri (Pantheon) di 
Roma, presiede i Vespri solenni in occasione dell’inizio dell’XI 
Pellegrinaggio ad Petri sedem. 

29, sabato – Al mattino, nella Cappella Farnese di Palazzo 
D’Accursio, interviene al convegno “Per non morire lavorando. 
Analisi, confronto, proposte”. 

– Nel pomeriggio, nella Parrocchia di Oliveto, celebra la Messa per 
la Piccola Famiglia dell’Annunziata. 



Cronache diocesane 

647 

– La sera, in Cattedrale, presiede la Veglia per la Giornata 
missionaria. 

30, ottobre – Al mattino, nella Parrocchia dei Santi Giovanni 
Battista e Gemma Galgani, celebra la Messa e le Cresime. 

31, lunedì – Nel tardo pomeriggio, nella Parrocchia di S. Antonio 
di Padova a La Dozza, celebra la Messa ed impartisce il sacramento 
della Confermazione. 

– La sera, nella chiesa e nel cimitero di Borgo Panigale, guida la 
processione e il momento di preghiera per la vigilia della Festa di 
Ognissanti. 

 

NOVEMBRE 

 

1, martedì – Ognissanti. 

– La mattina, nella Parrocchia di Monte S. Giovanni, celebra la 
Messa e le Cresime. 

– Nel pomeriggio, in Seminario, guida la riflessione di apertura 
dell’Assemblea diocesana di Pastorale della Salute. 

2, lunedì – Commemorazione dei defunti. 

– La mattina, presso la chiesa di S. Girolamo della Certosa, presiede 
l’Eucaristia in suffragio dei defunti. 

4, venerdì – Alla sera, nella Parrocchia dei Santi Vitale e Agricola 
in Arena, celebra la Messa per la Festa dei Patroni. 

5, sabato – Al mattino guida il pellegrinaggio al Santuario della 
Beata Vergine di S. Luca con la Confraternita dei Sabatini. 

6, domenica – Al mattino, nella parrocchia di Calderino, celebra la 
Messa e le Cresime. 

– Nel pomeriggio, nella Parrocchia di S. Francesco di Assisi in S. 
Lazzaro di Savena, presiede l’Eucaristia e impartisce il sacramento 
della Confermazione. 

Dal 7, lunedì al 12, sabato – Partecipa al pellegrinaggio nella 
Turchia siriaca guidato da Mons. Paolo Bizzeti, Vicario Apostolico 
dell’Anatolia. 

13, domenica – In Cattedrale celebra la Messa per la Giornata dei 
poveri. 

– Nel pomeriggio, nel Santuario della Beata Vergine di Poggio di 
Castel S. Pietro Terme, presiede l’Eucaristia per il Movimento 
sacerdotale mariano. 



Cronache diocesane 

648 

– La sera, nella chiesa di S. Donato, guida i Vespri per la riapertura 
della chiesa e l’inizio del ministero delle Suore Francescane 
Alcantarine. 

17, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede l’incontro dei 
Vicari Pastorali. 

Dal 17, giovedì al 20, domenica – Visita Pastorale alla Zona Borgo 
Panigale e Lungo Reno. 

20, domenica – Nel pomeriggio, nella Parrocchia di Madonna del 
Lavoro, celebra la Messa e le Cresime per la Zona pastorale Toscana. 

21, lunedì – Nella Basilica di S. Sabina all’Aventino a Roma, celebra 
la Messa per la Festa di Maria Virgo Fidelis, Patrona dei Carabinieri. 

22, martedì – Nel pomeriggio, a Casalecchio di Reno, inaugura la 
sede della Caritas zonale. 

– La sera, nell’Auditorium di F.I.C.O., interviene all’incontro “Luigi 
Giussani educatore” nel centenario della nascita. 

23, mercoledì – Nel pomeriggio, nella Sala S. Clelia della Curia, 
interviene al convegno “‘Uniti possiamo’. La circolarità del dono”. 

– La sera, alla rotonda del camionista di Borgo Panigale, guida un 
momento di preghiera in memoria delle vittime di tratta e violenza, 
ricordando Christina Tepuru, giovane prostituta assassinata. 

24, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede l’incontro del 
Consiglio Presbiterale. 

25, venerdì – La sera, nella Parrocchia di Ceretolo, incontra i 
giovani della Zona pastorale Casalecchio di Reno. 

27, domenica – Nel pomeriggio, in Seminario, celebra la Messa a 
conclusione dell’incontro “Monastero Wi-Fi”. 

– A seguire, nella Parrocchia di Maria Regina Mundi, presiede 
l’Eucaristia in occasione della Festa della Patrona. 

28, lunedì – A Villa Pallavicini inaugura il viale di ingresso appena 
asfaltato. 

30, mercoledì – Al mattino, al centro Giorgio Costa, interviene al 
convegno per i dieci anni del progetto “Mettiamoci in gioco” sul gioco 
d’azzardo. 

– A seguire, in Seminario, interviene all’inaugurazione e 
prolusione dell’Anno accademico della F.T.E.R. 

 

 

 



Cronache diocesane 

649 

DICEMBRE 

 

1, giovedì – Al mattino, in Seminario, presiede l’incontro dei Vicari 
Pastorali. 

Dal 1, giovedì al 4, domenica – Visita pastorale alla Zona Barca. 

4, domenica – Al pomeriggio, a Bazzano, inaugura i nuovi 
appartamenti per anziani della cooperativa “Il Pellicano”. 

5, lunedì – La sera, nella Parrocchia dei Santi Bartolomeo e 
Gaetano, celebra la Messa prenatalizia per gli studenti e i lavoratori 
dell’Università. 

6, martedì – Al mattino, in Cattedrale, presiede l’Eucaristia per la 
Festa di S. Barbara. 

– A seguire, inaugura la nuova ala della sede della Fondazione 
O.P.I.M.M. e porta un saluto al dibattito “Un lavoro dignitoso per tutti 
e tutte”. 

– Nel tardo pomeriggio, all’Oratorio di S. Filippo Neri, interviene 
alla presentazione del libro “La Parola e i poveri” di Roberto Zuccolini. 

7, mercoledì – La sera, in Cattedrale, celebra la Messa prefestiva 
per la Solennità dell’Immacolata, a conclusione del “Cammino delle 
12 Porte” dell’M.C.L. nel L della fondazione. 

8, giovedì – Immacolata. 

– Al mattino, nella sede della Fondazione O.P.I.M.M., presiede 
l’Eucaristia. 

– A seguire, nella Basilica di S. Petronio, celebra la Messa per la 
Solennità dell’Immacolata. 

– Nel pomeriggio, in Piazza Malpighi, tradizionale “Fiorita” alla 
statua dell’Immacolata e, a seguire, nella Basilica di S. Francesco, 
presiede i Vespri solenni. 

9, venerdì – La sera, presso la sede del Quartiere S. Stefano, 
interviene alla presentazione del libro “A che gioco giocavamo. 
Ricordi, storie, emozioni dei protagonisti del progetto ‘Al tuo fianco’”. 

10, sabato – Al mattino, in Seminario, presiede il Consiglio 
Pastorale. 

– Al pomeriggio inaugura e benedice il presepio del Comune, 
allestito nel Cortile d’onore di Palazzo d’Accursio. 

– A seguire, nel loggione monumentale della Parrocchia di S. 
Giovanni in Monte, inaugura la XXVIII Rassegna del Presepio. 



Cronache diocesane 

650 

– La sera, nella Parrocchia del Corpus Domini, presiede l’Eucaristia 
in ricordo di Mariele Ventre, nel XXVII anniversario della morte. 

11, domenica – Al mattino, nella Parrocchia di S. Benedetto Val di 
Sambro, conferisce la cura pastorale della comunità a Don Giuseppe 
Bastia. 

– La sera, in Cattedrale, celebra la Messa per il centenario della 
nascita di Mons. Luigi Giussani, fondatore del Movimento Comunione 
e Liberazione. 

13, martedì – La sera, alla mensa Caritas di Via S. Caterina, celebra 
la Messa per il XLV della mensa. 

14, mercoledì – La sera, nella Parrocchia del Corpus Domini, 
partecipa alla Messa prenataliza per il personale e gli alunni delle 
scuole. 

– A seguire, al Museo Olinto Marella, interviene all’incontro 
“Profezia e liberazione: le eredità del Concilio Vaticano II”. 

15, giovedì – Nel pomeriggio, nella Sala del Consiglio comunale, 
riceve la Cittadinanza onoraria di Bologna dal Sindaco Matteo Lepore. 

– A seguire, nella sede delle A.C.L.I. di Bologna, interviene alla 
presentazione del libro “Vita di Gesù. Con il commento di Papa 
Francesco” di Andrea Tornielli. 

18, domenica – La sera, nella Parrocchia dei Santi Bartolomeo e 
Gaetano, celebra la Messa prenatalizia per la comunità dei Filippini 
cattolici. 

19, lunedì – Al mattino, nella Basilica di S. Maria degli Angeli e dei 
Martiri a Roma, celebra la Messa per le esequie di Siniša Mihajlović. 

20, martedì – Nella cripta della Cattedarle, celebra la Messa 
prenatalizia con dipendenti, volontari e collaboratori dell’Arcidiocesi. 

21, mercoledì – Nella Basilica di S. Nicola di Bari, presiede la Veglia 
di preghiera per la pace in Ucraina. 

23, venerdì – La sera, nella cripta della Cattedrale, presiede 
l’Eucaristia prenatalizia per l’Azione Cattolica. 

24, sabato – La sera, prima nella Stazione Centrale e 
successivamente in Cattedrale, celebra la Messa. 

25, domenica – Natale. 

– Al mattino, al carcere della Dozza, celebra la Messa di Natale per 
i carcerati e i dipendenti dell’istituto penitenziario. 

– Nel pomeriggio, in Cattedrale, presiede la solenne Messa 
episcopale del Giorno di Natale. 



Cronache diocesane 

651 

26, lunedì – Al mattino, in Cattedrale, celebra la Messa per i 
Diaconi permanenti in occasione della Festa del loro Patrono, S. 
Stefano. 

30, venerdì – Nel pomeriggio, a Castel San Pietro Terme, partecipa 
all’evento “Abbraccio alla città”, un momento di incontro tra 
istituzioni civili e religiose per la diffusione di un messaggio di pace e 
speranza. 

– La sera, nella Parrocchia della Sacra Famiglia, presiede 
l’Eucaristia per la Solennità dei Santi Patroni. 

31, sabato – Nel pomeriggio, nella Basilica di S. Petronio, presiede 
i primi Vespri di Maria Santissima Madre di Dio e il solenne Te Deum 
di ringraziamento. 

 



Indice generale 

652 

INDICE GENERALE 
DELL’ANNO 2022 

CONGREGATIO PRO EPISCOPIS ................................................................7 

 
NOTA PASTORALE 

«Entrò in un villaggio» Nel cammino sinodale delle Chiese in 
Italia .......................................................................................... 319 

 
ATTI DEL CARD. ARCIVESCOVO 

Decreto di partizione dell’Ufficio diocesano per il Diaconato e i 
Ministeri in due uffici: Ufficio diocesano per il Diaconato e 
Ufficio diocesano per i Ministeri .................................................. 8 

Decreto di soppressione della Confraternita “Compagnia del SS. 
Sacramento della Parrocchia di S. Martino di Bertalia” ............. 9 

Decreto di soppressione della Parrocchia dei Santi Pietro e Paolo 
di Barbarolo .................................................................................. 11 

Decreto di soppressione della Parrocchia di S. Maria di Bibulano
 ....................................................................................................... 16 

Decreto di soppressione della Parrocchia di S. Lorenzo di 
Roncastaldo .................................................................................. 20 

Decreto di soppressione della Parrocchia di S. Giovanni Battista 
di Scanello..................................................................................... 23 

Decreto di soppressione della Parrocchia di S. Stefano di Scascoli
 ....................................................................................................... 27 

Indicazioni per il servizio dei Vicari Pastorali nella Chiesa di 
Bologna ......................................................................................... 31 

Decreto di approvazione dell’itinerario formativo per gli 
aspiranti e i candidati al Diaconato permanente ................... 338 

Decreti di nomina dei Vicari Generali, del Segretario Generale e 
dei Vicari Episcopali ................................................................. 344 

Decreto di promulgazione dello Statuto del Consiglio Pastorale 
Diocesano e delle Norme per la costituzione del Consiglio 
Pastorale Diocesano dell’Arcidiocesi di Bologna .................... 351 

Decreto per la costituzione del XIX Consiglio Presbiterale 
dell’Arcidiocesi di Bologna ....................................................... 357 



Indice generale 

653 

Decreto di nomina dei Vicari Pastorali 2021-2024 
(aggiornamento) ....................................................................... 364 

Omelia nella Messa per la Solennità di Maria Santissima Madre 
di Dio e Giornata Mondiale della Pace ....................................... 36 

Omelia nella Messa per le esequie di Mons. Ernesto Tabellini ..... 40 

Omelia nella Messa per le esequie di S. E. Mons. Luigi Negri, 
Arcivescovo Emerito di Ferrara-Comacchio............................... 43 

Omelia nella Messa “dei Popoli” per la Solennità dell’Epifania .... 47 

Omelia nella Messa per le esequie di Don Fabio Betti ................... 50 

Omelia nella Messa per le esequie di David Maria Sassoli ............ 54 

Omelia nella Messa per l’ammissione dei candidati al Diaconato
 ....................................................................................................... 59 

Omelia nella Messa nella Domenica della Parola ........................... 62 

Omelia nella Veglia di preghiera per la pace in Ucraina ............... 66 

Omelia nella Messa in occasione della memoria di S. Tommaso 
d’Aquino ....................................................................................... 69 

Omelia nella Messa per il X anniversario della morte di Oscar 
Luigi Scalfaro ................................................................................ 73 

Omelia nella Messa nella memoria di S. Giovanni Bosco ............... 76 

Preghiera per la pace in Ucraina ..................................................... 78 

Omelia nella Messa in occasione del conferimento del Lettorato 
a tre seminaristi nella Giornata del Seminario .......................... 79 

Omelia nella Messa in occasione dell’incontro con il gruppo 
“Genitori in cammino” ................................................................ 83 

Omelia nella Messa in occasione della Giornata della Vita 
Consacrata .................................................................................... 86 

Omelia nella Messa in occasione della Giornata della Vita ........... 89 

Omelia nella Messa in memoria di Tancredi e di tutti i “senza 
dimora” deceduti ......................................................................... 92 

Omelia nella Messa nella Giornata del Malato ............................... 96 

Omelia nella Messa per le Ordinazioni Diaconali........................ 100 

Omelia nella Messa per le esequie del Can. Napoleone Nanni ... 104 

Omelia nella Messa per il XVII anniversario della morte del 
S.d.D. Mons. Luigi Giussani ...................................................... 108 

Omelia nella Veglia di preghiera per l’Ucraina ........................... 112 

Omelia nella Messa del Mercoledì delle Ceneri ........................... 116 

Omelia nella Messa della I Domenica di Quaresima ................... 120 

Omelia nella Messa della II Domenica di Quaresima .................. 123 

Omelia nella Messa per il XX anniversario della morte di Marco 
Biagi ............................................................................................ 126 



Indice generale 

654 

Omelia nella Messa della III Domenica di Quaresima nel CCLXXX 
anniversario della Confraternita della Beata Vergine di S. 
Luca, detta “dei Domenichini” ................................................. 130 

Intervento in occasione del XVII Congresso nazionale A.N.P.I. .. 134 

Omelia in occasione della preghiera per la pace e della 
consacrazione al Cuore Immacolato di Maria ........................ 139 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Nicola da Tolentino .. 142 

Omelia nella Messa per il Precetto pasquale interforze.............. 147 

Omelia in occasione della Veglia delle Palme .............................. 150 

Omelia nella Messa della Domenica delle Palme ......................... 153 

Omelia nella Messa in preparazione alla Pasqua per i 
collaboratori di Curia ............................................................... 156 

Omelia nella Messa Crismale ......................................................... 159 

Omelia nella Messa in Coena Domini ........................................... 163 

Omelia nella celebrazione in Passione Domini ............................ 166 

Omelia nella solenne Veglia Pasquale .......................................... 170 

Omelia nella Messa del giorno di Pasqua ..................................... 173 

Omelia nella Messa in occasione della professione perpetua di 
due suore Minime dell’Addolorata .......................................... 177 

Omelia nella Messa in occasione della chiusura della Festa 
diocesana della Famiglia .......................................................... 181 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Caterina ..................... 185 

Omelia nella Messa per le esequie di Mons. Enzo Lodi ............... 189 

Messaggio indirizzato alla comunità islamica bolognese in 
occasione della fine del Ramadan ........................................... 192 

Omelia nella Veglia in occasione della Giornata mondiale di 
preghiera per le vocazioni e candidatura di un seminarista 193 

Omelia nella Messa per i Cappellani e gli operatori delle carceri 
italiane ....................................................................................... 196 

Omelia nella Messa conclusiva della Visita pastorale nella Zona 
Granarolo ................................................................................... 200 

Omelia nella Messa per la Festa di S. Luigi Orione ...................... 204 

Omelia nella Messa in suffragio delle vittime a dieci anni dal 
sisma .......................................................................................... 208 

Omelia nella Messa per le esequie di S. E. Mons. Ernesto Vecchi, 
già Vescovo Ausiliare ................................................................ 211 

Omelia nella Messa in occasione dell’apertura della Tredicina in 
preparazione alla Festa del Santo ............................................ 215 

Omelia nella Messa per la Solennità di Pentecoste ..................... 218 

Omelia nella Messa in occasione dell’apertura del pellegrinaggio 
Macerata-Loreto ........................................................................ 222 



Indice generale 

655 

Omelia nella Messa in occasione della presenza della reliquia 
delle Stimmate di S. Francesco d’Assisi ................................... 225 

Omelia nella Messa per la Solennità del Corpus Domini ............ 228 

Omelia nella Messa in occasione dell’istituzione di otto accoliti 
nella Domenica del Corpus Domini ......................................... 231 

Omelia in occasione della Veglia di preghiera “Morire di 
speranza” promossa dalla Comunità di S. Egidio ................... 234 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Giovanni Battista ...... 237 

Omelia nella Messa in occasione dei venticinque anni di 
presenza della Congregazione della Sacra Famiglia in 
Mozambico ................................................................................. 241 

Omelia nella Messa per le esequie di Don Jose Mamfisango 
Boyasima .................................................................................... 245 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Maria Goretti ............. 365 

Omelia nella Messa per le esequie di Mons. Giulio Cossarini .... 368 

Omelia nella Messa con la Comunità genovese di S. Egidio ....... 372 

Omelia nella Messa per la Festa di S. Benedetto da Norcia ........ 375 

Omelia nella Messa per il VII anniversario della morte del Card. 
Giacomo Biffi ............................................................................. 379 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Clelia Barbieri ........... 382 

Omelia nella Messa in occasione del corso di alta formazione 
promosso dall’Ufficio per la Pastorale della Famiglia della 
C.E.I. ............................................................................................ 385 

Omelia nella Messa per le esequie di Don Ubaldo Beghelli ........ 388 

Omelia nella Messa in ricordo di Don Fabio Betti ....................... 391 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Giacomo Apostolo ..... 394 

Omelia nella Messa per il XC genetliaco di Giuseppe De Rita .... 398 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Alfonso Maria 
de’Liguori ................................................................................... 401 

Omelia nella Messa in suffragio delle vittime nel XLII 
anniversario della strage alla Stazione di Bologna ................ 405 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Domenico .................. 409 

Omelia nella Messa per la Festa della Madonna delle Grazie .... 412 

Omelia nella Messa per le esequie di Don Giovanni Poggi ......... 416 

Omelia nella Messa prefestiva per la Solennità dell’Assunzione 
della Beata Vergine Maria ........................................................ 419 

Omelia nella Messa per la Solennità dell’Assunzione della Beata 
Vergine Maria ............................................................................ 422 

Omelia nella Messa in occasione della XLIII edizione del Meeting 
di Comunione e Liberazione .................................................... 425 

Omelia nella Messa per le esequie di Don Enzo Mazzoni ........... 429 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Agostino .................... 432 



Indice generale 

656 

Omelia nella Messa in occasione del L Consiglio generale del 
Movimento Cristiano dei Lavoratori (M.C.L.) ......................... 435 

Omelia nella Messa per l’ordinazione presbiterale di tre 
Missionari del Preziosissimo Sangue ....................................... 439 

Omelia nella Messa nella memoria del Beato Olinto Marella e di 
suffragio nel V anniversario della morte del Card. Carlo 
Caffarra ...................................................................................... 442 

Omelia nella Messa per la Festa patronale ................................... 445 

Omelia in occasione dell’apertura del XXVII Congresso 
Eucaristico Nazionale ................................................................ 449 

Ringraziamento a Papa Francesco al termine della Messa in 
occasione della chiusura del XXVII Congresso Eucaristico 
Nazionale ................................................................................... 452 

Omelia nella Messa per il XXXII anniversario della morte del 
Beato Rosario Angelo Livatino ................................................. 454 

Omelia nella Messa di ringraziamento per l’elezione della 
Madonna del Ponte di Porretta Terme a Patrona del basket 
italiano ....................................................................................... 458 

Omelia nella Messa in suffragio delle vittime nel LXXVIII 
anniversario dell’eccidio di Monte Sole .................................. 461 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Francesco d’Assisi ..... 465 

Omelia nella Messa per la Solennità di S. Petronio ..................... 469 

Omelia nella Messa per il XXV anniversario della morte di Don 
Luigi Di Liegro ........................................................................... 472 

Omelia nella Messa in occasione dell’inaugurazione dell’Anno 
Accademico 2022-2023 della Pontificia Facoltà Teologica di 
Sicilia “S. Giovanni Evangelista” .............................................. 476 

Prolusione sul tema “L’uomo è la via di tutte le religioni. Il 
magistero di Papa Francesco sulla pace, il dialogo 
interreligioso, i rapporti tra le culture” in occasione 
dell’inaugurazione dell’Anno Accademico 2022-2023 della 
Pontificia Facoltà Teologica di Sicilia “S. Giovanni 
Evangelista” ............................................................................... 479 

Omelia nella Messa per la Solennità della Dedicazione della 
Cattedrale .................................................................................. 490 

Omelia nella Messa per la Solennità della Dedicazione della 
Cattedrale .................................................................................. 493 

Intervento in occasione dell’incontro internazionale “Il grido 
della pace” promosso dalla Comunità di S. Egidio ................ 496 

Omelia nella Messa per le esequie di Mons. Nevio Ancarani ..... 500 

Omelia nei Vespri solenni in occasione dell’inizio dell’XI 
Pellegrinaggio ad Petri sedem .................................................. 503 



Indice generale 

657 

Omelia durante la Veglia in occasione della Giornata Missionaria
 .................................................................................................... 506 

Omelia nella Messa per la commemorazione di tutti i fedeli 
defunti ........................................................................................ 509 

Omelia nella Messa in occasione della Giornata dei poveri ....... 512 

Omelia nella Messa per la Festa di Maria Virgo Fidelis, Patrona 
dei Carabinieri ........................................................................... 516 

Omelia nella Messa della I Domenica di Avvento al termine 
dell’iniziativa “Monastero wifi” ............................................... 519 

Omelia nella Messa della II Domenica di Avvento ...................... 522 

Omelia nella Messa per gli universitari in preparazione al Natale
 .................................................................................................... 525 

Omelia nella Messa per la commemorazione di S. Barbara, 
Patrona dei Vigili del fuoco ...................................................... 528 

Omelia nella Messa per la Solennità dell’Immacolata Concezione 
della B.V. Maria ......................................................................... 532 

Preghiera alla Beata Vergine Immacolata .................................... 535 

Omelia nella Messa della III Domenica di Avvento nel centenario 
della nascita del S.d.D. Mons. Luigi Giussani ......................... 536 

Discorso di ringraziamento in occasione del conferimento della 
cittadinanza onoraria ............................................................... 541 

Omelia nella Messa per le esequie di Siniša Mihajlović .............. 545 

Saluto in apertura della Veglia di preghiera per la pace in 
Ucraina ....................................................................................... 549 

Omelia nella Veglia di preghiera per la pace in Ucraina ............ 551 

Omelia nella Messa della Notte di Natale ..................................... 554 

Omelia nella Messa del Giorno di Natale ..................................... 557 

Omelia al Te Deum di fine anno ................................................... 560 

 
VITA DIOCESANA 

Le annuali celebrazioni cittadine in onore della Beata Vergine di 
S. Luca ........................................................................................ 248 

Pellegrinaggio diocesano a Lourdes.............................................. 564 

L’annuale “Tre giorni” di aggiornamento del clero diocesano .. 567 

 
CURIA ARCIVESCOVILE 

RINUNCE A PARROCCHIA 
Elmi Mons. Racilio .......................................................................... 596 
Mismetti P. Giacomo, S.C.I. ............................................................ 253 
Morselli Don Alfredo ...................................................................... 253 
Pasquinelli Can. Sergio .................................................................. 596 
Passerini Don Antonio ................................................................... 596 



Indice generale 

658 

Pirani Don Agostino ....................................................................... 596 
 
NOMINE 
Vicari Generali ed Episcopali 
Baldassarri Don Angelo ................................................................. 596 
Baraldi Don Davide ........................................................................ 596 
Ottani Mons. Stefano ...................................................................... 596 
Ruggiano Don Massimo ................................................................. 596 
Silvagni Mons. Giovanni ................................................................ 596 
Zangarini Don Stefano ................................................................... 596 
 
Segretario Generale 
Parisini Mons. Roberto ................................................................... 596 
 
Vicari Pastorali 
Fini Don Mario ................................................................................ 597 
 
Parroci 
Bastia Don Giuseppe ...................................................................... 597 
Casadei Don Giancarlo ................................................................... 253 
Maestrello Don Filippo .................................................................. 597 
Mastacchi Don Roberto .................................................................. 597 
 
Amministratori Parrocchiali 
Bastia Don Giuseppe ...................................................................... 597 
Bonfiglioli Can. Giovanni ............................................................... 598 
Busca Don Daniele .......................................................................... 597 
Dall’Olio Don Paolo jr .................................................................... 598 
Feltracco P. Antonio, O.M.I. ........................................................... 597 
Govoni Mons. Franco ..................................................................... 597 
Grandi P. Marco, S.C.I. ................................................................... 597 
Macciantelli Mons. Roberto ........................................................... 597 
Maestrello Don Filippo .................................................................. 598 
Petrucci Can. Enrico ....................................................................... 253 
Pieri Don Francesco........................................................................ 253 
Scotti Don Pietro Giuseppe ............................................................ 598 
Silvagni Mons. Giovanni ................................................................ 598 
 
Vicari Parrocchiali 
Albertini Don Francesco, C.PP.S. ................................................... 598 
Bernardoni P. Marco, S.C.I. ............................................................ 598 
Lobo P. Norbert Liripa, O. Carm. ................................................... 598 



Indice generale 

659 

Patton P. Giovanni, O.F.M.. ............................................................ 598 

 
Diaconi 
Barbieri Claudio.............................................................................. 253 
Bulgarini Bruno .............................................................................. 599 
Lollini Alessandro ........................................................................... 253 
Melfi Francesco ............................................................................... 253 
Moreno Davide ............................................................................... 598 
Pozzato Roberto .............................................................................. 598 
Togo Vincent................................................................................... 253 
 
Incarichi Diocesani 
Baldassarri Don Angelo ................................................................. 254 
Benassi Gian Mario ......................................................................... 599 
Bergamini Don Andres ................................................................... 254 
Cavazza Suor Chiara ...................................................................... 599 
Ermini Giuliano .............................................................................. 599 
Garuti Don Marco ........................................................................... 599 
Marabini Mons. Paolo .................................................................... 599 
Mazzetti Magda .............................................................................. 599 
Moscatelli Massimo ........................................................................ 254 
Pinardi Mons. Adriano ................................................................... 254 
 
Facoltà Teologica dell’Emilia-Romagna 
Mandreoli Don Fabrizio ................................................................. 254 

 
Ministri Istituiti 
Aureli Andrea ................................................................................. 255 
Campanella Giacomo ..................................................................... 255 
Cinti Marco ..................................................................................... 255 
Crini Sergio ..................................................................................... 599 
Diahore Harding Matteo ................................................................ 255 
Ferraioli Enrico ............................................................................... 255 
Galletti Andrea ............................................................................... 255 
Gamba Tito ..................................................................................... 255 
Lanfranchi Andrea ......................................................................... 255 
Magli Stefano .................................................................................. 255 
Marchesi Carlo ................................................................................ 255 
Martelli Stefano .............................................................................. 255 
Monaco Francesco Paolo ................................................................ 599 
Ostuni Stefano ................................................................................ 255 
Pecorella Rosario ............................................................................ 255 



Indice generale 

660 

Piana Luca ....................................................................................... 255 
Piana Simone .................................................................................. 255 
Piccoli Francesco ............................................................................ 255 
Roffi Maurizio ................................................................................. 255 
Taddia Giuseppe ............................................................................. 255 
Ventriglia Riccardo......................................................................... 255 
Venturi Lorenzo .............................................................................. 255 
Venturi Lucio .................................................................................. 255 

 
SACRE ORDINAZIONI 
Pag. 254 
 
CONFERIMENTO DEI MINISTERI 
Pagg. 255, 599 
 
CANDIDATURE AL DIACONATO E AL PRESBITERATO 
Pag. 255 
 
CANDIDATURE AL DIACONATO 
Pag. 256 
 
INCARDINAZIONI 
Pujia Sergio ..................................................................................... 600 
Tesfamariam Gebregzabher Don Kidanemariam ........................ 256 
 
RENDICONTO DELLA GESTIONE DELLE SOMME 8‰ IRPEF 2021 ......  
  .................................................................................................... 256 
 
NECROLOGI 
Ancarani Mons. Nevio .................................................................... 605 
Beghelli Don Ubaldo ...................................................................... 601 
Betti Don Fabio ............................................................................... 261 
Cati Don Giovanni .......................................................................... 606 
Cossarini Can. Giulio ...................................................................... 600 
Lodi Mons. Enzo ............................................................................. 263 
Mamfisango Boyasima Don Jose ................................................... 266 
Mazzoni Don Enzo .......................................................................... 604 
Nanni Can. Napoleone ................................................................... 262 
Pallotti Don Gabriele ...................................................................... 603 
Piscaglia P. Alessandro (al civile: Armando), O.F.M. Cap. .......... 601 
Poggi Don Giovanni ........................................................................ 602 
Tabellini Mons. Ernesto ................................................................. 261 



Indice generale 

661 

Vecchi Mons. Ernesto ..................................................................... 264 
 

COMUNICAZIONI 
Consiglio Presbiterale del 27 gennaio 2022 ................................ 268 

Consiglio Presbiterale del 24 febbraio 2022................................ 276 

Consiglio Presbiterale del 31 marzo 2022 ................................... 283 

Consiglio Presbiterale del 28 aprile 2022 .................................... 289 
Consiglio Presbiterale del 19 maggio 2022 ................................. 296 
Consiglio Presbiterale del 27 ottobre 2022 ................................. 608 

Consiglio Presbiterale del 24 novembre 2022 ............................. 616 

 

CRONACHE DIOCESANE PER L’ANNO 2022 ....................................... 627 

 

INDICE GENERALE DELL’ANNO ........................................................... 652 


